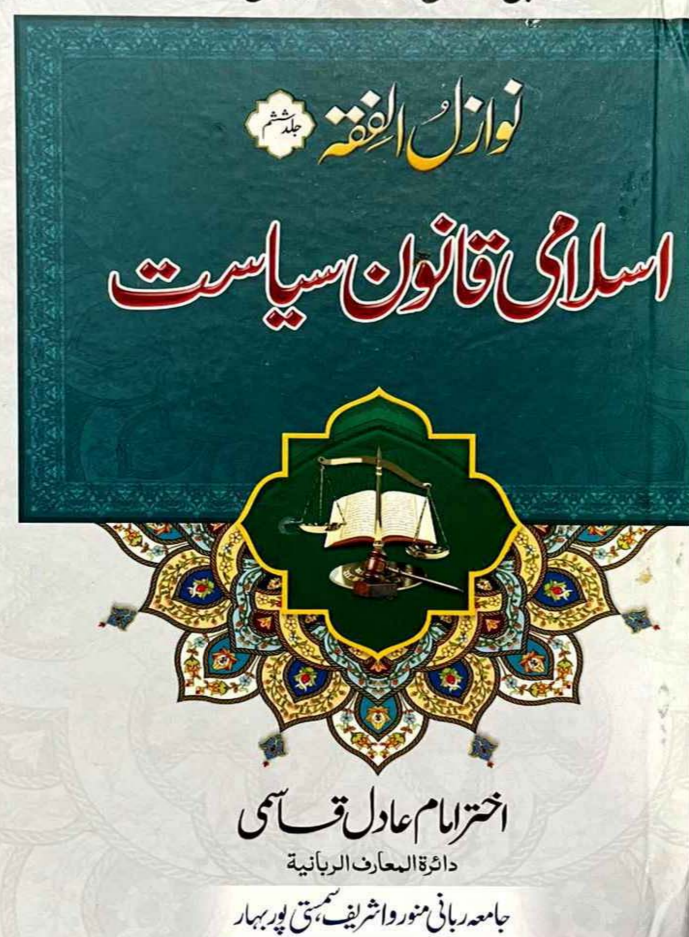


# في مسائل كامستنداور مدلل مجموعه



جِلْلِيْلُولِ الْجَيْلُ الْجِيلُ الْجَيْلُ الْجِيلُ الْعِيلُ الْجَيْلُ الْعِيلُ الْجَيْلُ الْعِيلُ الْعِيلُ الْعِيلِ الْعِيلُ الْعِيلِ الْعِيلُ الْعِيلِ الْعِيلِيلِ الْعِيلِ الْعِيلِيلِ الْعِيلِ الْعِيلِ الْعِيلِ الْعِيلِيلِ الْعِيلِ الْعِيلِيلِ الْعِيلِي الْعِيلِ الْعِيلِي الْع

(نئے فقہی مسائل کامستنداور مدلل مجموعہ)

نوازل الفقة (جلدشم)

اسلامی فانول سیاست

اخترامام عادل قاسمی دائرة المعارف الربانیة جامعه ربانی منورواشریف، سمستی بوربهار

#### بِلِيْلِيُّالِيِّ إِلَّالِيِّ التَّحِيلِ الْعِيْلِ التَّحِيلِ الْعِيْلِ الْعِيلِ الْعِيْلِ الْعِيْلِ الْعِيلِ إِنْ الْمِيْلِيلِ التَّحِيلِ الْمِيْلِيلِ التَّحِيلِ الْمِيْلِيلِ التَّحِيلِ الْمِيْلِيلِ التَّحِيلِ الْمُعْلِ

جمله حقوق بحق مصنف محفوظ ہیں نام کتاب:- نوازل الفقه (جلد ششم)

اسلامی قانون سیاست

مصنف:- مولانا مفتی اختر امام عادل قاسمی
صفحات:- هم محل القراع مطابق ۲۰۰۳ء

سن اشاعت:- دائرة المعارف الربانية جامعه ربانی منور واشریف سمستی پور بہار
ناشر:- دائرة المعارف الربانیة جامعه ربانی منور واشریف سمستی پور بہار

اس جلد کی قیمت:-مکمل سیٹ کی قیمت:-مکمل سیٹ کی قیمت:-

#### ملنے کے پتے

کمر کزی مکتبه جامعه ربانی منورواشریف، پوسٹ سوہما، ضلع سمستی پور بہار 848207 موبائل نمبر:9473136822 موبائل نمبر:9473136822 کے مکتبه الامام، سی 212، امام عادل منزل، گراؤنڈ فلور، شاہین باغ، ابوالفضل پارٹ کے مکتبہ الامام، سی 212، امام عادل منزل، گراؤنڈ فلور، شاہین باغ، ابوالفضل پارٹ کے مکتبہ الامام، سی 212، اوکھلا، جامعہ نگر، نئی دہلی 25موبائل نمبر:9934082422

# فہرست مندر جات نوازل الفقہ جلد ششم اسلامی قانون سیاست (۱) باب اول (حالت غلبہ کے احکام)

### اسلام میں سیاست کا تصوراور اہمیت:ص ا تا ۲

| صفحات | عناوين                                                  | سلسله نمبر |
|-------|---------------------------------------------------------|------------|
| 1     | قر آن کے نزدیک سیاست وسیلہ نتیر ہے                      | 1          |
| 1     | سیاست بھی کار نبوت کا حصہ ہے                            | ۲          |
| ٣     | حقیقی سیاست                                             | ٣          |
| ۴     | خیر القرون میں سیاسی قیادت علماء کے ہاتھ میں تھی        | ۴          |
| ۵     | سیاست سے علحد گی کے نقصانات                             | ۵          |
| ۵     | "بہار مسلم انڈی پنڈنٹ پارٹی" کا قیام                    | 7          |
| ٧     | کچھ انگریزی داں علاء پار لیامنٹ اوراسمبلیوں میں پہونچیں | 4          |

#### ۲۲۱ کے اسلام امن وسلامتی کا مذہب: ص ∠ تا ۲۲

| ٨  | اسلام میں امن وسکون کی ہدایات                 | ۸  |
|----|-----------------------------------------------|----|
| 11 | مسلم تاریخ حکمر انی سے امن وامان کے چند نمونے | 9  |
| 11 | عهد صدیقی                                     | 1+ |
| Im | عهد فاروقی                                    | 11 |
| 14 | عبهد عثمانی                                   | 11 |
| 14 | عهد حضرت علی                                  | ١٣ |
| 14 | محد بن قاسم                                   | 16 |

| صفحات | عناورين               | سلسله نمبر |
|-------|-----------------------|------------|
| 12    | سلطان محمو د غر نوی ّ | 13         |
| 1/    | غياث الدين بلبن ت     | 17         |
| 1/    | علاء الدين خلجي       | 14         |
| 19    | مغلیه عهد             | 1/         |
| ۲+    | اور نگ زیب عالمگیر ت  | 19         |
| ۲+    | سلطان ٹیبو شہیر *     | ۲٠         |
| ۲۱    | د کن کااسلامی عہد     | ۲۱         |

#### اسلامی نظام حکومت اور طریقه تاسیس: ص۲۳ تا ۲۵

|            | · ·                          |            |
|------------|------------------------------|------------|
| 44         | اسلامی نظریهٔ حکومت          | **         |
| ۲۵         | دوانتہاؤں کے در میان         | ۲۳         |
| ۲۵         | جمهوریت اور شورائیت میں فرق  | 44         |
| ۲۲         | خلافت ارضی                   | ۲۵         |
| ۲۸         | خلافت كامفهوم                | 77         |
| <b>r</b> 9 | اسلام میں حکمر ال کی حیثیت   | ۲۷         |
| ٣٢         | اسلامی نظریهٔ حکومت کاامتیاز | ۲۸         |
| ٣۵         | اعزاز نهیس، آزماکش           | <b>r</b> 9 |
| ٣٧         | امید واری کا تصور نہیں       | ۳٠         |
| ٣2         | اسلامی حکمر ال کی صفات       | ۳۱         |
| ٣٧         | ا ملیت امارت کی شرطیں        | ٣٢         |

| صفحات      | عناوين                            | سلسله نمبر |
|------------|-----------------------------------|------------|
| <b>m</b> 9 | بعض مختلف فيه شرطين               | mm         |
| ۳۴۳        | ار کان شوریٰ کامعیار              | ۳۴         |
| ٣٣         | ار کان شوریٰ کی تعداد             | ra         |
| 40         | افضل کو چیوڑ کر غیر افضل کاانتخاب | ٣٩         |
| ۲٦         | مدت حکومت                         | ٣٧         |
| 79         | محدود مدتی نظام کی خرابیاں        | ٣٨         |
| ۵٠         | اسلامی طریقه انتخاب               | ۳٩         |
| ۵۲         | ا نتخاب امیر کی جائز صور تیں      | ۴.         |
| ۵۲         | پہلاطریقہ                         | ۲۱         |
| ۵۷         | انتخاب كادوسر اطريقه              | 4          |
| ۵۹         | ولی عهدی کی شر ائط قبولیت         | ٣٣         |
| 4+         | تيسراطريقه                        | 44         |
| 44         | عوامی انقلاب                      | 40         |

### انسان کی شهریت کامسکله - شرعی نقطهٔ نظر: ۱۰۲۳ تا ۱۰۱

| 77 | قومیت کا قدیم تصور                | ۳٦         |
|----|-----------------------------------|------------|
| 72 | فطرت سے قریب تر معیار             | <b>۴</b> ۷ |
| 4  | وطنیت کی بنیادیں                  | ۴۸         |
| ۷۱ | شهریت کا تصور                     | 4          |
| ۷۲ | شهریت کی اصطلاحی تعریف اور قشمییں | ۵٠         |

| صفحات     | عناوين                                                      | سلسله نمبر |
|-----------|-------------------------------------------------------------|------------|
| ۷۲        | بعض تنقيحات                                                 | ۵۱         |
| <b>LL</b> | عہد غلبہ اور عہد مغلوبی کے احکام                            | ۵۲         |
| ∠۸        | مطلوبہ شہریت کے لئے تفتیشی کاروائی                          | ar         |
| ۸٠        | ذمه داریوں کی تقسیم                                         | ۵٣         |
| ٨١        | تصور شہریت کی جڑیں نثریعت میں موجو دہیں                     | ۵۵         |
| ٨١        | نئے عرف وحالات میں نئے حقوق وواجبات                         | ۲۵         |
| ٨٢        | شهریت کی تنتیخ کا تصور                                      | ۵۷         |
| ٨٢        | شہریت کے حدود اربعہ اور بنیادیں                             | ۵۸         |
| ۸۵        | شہریت کے نئے قواعد بنائے جاسکتے ہیں                         | ۵۹         |
| ۸۵        | مسلم ملک میں کسی بیر ونی مسلمان کو شہریت دینے کامسکلہ       | ٧٠         |
| <b>19</b> | مسلم ملک کاغیر مسلم ملکوں سے مہاجرین کے مسلہ پر معاہدہ کرنا | 71         |
| 9+        | مالکیہ اور حنابلہ کی رائے                                   | 47         |
| 95        | شافعيه كاموقف                                               | 44         |
| 95        | حنفیه کامسلک                                                | 44         |
| 96        | بحالات موجو ده                                              | 40         |
| 96        | مسلم ملک میں مسلمان بناہ گزینوں کامسکلہ                     | 77         |
| 9/        | شهریت سے وابستہ حقوق وواجبات                                | 72         |
| 99        | مسلم ملکوں میں غیر مسلموں کو شہریت دینا                     | ۸۲         |
| 1+1       | جزيرة العرب ميں کسی غير مسلم کو شهريت نہيں دی جاسکتی        | 79         |

| صفحات  | عناوين                          | سلسله نمبر |
|--------|---------------------------------|------------|
| 1+1"   | تجاویز اسلامک فقه اکیڈ می انڈیا | ۷٠         |
| 1 + 17 | ☆اسلامی حدود کی معنویت          | ۷۱         |

#### اسلامی قانون جنگ - بنیادی اصول واحکام: ص ۷ و اتا ۱۱۵

| 1+9 | دوران جنگ کی ہدایات       | ۷۲ |
|-----|---------------------------|----|
| 111 | نقض عهد کی صورت           | ۷۳ |
| 111 | جنگ سے قبل اعلان ضروری ہے | ۷۳ |

## اسلامی حکومت میں غیر مسلم اقلیتوں کے حقوق: ۱۲۱ تا ۱۳۸۸

| רוו   | اسلامی ہدایات اور تاریخی روایات کے تناظر میں | ۷۵ |
|-------|----------------------------------------------|----|
| 119   | تحفظ جان کاحق                                | 77 |
| 171   | تحفظ مال کاحق                                | 44 |
| 177   | مذ ہبی آزادی                                 | ۷۸ |
| 150   | مذهبی جذبات کااحترام                         | 49 |
| 150   | مذببي حقوق كانتحفظ                           | ۸+ |
| 114   | ا قلیتوں کے لئے نئے عبادت خانوں کی تعمیر     | ۸۱ |
| 1100+ | مذہبی عہدے اور او قاف                        | ٨٢ |
| ١٣١   | با کمال غیر مسلموں کی قدر شاشی               | ٨٣ |
| 127   | ا قلیتوں کو سر کاری عہدے اور مناصب           | ۸۴ |
| IMA   | آزادی رائے کامطلب                            | ۸۵ |

| صفحات | عناوين                                                  | سلسله نمبر |
|-------|---------------------------------------------------------|------------|
| 1149  | اہل کتاب خواتین سے نکاح کی اجازت                        | ΛΥ         |
| 16.4  | اہل کتاب سے مراد                                        | ۸۷         |
| ۱۳۱   | صائبین کامصداق                                          | ۸۸         |
| 144   | موجو دہ دور کے یہو دونصار کی کا حکم                     | ۸۹         |
| ١٣٣   | اسلام کے بعد پیداہونے والے بعض باطل ادیان ومذاہب کا حکم | 9+         |
| ١٣٣   | قادیانی سے نکاح کا تھم                                  | 91         |
| ١٣٦   | اہل کتاب سے نکاح میں دارالاسلام اور دارالحر ب کا فرق    | 95         |
| 167   | ہندوستان کے ہندواہل کتاب نہیں ہیں                       | 91"        |
| ۱۳۸   | عیسائی یایهودی اسکولوں اوراسپتالوں میں داخلہ و ملاز مت  | ٩۴         |
| IMA   | حقوق زوجیت میں مسلم اور کتابی بیوی میں کوئی تفریق نہیں  | 90         |
| 169   | کتابی بیوی کواپنے مذہبی اعمال میں پوری آزادی حاصل ہو گی | 97         |
| 169   | تجاویز اسلامک فقه اکیڈمی انڈیا                          | 9∠         |

# ا تا اللہ کے تعلق سے عہد فارو قی کے بعض قوانین:ص ۱۵۲ تا ۱۲۱

| 91    | ز نار کامعامله                           | 100 |
|-------|------------------------------------------|-----|
| 99    | صلیب اور نا قوس                          | 107 |
| 1 * * | خنزير كامعامله                           | 102 |
| 1+1   | اصطباغ كامعامله                          | 102 |
| 1+1"  | عیسا ئیوں اوریہو دیوں کی جلاوطنی کامسکلہ | 101 |

| صفحات | عناوين                  | سلسله نمبر |
|-------|-------------------------|------------|
| 17+   | ذمیوں کے لیے قانون جزیہ | 1 + 1~     |
| 17+   | جزیه کی تحقیق           | 1+0        |
| 171   | جزييه كا آغاز           | ۲+۱        |
| 175   | جزييه كامقصد            | 1+4        |
| 140   | جزیه کی مقدار اور مصارف | 1+1        |

### 🖈 قید کی سز ااور قید بوں کے حقوق اور مسائل: صے ۱۹۰ تا ۱۹۰

| ٨٢١  | قيد كانظام                     | 1+9  |
|------|--------------------------------|------|
| ۱۲۸  | قید بول کے لئے اسلامی ہدایات   | 11+  |
| 14+  | (دعویٰ)الزام عائد کرنے کاضابطہ | 111  |
| 14+  | ملزم کو قید کرنے کامسکلہ       | 1111 |
| 127  | قيد كا ثبوت                    | 110  |
| 1214 | قید کی مدت                     | 110  |
| 120  | قید یوں کے حقوق                | ١١٢  |
| 120  | مذ ہبی امور                    | 114  |
| 127  | جسمانی ضر وریا <b>ت</b>        | 111  |
| 122  | طبی سهولیات                    | 119  |
| 141  | ساجی حقوق                      | 17+  |
| 141  | اخلاقی امور                    | 171  |
| 1∠9  | نابالغ مجر مين كاحكم           | 177  |

| صفحات | عناوين                         | سلسله نمبر |
|-------|--------------------------------|------------|
| 149   | طريقه أحتساب                   | 144        |
| 117   | قیدی کو بیر می دُالنا          | 156        |
| 117   | قید تنهائی                     | 110        |
| 111   | قید بوں سے جبری کام لینا       | ١٢٦        |
| 111   | ملزم اور مجرم کا فرق           | 174        |
| ١٨٣   | ملزم کے قید کی مدت             | 171        |
| ١٨۵   | ملزم اگر بری ثابت ہو           | 119        |
| ١٨۵   | قیدی کورابطه کی اجازت          | 114        |
| ١٨۵   | قیدی خوا تین کے شیر خواریچ     | اسا        |
| IAA   | تجاویز اسلامک فقه اکیژمی انڈیا | 177        |

# الى جرمانه كاشرعى حكم - تحقيق وتنقيح: ص ١٩١ تا ٢٣٢

|             | l · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |         |
|-------------|-------------------------------------------|---------|
| 191         | تغزيرات–مفهوم اور حدود                    | 1944    |
| 195         | تعزيرات كي قشمين                          | بهاسا ا |
| 195         | مالى تعزيرات كاحكم                        | 110     |
| 197         | تعزير بالمال اور تعزير بإخذ المال كامفهوم | ١٣٦     |
| 191         | امام ابویوسف کے قول جو از کا جائزہ        | 12      |
| 199         | امام ابویوسف کے قول کی تشریح              | 1111    |
| <b>r</b> +1 | المجتبیٰ کے تفر د کامسکلہ                 | 1149    |
| r+0         | علامہ زاہدیؓ کے اعتز ال کامسکلہ           | 16.4    |

| صفحات       | عناوين                                       | سلسله نمبر |
|-------------|----------------------------------------------|------------|
| r+4         | عدم جواز کی روایت کی حقیقت                   | ا۲۱        |
| r+4         | تغزیر بالمال کے منسوخ ہونے کامسکلہ           | 188        |
| <b>111</b>  | فقہاء حنفیہ میں تعزیر مالی کے جواز کے قائلین | ۱۳۳        |
| 110         | مالكيه كااصل مذهب                            | الدلد      |
| 717         | بعض مالکیہ کے یہاں جواز کی رائے              | 140        |
| <b>11</b>   | شافعيه – اختلاف ا قوال                       | IFY        |
| MA          | حنابله-اختلاف آراء                           | 182        |
| <b>119</b>  | علامہ ابن تیمیہ اور ابن القیم کی رائے        | ۱۳۸        |
| **          | نشخ کا د عویٰ صحیح نہیں                      | 169        |
| 771         | تنقيح وتجزيير                                | 10+        |
| <b>TT</b> 1 | عدم جواز کے وجوہات                           | 101        |
| ۲۲۵         | تعزیر مالی کے جواز کے دلائل                  | 101        |
| ۲۲۸         | تر یچ اور و جوه تر یچ                        | 101        |
| <b>r</b> m1 | تجاویز اسلامک فقه اکیڈمی انڈیا               | 105        |

#### ین مذہبی مذاکرات-احکام وآ داب: ص۲۳۳ تا ۲۹۷

| ۲۳۳                              | مذهبی بنیادوں پر مذاکرات ممکن نہیں | 100 |
|----------------------------------|------------------------------------|-----|
| ۲۳۵                              | امت کی تہذیبی شاخت کو خطرہ         | 107 |
| rm2                              | اسلام مکمل خو د سپر دگی کانام ہے   | 104 |
| $\stackrel{\wedge}{\Rightarrow}$ | ***                                | ☆   |

| صفحات        | عناوين                                                        | سلسله نمبر |
|--------------|---------------------------------------------------------------|------------|
| <b>* * *</b> | تهذیبی تحفظ کی ہدایات                                         | 101        |
| ۲۳۳          | سیاسی پاساجی مسائل پر مذاکرات ہوسکتے ہیں                      | 109        |
| ۲۳۵          | عہدِ نبوی میں بین الا قوامی اتحاد کے نمونے                    | 17+        |
| ۲۳۵          | میثاق مدینه میں یہود کی شمولیت                                | 171        |
| <b>۲</b> ۳2  | حلف الفضول                                                    | 171        |
| ۲۳۸          | حلف خزاعه کی تجدید                                            | 174        |
| ra+          | غیر مسلموں سے د فاعی اتحاد                                    | 176        |
| ra+          | اہل مذاہب کی قربت ممنوعہ موالات کے دائر سے میں داخل نہ ہو     | ۱۲۵        |
| <b>70</b> m  | دیگر مذاہب کی کتابوں کاحوالہ اور ان سے استفادہ                | ۲۲۱        |
| rar          | قر آن کریم میں دیگر مذہبی کتابوں اور شخصیات کے حوالے          | 172        |
| <b>۲</b> 4+  | کلام نبوت میں دیگر مذہبی کتابوں کے حوالے                      | ٨٢١        |
| 777          | کئی صحابہ تورات کے عالم تھے                                   | 179        |
| 740          | خوشگوار تعلقات کے لئے غیر مسلموں کے مذہبی اعمال میں شرکت کرنا | 14+        |
| 749          | ہم آ ہنگی بر قرار رکھنے کے لئے جائز اعمال کاتر ک              | 121        |
| 728          | ذبيحهٔ گاؤايک تهذيبي اور قومي مسئله                           | 127        |
| 722          | نظریات باطلہ پر تنقید کے حدود                                 | 121        |
| ۲۸۲          | مشتر کہ ساجی مسائل پر دیگر اہل مذاہب کے ساتھ اشتر اک          | 146        |
| ۲۸۳          | دیگر اہل مذاہب کے ساتھ سیاسی اشتر اک                          | 120        |
| ۲۸٦          | سیاسی انتحاد کے لئے مسلمانوں کے غلبہ کی قید ضروری نہیں        | 124        |

| صفحات | عناوين                                      | سلسله نمبر |
|-------|---------------------------------------------|------------|
| r9+   | مذاکرات میں اگر خواتین نمائندے بھی شریک ہوں | 122        |
| 797   | تجاویز اسلامک فقه اکیڈ می انڈیا             | 141        |

#### ۲۹۸ بین الا قوامی تعلقات - معیار اور ہدایات (سیاست خارجہ): ۳۱۸۱۳ تا ۱۳۸۸

| <b>79</b> A | اسلام سے قبل دنیا کی سیاسی صورت حال         | 1∠9 |
|-------------|---------------------------------------------|-----|
| 1-1         | مدینه کی اسلامی ریاست                       | 1/4 |
| 1-1         | میثاق مدینه                                 | 1/1 |
| 1-1         | پیغمبر اسلام کی سفارتی مساعی                | 117 |
| p~ + p~     | عہد نبوت کے بعض سفر اء                      | 11  |
| ٣+٦         | سفارتی اصول وادب                            | ١٨٣ |
| ٣+٨         | معاہدات نبوی صلَّاللَّهُمْ                  | ۱۸۵ |
| 1"1+        | بین الا قوامی معاہدات کے بنیادی اصول وآ داب | ۲۸۱ |
| 710         | 🕁 غیر ملکیوں کے لئے حقوق و تخفظات           | 114 |
|             | !                                           |     |

# ہاب دوم (حالت مغلوبی کے احکام) کے غیر مسلم ملکوں میں مسلم اقلیت کے مسائل: ص ۳۶۱۱۳۳۱۹

| ٣19 | عہد نبوت کے تنین ادوار                       | ۱۸۸ |
|-----|----------------------------------------------|-----|
| 411 | فقه الا قليات كى بنياد                       | 1/9 |
| mrm | غیر مسلم ملکوں میں قیام وسکونت کی شرعی حیثیت | 19+ |
| mrm | غیر مسلم ملکوں کی تقسیم                      | 191 |

| صفحات       | عناورين                                             | سلسله نمبر  |
|-------------|-----------------------------------------------------|-------------|
| ٣٢٨         | عقلی استدلال                                        | 197         |
| <b>779</b>  | قائلین جواز کے دلائل                                | 191         |
| mmr         | قول ران <sup>ح</sup> ج                              | 196         |
| popu        | غیر مسلم ملکوں میں قیام کے محرکات                   | 190         |
| mmm         | سیاسی بیناه کا حصول                                 | 197         |
| mmh         | مسلمانوں سے جنگ کاارادہ                             | 194         |
| rra         | تجارت یاکسی عمل کے لیے قیام                         | 19/         |
| <b>MM</b> 2 | تحصیل علم کے لیے وقتی قیام                          | 199         |
| ۳۳۸         | دعوت الی اللّٰہ کے لیے سفر وا قامت                  | r**         |
| mma         | طبی اغراض کے تحت قیام                               | <b>r+1</b>  |
| mma         | سیر وسیاحت اور تفریکے طبع کے لیے قیام               | r+r         |
| ١٦٣         | 🖈 مسلمانوں کے لئے غیر مسلم ملکوں کی شہریت حاصل کرنا | r+m         |
| ١٦٣         | دونقطه ٔ نظر                                        | ۲+۲         |
| mym         | قائلین عدم جواز کے دلائل                            | r+0         |
| ٢٣٦         | جمہور کے دلائل                                      | <b>۲+</b> 7 |
| mr2         | قواعد فقہ سے رہنمائی                                | r+2         |
| rai         | مسلک را جح                                          | r+A         |
| raa         | معاشی مقاصد کے تحت ترک وطن کرنا                     | r+9         |
| m4+         | تجاویز اسلامک فقه اکیژمی انڈیا                      | <b>11</b> + |

# نوازل الفقه (جلد شقم) ش نهرست مندر. خیر مسلم ملک میں نظام امارت نثر عیه -احکام اور حدود: ۳۹۳ تا ۳۹۳ تا ۳۹۳

| صفحات      | عناوين                                                             | سلسله نمبر  |
|------------|--------------------------------------------------------------------|-------------|
| myr        | تنظیم واجتماعیت اسلام میں مطلوب ہے                                 | <b>1</b> 11 |
| myp        | اسلام اجتماعیت کے بغیر اوراجتماعیت امارت کے بغیر قائم نہیں رہ سکتی | 717         |
| ۳۲۸        | نصب امیر کے لئے مملکت کاوجو د ضروری نہیں                           | 711         |
| <b>249</b> | مغلوبانه حالات میں بیعت امارت                                      | ۲۱۳         |
| <b>249</b> | دارا لكفر ميں بحيثيت امير حضرت طالوت كا تقر ر                      | 110         |
| ٣٧١        | حالت مغلوبی میں بیعت عقبہ                                          | ۲۱۲         |
| m26        | عہد نبوت میں دوسرے غیر مسلم علا قول میں تقر رامیر                  | 112         |
| <b>724</b> | دارالحرب بمامه میں انتخاب امیر                                     | ۲۱۸         |
| ٣24        | فقهی تصریحات                                                       | <b>119</b>  |
| m29        | قوت قاہرہ کے بغیر بھی امارت قائم ہو سکتی ہے                        | <b>۲۲</b> + |
| ٣٨٣        | اسلامی تاریخ میں مغلوبانہ امارت کے نظائر                           | 441         |
| ٣٨٢        | قدیم فارسی میں والی و قاضی کے لئے ہنر مند (یاہنر من) کی اصطلاح     | 777         |
| ٣٨٥        | شریعت میں قیام امارت کے لئے قوت قاہرہ شرط نہیں ہے                  | 222         |
| ۳۸۲        | اہلیت امارت کے لئے مطلوبہ معیار                                    | ۲۲۴         |
| ۳۸۸        | حدیث میں امام ضعیف سے مراد                                         | 770         |
| ۳۸۹        | قوت تفیذ کامطلب                                                    | 777         |
| <b>m91</b> | امارت شرعیہ کے لئے بیعت کی ضرورت                                   | <b>۲۲</b> ∠ |
| mam        | دارالاستیلاء میں امارت کبریٰ کے بارے میں مولاناسجاد گاموقف         | ۲۲۸         |

## اسلامی ملک میں نظام قضا۔ نثر عی حیثیت وضر ورت: ص ۳۹۵ تا۱۴

| صفحات       | عناوين                                                           | سلسله نمبر  |
|-------------|------------------------------------------------------------------|-------------|
| <b>m9</b> 2 | قضا کامفہوم اور معیار - قضا کے لئے قوت تنفیذ شرط نہیں            | 779         |
| ٣99         | عام مسلمان بوفت ضرورت قاضی کا تقر ر کرسکتے ہیں                   | rm+         |
| P*1         | شاہ عبد العزیز تخیر اسلامی ہندوستان میں نظام قضاکے اولین داعی    | ۲۳۱         |
| 7+4         | حضرت مولاناسجادٌ نے اس فکر کو عملی قالب عطا کیا                  | ۲۳۲         |
| ٣+٣         | دارالقصاء ياجماعة المسلمين العدول (شرعى پنچايت)؟                 | ۲۳۳         |
| 4+4         | غیر اسلامی هندوستان میں تقرر قاضی کامسکله                        | ۲۳۴         |
| r+1         | مسلم حکمر ال کی موجو دگی میں عام مسلمان قاضی کا تقرر نہیں کرسکتے | rma         |
| 414         | قوت واختيار كااصل سرچشمه                                         | ۲۳۲         |
| سام         | جمعیة علماء ہندنے ہر دور میں نظام قضا کی حمایت کی                | <b>r</b> m2 |

#### ☆ جمهوری انتخابات – احکام اور مسائل: ص۱۵ تا ۲۲ ۲۳

| 710        | عهده کی طلب                                       | ۲۳۸          |
|------------|---------------------------------------------------|--------------|
| 217        | اجتماعی مفادات کے تحقّظ کے لئے آگے بڑھنا          | ٢٣٩          |
| 417        | اُسوه رَبُوسِ فَيْ                                | <b>* * *</b> |
| <b>MIV</b> | اسوهٔ سلیمانی م                                   | ۲۳۱          |
| 641        | جمہوری پارلیامنٹ جب کوئی قانون خلافِ شُرع پاس کرے | ۲۳۲          |
| ۲۲۲        | کا فرانہ قیادت کے بخت عہدہ قبول کرنا              | ۲۳۳          |
| 720        | قواعد فقہیہ سے رہنمائی                            | ۲۳۳          |
| rr+        | معاصر علماء کی رائے                               | ۲۳۵          |

| سلسلہ نمبر  المجاب اورٹ کی شرعی حیثیت  المجاب اورٹ دینے کا تھم  المجاب المبدوار کے انتخاب کا معیار  المجاب المبدوار کے انتخاب کا معیار  المجاب المتحاب کے موقعہ پر سیاسی جماعتوں سے اتحاد کا اصول  المجاب المتحاب کے موقعہ پر سیاسی جماعتوں سے اتحاد کا اصول  المجاب کی غیر مسلم سیاسی جماعت کا تعاون  المجاب کے مرمسلم سیاسی جماعت کا تعاون  المجاب کے موقعہ پر سیاسی حضرت زیبر ٹھا مید ان جباک کی طرف لگلنا  المجاب کے موقعہ پر سیاسی حضرت نیبر ٹھا مید ان جباک کی طرف لگلنا  المجاب کے موقعہ پر سلمانوں کارد عمل  المجاب کے موقع پر مسلمانوں کارد عمل  المجاب کے موقعہ پر سیاسی واقعہ کو سیاسی وینا  المجاب کے موسلی کو دینا کے موقع پر اسلامی فقد اکیڈ می انڈیا  المجاب کے میز اسلامی فقد اکیڈ می انڈیا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |                                                      | 21.72       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|------------------------------------------------------|-------------|
| ۲۳۲ امید وار کے انتخاب کا معیار ۲۳۸ ۲۳۹ امید وار کے انتخاب کا معیار ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹ ۲۳۹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | صفحات   | عناوين                                               | سلسله نمبر  |
| ۲۳۸ امیدوارکے انتخاب کامعیار ۲۳۹ (۲۳۹ میل استخاب کا اصول ۲۳۹ (۲۳۹ میلی استخاب کا اصول ۲۳۹ (۲۳۹ میلی استخاب کے موقعہ پرسیاسی جماعتوں سے انتخاب کا اصول ۲۵۰ میلی استخاب کی اشخاب ۲۵۱ کسی غیر مسلم سیاسی جماعت کا تعاون ۲۵۱ میلی مسلم سیاسی جماعت کا تعاون ۲۵۲ میلی مسلم سیاسی جماعت کا تعاون ۲۵۲ میلی کسی حضرت زبیر گامیدان جنگ کی طرف نگلنا ۲۵۳ میلی واقعہ ۲۵۳ میلی کسی حضرت زبیر گامیدان جنگ کی طرف نگلنا ۲۵۳ میلی واقعہ ۲۵۳ میلی کسی جنگ کے موقع پر مسلمانوں کارد عمل ۲۵۳ میلی واقعہ ۲۵۳ میلی واقعہ ۲۵۳ میلی کسی انڈیا ۲۵۳ میلی کسی انڈیا ۲۵۳ میلی کسی انڈیا ۲۵۳ میلی کسی انڈیا کسی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | اسم     | ووٹ کی شرعی حیثیت                                    | ۲۳٦         |
| ۲۵۲ انتخابات کے موقعہ پرسیاسی جماعتوں سے اتحاد کا اصول ۲۵۹ مرحمہ کا تحاد کا اصول ۲۵۹ کی غیر مسلموں سے جنگی اتحاد ۲۵۱ کسی غیر مسلم سیاسی جماعت کا تعاون ۲۵۱ کسی خیر مسلم سیاسی جماعت کا تعاون ۲۵۲ حبیثہ بیل حضرت زبیر گامید ان جنگ کی طرف نگلنا ۲۵۲ حبیثہ سے استدلال کی صحیح نوعیت ۲۵۳ مرحم کا جنگ کے موقع پر مسلمانوں کارد عمل ۲۵۳ مرحم کا خزوہ کا حزاب کا ایک واقعہ ۲۵۳ مین سنت یوسنی ۲۵۹ مرحم ۲۵۹ حبیثہ کے موقع پر مسلمانوں کارد عمل ۲۵۹ مرحم کا جنگ کے موقع پر مسلمانوں کارد عمل ۲۵۹ مرحم کے دیگر قومی ترانوں کا حکم ۲۵۹ حبیثہ کے سلامی فقد اکیڈی انڈیا ۲۵۹ مرحم کا جبیئہ سلامی فقد اکیڈی انڈیا ۲۵۹ مرحم کا جبیئہ سلامی فقد اکیڈی انڈیا ۲۵۹ مرحم کا جبیئہ کی انڈیا کا جمعہ کا جبیئہ کی انڈیا کا جمعہ کے دیگر قومی ترانوں کا حکم ۲۵۹ کی خوالمی کا خوالمی کا دیا تھوں کے دیگر قومی ترانوں کا حکم ۲۵۹ کسیمانوں کے فیصلے ۲۵۹ کا جمعہ کی خوالمی کا دیا تو کا کا کا کا تو کی خوالمی کا دیا تو کی کا دیا تو کی خوالمی کا دیا تو کی خوالمی کا دیا تو کی خوالمی کا خوالمی کی دیا تو کیا کی کا دیا تو کیا کی کا دیا تو کی کا دیا تو کی کا دیا تو کی کا دیا تو کی کی کا نگل کا دیا تو کی کی کا دیا تو کی کو کی کا دیا تو کی کا دیا تو کی کی کا دیا تو کی کی کا دیا تو کی کی کا دیا تو کا کی کو کا دیا تو کی کی کو کی کی کا دیا تو کی کی کی کا دیا تو کی کی کا دیا تو کی کی کا دیا تو کی کی کی کا دیا تو کی کی کا دیا تو کی کی کی کا دو کر کا دیا تو کی کی کا دیا تو کی کی کی کا دیا تو کی کی کا دیا تو کی کی کی کی کا دیا تو کی کی کی کا دیا تو کی کی کی کی کی کی کی کی کا دیا تو کی کی کی کی کا دیا تو کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ماساما  | ووٹ دینے کا حکم                                      | ۲۳ <i>۷</i> |
| ۲۵۰ غیر مسلموں سے جنگی اتحاد ۲۵۰ ۲۵۱ ۲۵۰ کسی غیر مسلم سیاسی جماعت کا تعاون ۲۵۱ ۲۵۲ کسی غیر مسلم سیاسی جماعت کا تعاون ۲۵۲ ۲۵۲ ۲۵۲ ۲۵۲ ۲۵۲ ۲۵۲ ۲۵۲ ۲۵۳ ۲۵۳ ۲۵۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ۲۳۲     | امید وارکے انتخاب کامعیار                            | ۲۳۸         |
| ۲۵۱ کسی غیر مسلم سیاسی جماعت کا تعاون ۲۵۲ کسی غیر مسلم سیاسی جماعت کا تعاون ۲۵۲ حبیث میں حضرت زبیر گامید ان جنگ کی طرف نکلنا ۲۵۲ واقعہ کمبیشہ سے استدلال کی صحیح نوعیت ۲۵۳ کارس وروم کی جنگ کے موقع پر مسلمانوں کارد عمل ۲۵۳ کشر ۲۵۵ خزوہ کارناب کا ایک واقعہ ۲۵۵ منت بوسنی ۲۵۹ کشر ۱۵۵ کشر ۱۵  | ٩٣٩     | ا نتخابات کے موقعہ پر سیاسی جماعتوں سے اتحاد کا اصول | ٢٣٩         |
| ۲۵۲ عبشہ میں حضرت زبیر گامیدان جنگ کی طرف نکلنا ۲۵۳ مردسہ میں حضرت زبیر گامیدان جنگ کی طرف نکلنا ۲۵۳ مردسہ سے استدلال کی صحیح نوعیت ۲۵۳ مردم کی جنگ کے موقع پر مسلمانوں کارد عمل ۲۵۳ مردوم کی جنگ کے موقع پر مسلمانوں کارد عمل ۲۵۵ مردوم کی جنگ کے موقع پر مسلمانوں کارد عمل ۲۵۵ مردوم کی جنگ کے موقع پر مسلمانوں کاردوم کی جنس کاردیم کاردوم کی جنس کاردوم کاردوم کی جنس کی جنس کاردوم کی جنس کاردوم کی جنس کاردوم کی کردوم کی کردوم کی جنس کاردوم کی جنس کاردوم کی جنس کاردوم کی کردوم کی کردوم کی جنس کاردوم کی کردوم کردوم کی کردوم کردوم کردوم کی کردوم کردو | \r\r\ + | غیر مسلموں سے جنگی اشحاد                             | <b>ra+</b>  |
| ۲۵۳ واقعہ کجشہ سے استدلال کی صحیح نوعیت ۲۵۳ مردم کی جنگ کے موقع پر مسلمانوں کارد عمل ۲۵۳ مردوم کی جنگ کے موقع پر مسلمانوں کارد عمل ۲۵۵ مردوم کی جنگ کے موقع پر مسلمانوں کارد عمل ۲۵۵ مردوم کی جنگ کے موقع پر مسلمانوں کارد عمل ۲۵۹ مردوم کی جنگ کے موقع پر مسلمانی واقعہ ۲۵۷ حجا ویز اسلامک فقہ اکیڈ می انڈیا ۲۵۸ مردی کا دیک ۲۵۸ مردی کا دیک وسلامی دینا ۲۵۸ مردی کا دیک تھو اکیڈ می انڈیا ۲۵۸ مردوم کے دیگر قومی تر انوں کا حکم ۲۵۹ مردی کو سلامی فقہ اکیڈ می انڈیا ۲۵۹ مردوم کی دیکر قومی تر انوں کا حکم ۲۵۹ مردوم کی دیکر قومی تر انوں کا حکم ۲۵۹ مردوم کی دیکر قومی تر انوں کا حکم ۲۵۹ مردوم کی دیکر قومی تر انوں کا حکم کی دیکر قومی تر انوں کا حکم ۲۵۹ مردوم کی دیکر انوان کے فیصلے ۲۵۹ مردوم کی دیکر دیکر انوان کے فیصلے ۲۵۹ مردوم کی دیکر دیکر انوان کے فیصلے ۲۵۹ مردوم کی دیکر دیکر دیکر دیکر دیکر دیکر دیکر د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 441     | کسی غیر مسلم سیاسی جماعت کا تعاون                    | 101         |
| ۲۵۲ فارس وروم کی جنگ کے موقع پر مسلمانوں کاردعمل ۲۵۵ ۲۵۵ کورہ کارناب کا ایک واقعہ ۲۵۵ کاری واقعہ ۲۵۹ منت بوسفی ۲۵۹ ۲۵۹ تحویز اسلامک فقہ اکیڈی انڈیا ۲۵۹ ۲۵۸ حجنڈ کے کوسلامی دینا ۲۵۸ حجنڈ کے کوسلامی دینا ۲۵۸ موری ترانوں کا حکم ۲۵۹ وند کے ماترم"یا اس قشم کے دیگر قومی ترانوں کا حکم ۲۵۹ تحویز اسلامک فقہ اکیڈی انڈیا ۲۵۹ ۲۵۹ ۲۹۹ تحویز اسلامک فقہ اکیڈی انڈیا ۲۵۹ ۲۹۹ باہمی نزاعات میں غیر اسلامی عد التوں کے فیصلے ۲۵۹ ۲۹۹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 444     | حبشه میں حضرت زبیر ٹکامیدان جنگ کی طرف نکلنا         | <b>rar</b>  |
| ۲۵۹ غزوہ اُحزاب کا ایک واقعہ ۲۵۹ ۲۵۹ ۲۵۹ ۲۵۹ ۲۵۹ ۲۵۹ ۲۵۹ ۲۵۹ ۲۵۹ ۲۵۹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | سرايا   | واقعه ٔ حبشه سے استدلال کی صحیح نوعیت                | ram         |
| ۲۵۲ سنت بوسنی ۲۵۷ ۲۵۷ تجاویز اسلامک فقد اکیڈ می انڈیا ۲۵۸ تجاویز اسلامک فقد اکیڈ می انڈیا ۲۵۸ ۲۵۸ حجنڈ ہے کوسلامی دینا ۲۵۸ ۲۵۸ وند ہے ماترم" یا اس قشم کے دیگر قومی تر انوں کا حکم ۲۵۹ تجویز اسلامک فقد اکیڈ می انڈیا ۲۵۹ ۲۹۹ باہمی نزاعات میں غیر اسلامی عد التوں کے فیصلے ۲۹۹ ۲۹۹ باہمی نزاعات میں غیر اسلامی عد التوں کے فیصلے ۲۹۹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٢٦٦     | فارس وروم کی جنگ کے موقع پر مسلمانوں کار دعمل        | rar         |
| ۲۵۷ تجاویز اسلامک فقہ اکیڈی انڈیا ۲۵۸ محبنڈ ہے کوسلامی دینا ۲۵۸ محبنڈ ہے کوسلامی دینا ۲۵۸ محبنڈ ہے کوسلامی دینا ۲۵۹ محب ۲۵۹ م | 447     | غزوه أحزاب كاايك واقعه                               | <b>r</b> aa |
| ۲۵۸ حجنڈے کوسلامی دینا ۲۵۸ میں دینا ۲۵۹ وندے ماترم"یااس قسم کے دیگر قومی ترانوں کا حکم ۲۵۹ میں فقہ اکیڈ می انڈیا ۲۹۹ جویز اسلامک فقہ اکیڈ می انڈیا ۲۲۹ باہمی نزاعات میں غیر اسلامی عد التوں کے فیصلے ۲۲۱ باہمی نزاعات میں غیر اسلامی عد التوں کے فیصلے ۲۲۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 444     | سنت ِ يو سفى                                         | 101         |
| ۲۵۹ وندے ماترم"یااس فتیم کے دیگر قومی ترانوں کا حکم ۲۵۹ ۴۵۹ ۴۵۹ ۲۲۰ تجویز اسلامک فقہ اکیڈ می انڈیا ۲۲۰ باہمی نزاعات میں غیر اسلامی عد التوں کے فیصلے ۲۲۱ باہمی نزاعات میں غیر اسلامی عد التوں کے فیصلے ۲۲۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 401     | تجاویز اسلامک فقه اکیڈمی انڈیا                       | <b>r</b> a2 |
| ۲۲۰ تجویز اسلامک فقہ اکیڈ می انڈیا<br>۲۲۱ باہمی نزاعات میں غیر اسلامی عد التوں کے فیصلے ۲۲۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | rar     | حجنڈے کو سلامی دینا                                  | ۲۵۸         |
| ۲۲۱ باہمی نزاعات میں غیر اسلامی عدالتوں کے فیصلے ۲۲۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ran     | وندے ماتر م" یااس قشم کے دیگر قومی ترانوں کا حکم     | 109         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ra9     | تجویزاسلامک فقه اکیژمی انڈیا                         | <b>۲</b> 4+ |
| ۲۲۳ تجویزاسلامک فقه اکیژمی انڈیا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ra9     | باہمی نزاعات میں غیر اسلامی عد التوں کے فیصلے        | 771         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 744     | تجویز اسلامک فقه اکی <i>ژ</i> می انڈیا               | <b>77</b> m |

#### المعامول کے ساتھ ساجی تعلقات: ص۲۲ میں تا

| P44m | تہذیبی اختلاط اسلام کے مزاج کے خلاف ہے | 747 |
|------|----------------------------------------|-----|
|------|----------------------------------------|-----|

| الر تعارب    |                                                  | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |
|--------------|--------------------------------------------------|---------------------------------------|
| صفحات        | عناوين                                           | سلسله نمبر                            |
| r2+          | مخلوط آبادی میں قیام کا حکم                      | 270                                   |
| ٣٧١          | غير مسلموں سے ساجی تعلقات کامعیار                | 777                                   |
| r20          | غیر مسلموں کی خوشی وغم میں شرکت                  | 774                                   |
| ۲۷۳          | غیر مسلم کی تجهیز و تکفین میں شرکت               | 747                                   |
| γ <b>^</b> + | تجاويز اسلامك فقه اكيرمي انڈيا                   | 779                                   |
| ۴۸۱          | غیر مسلموں کے تہواروں میں مسلم قصابوں کی خدمات   | <b>Y</b>                              |
| ۴۸۲          | غیر مسلموں سے تحا ئف کا تبادلہ                   | 121                                   |
| ۲۸۲          | غیر مسلموں کی دعوت                               | <b>7</b> 2 <b>7</b>                   |
| ۳۸۵          | غیر مسلموں کے تہواروں کا تحفہ                    | <b>7</b> ∠ <b>7</b>                   |
| ۴۸۸          | غیر مسلموں کوان کے تہواروں میں تخفے دینا         | 727                                   |
| ۴۸۸          | غیر مسلموں کی مذہبی تقریبات میں شرکت             | r20                                   |
| 694          | اسلامی تقریبات میں غیر مسلموں کی شرکت            | 727                                   |
| 694          | غیر مسلموں کی عباد تگاہوں کی تعمیر اور نقشہ سازی | 722                                   |
| ٣٩٣          | غیر مسلموں سے چندہ لینااور دینا                  | ۲۷۸                                   |
| ١٩٩٢         | غیر مسلموں کی طبقاتی جنگ میں مسلمانوں کا کر دار  | <b>r</b> ∠9                           |
| ~9Z          | ہنگامی مواقع پر غیر مسلموں کی امداد              | ۲۸+                                   |
| r99          | تجاویز اسلامک فقه اکیڈمی انڈیا                   | ۲۸۱                                   |

# اسلام میں سیاست کا تصوراور اہمیت

اسلام ایک کامل دین اور مکمل نظام حیات کانام ہے، سیاست بھی اس کا ایک اہم ترین حصہ ہے۔ قر آن کے نز دیک سیاست و سیلہ خیر ہے

سیاست اسلام میں ممنوع نہیں ہے، بلکہ مقاصد اسلام کے حصول میں معاون ہے، قر آن کریم میں ارشاد ہے:

وَلَيَنْصُرَنَّ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَقَوِيُّ عَزِيزٌ \* الَّذِينَ إِنْ مَكَّنَاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوُاالزَّكَاةَوَأَمَرُوا إِلْمَعْرُوفِ وَهَوْاعَنِ الْمُنْكَرِ وَلِلَّهِ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ  $^2$ 

ترجمہ: اللہ پاک ان لوگوں کی ضرور مدد کرے گاجواس کے دین کی مدد کریں گے کیوں کہ اللہ تعالیٰ قوی اور غالب ہے، اور وہ لوگ جن کی مد داللہ کرے گااگر ہم ان کوزمین پر قابض بنادیں تووہ نمازیں قائم کریں گے اور زکوۃ اداکریں گے اور اچھے کاموں کا تجام کاموں کا تجام و مآل کاللہ تعالیٰ ہی کے اختیار میں ہے۔

ظاہر ہے کہ ممکین فی الارض (حکمر انی) سیاست ہی کا ایک جزوہے،اس آیت کریمہ میں قر آن نے تمکین کو اقامت دین کے لئے معاون قرار دیاہے۔

#### سیاست بھی کار نبوت کا حصہ ہے

سیاست انبیاء کے طریق کار کا حصہ رہی ہے ، بنی اسر ائیل میں امتوں کی دینی قیادت کے ساتھ سیاسی قیادت بھی انبیاء ہی کرتے تھے، حضرت ابوہریرۃ گی روایت ہے کہ رسول اللّه صَلَّىٰ لِلْیُوَّمِ نے ارشاد فرمایا: حاشی

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - تحرير بمقام جامعه ربانی منور واثریف، بتاریخ ۸ / رجب المرجب ۲۳۲ إه مطابق ۲۱ فروری ۲۰۲۱ و

<sup>2 -</sup> سورة الحج ٢٠،٠٠١

كَانَتْ بَنُوإِسْرَائِيلَ تَسُوسُهُمُ الْأَنْبِيَاءُ، كُلَّمَاهَلَكَ نَبِيٌّ خَلَفَهُ نَبِيٌّ

حضرت یوسف محضرت داؤر محضرت سلیمان اور حضرت موسی و غیر ہ پیغمبر ول نے سیاسی حکمر انی کی جو تاریخ رقم کی اس کا تذکرہ قر آن کریم میں بھی موجو دہے:

☆حضرت بوسف کے بارے میں ارشادہے:

وَكَذَلِكَ مَكَّنَّالِيُوسُفَ فِي الْأَرْضِ يَتَبَوَّأُمِنْهَا حَيْثُ يَشَاءُ نُصِيبُ بِرَحْمَتِنَا مَنْ نَشَاءُ وَلَانُضِيعُ أَجْرَالْمُحْسِنِينَ<sup>4</sup>

☆ حضرت داؤڈے بارے میں فرمایا گیا:

يَادَاوُودُإِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحُقِّ وَلَا تَتَّبِعِ الْفَوى فَيُضِلَّكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ الْمَ عَذَابُ الْهُوى فَيُضِلَّكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ الْمُ عَذَابُ شَكِيدُ بِمَانَسُوا يَوْمَ الْحِسَابِ<sup>5</sup>

خرت موسیؓ نے فرعون سے بنی اسر ائیل کی حوالگی کا مطالبہ ان الفاظ میں کیا: أَنْ أَدُّوا إِلَیؓ عِبَادَ اللَّهِ إِنِی لَکُمْ رَسُولٌ أَمِینٌ  $^{6}$ 

ترجمہ: اے فرعون اور فرعونی حکومت کے ارباب حل وعقد!خداکے بندوں کومیرے حوالے کر دو، کیونکہ میں خداکا بھیجاہوا ہوں،اور میں ہی ان خداکے بندوں کامین ہوں ان کی نگرانی کامیں مستحق ہوں"

﴿ حضرت يوسفُ بَهِي ا بِنِي مرضى سے حكومت ميں حصد دار ہوئے تھے: وَقَالَ الْمَلِكُ ائْتُونِي بِهِ أَسْتَخْلِصْهُ لِنَفْسِي فَلَمَّا كَلَّمَهُ قَالَ إِنَّكَ الْيَوْمَ

 $<sup>^{3}</sup>$  -الجامع الصحيح المختصرج  $^{7}$  ص  $^{7}$  احديث نمبر:  $^{7}$  المؤلف: محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر: دارابن كثير، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة،  $^{7}$   $^{1}$  الناشر: دارابن كثير، اليمامة عدد الأجزاء  $^{6}$  -

<sup>4 -</sup>سورة يوسف : ۵۲ـ

<sup>5 -</sup>ص 5

<sup>6 -</sup>سورة الدخان :١٨

لَدَيْنَامَكِينُ أَمِيْنُ قَالَ اجْعَلْنِي عَلَى خَزَائِنِ الْأَرْضِ إِنِي حَفِيظٌ عَلِيمٌ 7 

﴿ حضرت سليمان ﴿ نَ بَحَى رَبِ العَالِمِين ﴿ حَوْدِيهِ حَوْمَت طلب فَرَمَ أَنَى تَحَى: 
قَالَ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لَا يَنْبَغِي لِأَحَدِمِنْ بَعْدِي إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ 8 
الْوَهَّابُ 8

#### حقيقي سياست

دراصل موجودہ حالات میں سیاست کااصل تصورلوگوں کے ذہنوں سے دھندلاگیا ہے، سیاست کر وفریب، کذب وظلم اور موقعہ پرستی کانام نہیں ہے، سیاست رعایا کے حقوق ومفادات کے تحفظ کے لئے انتظام مملکت کانام ہے، یہی سیاست عادلہ ہے، اور انبیاء کی سیاست اسی قشم کی تھی، اگر کسی سیاست میں انسانی حقوق اور خدائی حدود کی رعایت ملحوظ نہ رہ سکے تووہ سیاست ظالمہ ہے، انبیاء اور علماء کی سیاست کو اس سے کوئی واسطہ نہیں، علامہ شامی آنے اس پر بہت تفصیل کے ساتھ روشنی ڈالی ہے: 9

سیاست کی صحیح تعریف ہے ہے کہ ایک بڑے اسلامی مفکر حضرت مولاناابوالمحاس سید محمد سجاد بہاری ؒکے الفاظ میں:

"ا قوام و حکومتوں کے اندرونی احوال اور باہمی تعلقات کے اسلوب اور مصالح کاعلم اور ان کی تگہد اشت کانام سیاست ہے "10

اس روشنی میں حقیقی سیاست خارج از دین نہیں بلکہ عین دین ہے، یہی وجہ ہے کہ رسول اللہ علی دین ہے، یہی وجہ ہے کہ رسول اللہ علی علیقی منافی من

سورة يوسف ۵۵، ۵۵۔

<sup>8 -</sup>سورة ص : ٣٥-

 $<sup>^{9}</sup>$  -حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج  $^{9}$  ص  $^{1}$  ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر سنة النشر  $^{1421}$ ه  $^{2000}$ م. مكان النشر بيروت،عدد الأجزاء  $^{8}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> - خطبة صدارت مرادآبادص ٩٩ــ

#### خیر القرون میں سیاسی قیادت علماء کے ہاتھ میں تھی

خلفاء راشدین کی مجلس شوریٰ میں علماء کی تعداد غالب تھی <sup>11</sup>حضرت عمر ؒکے دور میں مہاجرین اولین کی رائے کو ترجیحی حیثیت حاصل تھی <sup>12</sup>

اسلامی تاریخ کے ابتدائی ادوار میں علماء کی بڑی تعداد سیاست میں شریک ہوتی تھی ،اوراس کو علماء ومشائخ کے لئے معیوب تصور نہیں کیاجا تا تھا، لیکن بعد کے زمانے میں سیاست میں علماء کی شرح کم ہونے لگی ، یہاں تک کہ ابن خلدون کو کہنا پڑا:

العلماء من بين البشر ابعد عن السياسة 13

علماء كاطبقه سياست سے سب سے زيادہ دور ہے۔

<sup>11 -</sup>السنن الكبرى وفي ذيله الجوهر النقي ج ١٠٠ ص ١١٣ حديث : ٢٠٨٣٨ المؤلف : أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي مؤلف الجوهر النقي: علاء الدين علي بن عثمان المارديني الشهير بابن التركماني المحقق:الناشر : مجلس دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند ببلدة حيدر آبادالطبعة: الطبعة : الأولى ـ 1344 هـ عدد الأجزاء :10-

 $<sup>^{12}</sup>$  - الجامع الصحيح المختصر ج  $^{0}$  ص  $^{0}$  حديث نمبر:  $^{0}$  ما مؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري المعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة  $^{0}$  بيروت الطبعة الثالثة ،  $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$ 

<sup>13 -</sup> تاريخ ابن خلدون ج ١ ص ١٥٣٢ مؤلف : عبد الرحمن بن محمد ، ابن خلدون (المتوفى : 808هـ)دار احياء التراث العربي بيروت – لبنان

<sup>14 -</sup> خطبة صدارت مرادآباد ص ۵۲\_

 $<sup>^{15}</sup>$  – التحبير في المعجم الكبيرج ٢ ص ١٣٨٧ المؤلف : عبد الكريم بن محمد بن منصور التميمي السمعاني المروزي، أبو سعد (المتوفى: 562هـ) المحقق : منيرة ناجي سالم الناشر : رئاسة ديوان الأوقاف – بغداد الطبعة : الأولى ، 1395هـ – 1975م عدد الأجزاء : 2

(متونیٰ ۵۸۵ ہے مطابق ۱۸۹ ہے، ۱۵ ﷺ قاضی القصاۃ نقی الدین عبدالرحمن بن عبدالوہاب العلامی المصری الثافعی (متوفی ۱۹۵ ہے مطابق ۱۹۹ ہے، ۱۲۹ ظهیر الدین محمد بن الحسین ابوشجاع الروذراوریؒ (۲۳٪ ہے ۔ ۱۳۹۰ ہے کام مطابق ۵۸۵ ہے۔ ۱۹۹۰ ہے، علامہ محمد بن الحسین الانصاری ۱۹ ﷺ قاضی القصاۃ علامہ تاج الدین عبدالوہاب بن خلف 20 وغیرہ کانام پیش کیا جاسکتا ہے، جنہوں نے علمی مقام ومرتبہ کے باوجود سیاست میں بھی مقام بلند حاصل کیا، اور سیاست کے پلیٹ فارم سے دین وملت کی شاند ار خدمات انجام دیں۔ سیاست سے علیم گی کے نقصانات

لیکن سیاست میں بیچیے رہ جانے کی وجہ سے امت مسلمہ کابڑانقصان ہوا، علماء نے بھی سیاسی قیادت کا محاذ ترک کرکے بوری امت مسلمہ کو دوسروں کے رحم و کرم پر چیوڑ دیااوراس طرح ملکی اور قومی سیاست صحیح منہج سے دور ہوتی چلی گئی،اوراسلامی سیاست کی جگہ مغربی سیاست کے قدم مضبوط ہوتے چلے گئے۔البتہ ماضی قریب میں کچھ شاند ارمثالیں بھی رہی ہیں، مثلاً:

### "بہار مسلم انڈی بنڈنٹ یارٹی "کا قیام

<sup>16 -</sup> الأعلام ج 0ص٧٠١ المؤلف : خير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس، الزركلي الدمشقي (المتوفى : 1396هـ)الناشر : دار العلم للملايين الطبعة : الخامسة عشر – أيار / مايو 2002م [ ترقيم الكتاب موافق للمطبوع، وتراجمه مضافة لخدمة التراجم (أكثر من 14000 ترجمة)]

 $<sup>^{17}</sup>$  - الأعلام ج  $^{70}$  المؤلف : خير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس، الزركلي الدمشقي (المتوفى :  $^{17}$  المغلم للملايين الطبعة : الخامسة عشر – أيار / مايو  $^{2002}$  م [ ترقيم الكتاب موافق للمطبوع،  $^{18}$  - الأعلام ج  $^{10}$  المؤلف : خير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس، الزركلي الدمشقي (المتوفى :  $^{18}$ 

<sup>1396</sup>هـ)الناشر : دار العلم للملايين الطبعة : الخامسة عشر - أيار / مايو 2002 م [ ترقيم الكتاب موافق للمطبوع،

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> -خطبهٔ صدارت مرادآ بادص ۵۴،۵۳ ـ

<sup>20 -</sup> خطبه صدارت مرادآبادص ۵۴\_

<u>9۳۵</u>، مطابق ۲۴/ جمادی الاولی <u>۱۳۵۳</u> هے کونواب علی سجاد کی صدارت میں مسٹر ایم محمود بیر سٹر صاحب کے مکان پر ایک اجتماع (جس میں علماءاور دانشوران قوم وملت کی کثیر تعداد شریک ہوئی)منعقد ہوا جس میں حضرت مولاناسجاد کوان کے انکار کے باوجو دمتفقہ طور پر پارٹی کاصدر منتخب کیا گیا <sup>21</sup>۔

م انگریزی دال علماء پارلیامنٹ اوراسمبلیوں میں پہونچیں

حضرت مولاناً سجاد کی مضبوط رائے تھی کہ علاء کا ایک طبقہ ایسا ہوناچاہئے جو انگریزی وغیرہ سے واقف ہواوروہ پارلیمانی سیاست میں حصہ لے اور پارلیامنٹ اوراسمبلیوں میں اسلام اور مسلمانوں کی ترجمانی کرے،اگر ایسانہیں ہواتو مسلمانوں کا سخت قومی نقصان ہوگا، 22

اس بات کی سچائی آج واضح طور پر محسوس ہوتی ہے ، پارلیامنٹ اوراسمبلیوں میں اسلام اور مسلمانوں کے لئے جس طرح آزادانہ قانون سازی ہور ہی ہے ، اگر انگریزی زبان وبیان سے آشا،علوم جدیدہ سے واقف اور عصری سیاست کی سمجھ رکھنے والے علماء کی ایک جماعت وہاں موجو دہوتی تواس فتنہ کامقابلہ کیاجا سکتا تھا۔۔۔۔۔اب بھی ہمارے لئے موقعہ ہے کہ ہم آئندہ کی تیاری کریں ورنہ آنے والاوقت (الامان والحفیظ) اس سے بھی زیادہ بھیانک ہو گا۔۔۔ پھر تاریخ ہمیں معاف نہیں کرے گی۔الیس مذکم رجل رشدید۔

\_\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> - مولاناا بوالمحاس محمر سجاد — حیات وخدمات ص ۳۴۸ مضمون مولاناسهیل اختر قاسمی دارالقصناء امارت شرعیه پیشهٔ بحواله نقیب ص ۱۰۵ شاره بابت:۲/رجب المرجب <u>۳۵۵ با</u>ه مطابق ۲۲/ستمبر <u>۱۹۳۲</u>ء)

<sup>22 -</sup> حضرت مولانامحمه سجاد - حیات وخدمات ص ۳۸۴ (مجموعهٔ مقالات مولاناسجاد سیمینار پیننه ۱۹۹۹غ) مضمون حضرت مفتی محمه ظفیرالدین مفتاحی ً۔

# اسلام المن وسلامتی کا مذہب

# (مسلمانوں کی تاریخ حکمر انی سے چند نمونے)

اسلام سے قبل دنیا اندھیری تھی، ہر طرف ظلم وجور کا دور دورہ تھا، امن وامان نام کی کوئی چیز موجو د نہ تھی، تبھی رنگ ونسل کے نام پر ، تبھی زبان و تہذیب کے عنوان سے اور تبھی و طنیت و قومیت کی آڑ میں انسانیت کو اتنے ٹکٹروں میں بانٹ دیا گیا تھااور ان ٹکٹروں کو باہم اس طرح ٹکرادیا گیا تھا کہ آدمیت جیخ پڑی تھی، اس وفت کی تاریخ کا آپ مطالعہ کریں گے تواندازہ ہو گا کہ پوری دنیابدامنی وبے چینی سے لبریز تقی، وه پسمانده علاقه هو یاتر قی یافته اور مهذب د نیا، روم وافرنگ هو یا ایران و هندوستان، عجم کا لاله زار هو یا عرب کا صحراء وریگزار، ساری د نیااس آگ کی لپیٹ میں تھی ،اسلام سے قبل بہت سے مذہبی پیشواؤں اور نظام اخلاق کے علمبر داروں نے اپنے اپنے طوریر امن ومحبت کے گیت گائے اور اپنے اخلاقی مواعظ وخطبات سے اس آگ کو سر د کرنے کی کوشش کی جس کے خوشگوار نتائج بھی سامنے آئے مگر اس عالمی آتش فشاں کو یوری طرح ٹھنڈا نہیں کیا جاسکا۔اسلام نے پہلی بار دنیا کو امن ومحبت کا با قاعدہ درس دیا اوراس کے سامنے ا یک پائیدار ضابطهٔ اخلاق پیش کیا جس کا نام ہی "اسلام" رکھا گیا یعنی دائمی امن وسکون اور لازوال سلامتی کا مذہب" یہ امتیاز دنیا کے کسی مذہب کو حاصل نہیں، اسلام نے مضبوط بنیادوں پر امن وسکون کے ایک نئے باب کا آغاز کیااور پوری علمی واخلاقی قوت اور فکری بلندی کے ساتھ اس کو وسعت دینے کی کوشش کی، آج د نیا میں امن وامان کا جو رجحان یا یا جا تاہے اور ہر طبقہ اپنے اپنے طور پر کسی گہوار ہُ سکون کی تلاش میں ہے یہ بڑی حد تک اسلامی تعلیمات کی دین ہے۔

<sup>23 -</sup> تحرير بمقام جامعه ربانی منوروانثريف، بتاريخ ٨ /جولا کی ٢٠٠٠ء

#### اسلام میں امن وسکون کی ہدایات

جس معاشرہ کاشیر ازہُ امن بکھر تاہے اس کی پہلی زد انسانی جان پر پڑتی ہے، اسلام سے قبل انسانی جانوں کی کوئی قیمت نہ تھی مگر اسلام نے انسانی جان کو وہ عظمت واحترام بخشا کہ ایک انسان کے قتل کوساری انسانیت کا قتل قرار دیا، قرآن کریم میں ہے:

من اجل ذلك كتبناعلى بنى اسرائيل انه من قتل نفسا بغير نفس اوفسادفى الارض فكانما قتل الناس جميعاومن احيابا فكأنمااحياالناس جميعا<sup>24</sup>

ترجمہ: "اسی لئے ہم نے بنی اسرائیل کے لئے یہ تھم جاری کیا کہ جو شخص کسی انسانی جان کو بغیر کسی جان کے بدلے یاز مینی فساد ہر پاکرنے کے علاوہ کسی اور سبب سے قتل کرے اس نے گویاساری انسانیت کا قتل کیا اور جس نے کسی انسانی جان کی عظمت واحترام کو پہچانا اس نے گویا پوری انسانیت کو نئی زندگی بخشی۔"

انسانی جان کاایساعالم گیر اور وسیع تصور اسلام سے قبل کسی مذہب و تحریک نے پیش نہیں کیا تھا۔ · اسی آفاقی تصور کی بنیاد پر قر آن اہل ایمان کو امن کاسب سے زیادہ مستحق اور علمبر دار قرار

#### ویتاہے۔ ارشاد باری ہے:

فای الفریقین احق بالامن ان کنتم تعلمون، الذین آمنوا ولم یلبسواایمانهم بظلم اولئک لهم الامن و هم مهتدون<sup>25</sup> ترجمه: دونول فریقول (مسلم اور غیر مسلم) میں امن کاکون زیادہ حقد ارہے؛ اگرتم جانتے ہو تو بتاؤ، جولوگ صاحب ایمان ہیں اور جھول نے اپنے ایمان کو ظلم و شرک کی ہر ملاوٹ سے پاک رکھا ہے امن انہی لوگوں کے لئے ہے اور وہی حق پر بھی ہیں "کہ اسلام قتل و خونریزی کے علاوہ فتنہ انگیزی، دہشت گردی اور جھوٹی افواہوں کی گرم بازاری کو

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> - المائده: 32

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> - الانعام: 82، 81

بھی سخت ناپیند کر تاہے وہ اس کو ایک جار جانہ اور وحشانہ عمل قرار دیتاہے۔ار شاد باری تعالیٰ ہے:

ولا تفسدوا في الارض بعد اصلاحها $^{26}$ 

ترجمہ:اصلاح کے بعد زمین میں فساد بریامت کرو۔

ان الله لايحب المفسدين27

ترجمه:"الله تعالی فسادیوں کو پیند نہیں کر تا۔

اس مضمون کی متعدد آیات قر آن پاک میں موجو دہیں۔

امن ایک بہت بڑی نعمت ہے، قرآن نے اس کو عطیہ الہی کے طور پر ذکر کیا ہے۔ فلیعبدو ارب هذا البیت الذی اطعمهم من جوع و آمنہم من خوف  $^{28}$ 

ترجمہ: اہل قریش کو اس گھر کے رب کی عبادت کرنی چاہئے جس رب نے انہیں بھوک سے بچایا، کھانا کھلا یااور خوف وہر اس سے امن عطا فرمایا۔

اسلام میں امن کی اہمیت کا اندازہ اس سے لگا یاجا سکتا ہے کہ پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم کی جائے ولادت (حرم مکہ) کو گہوارۂ امن قرار دیا گیا ارشاد باری تعالیٰ ہے:

من دخلہ کان آمنا29

ترجمه: اس میں داخل ہونے والا ہر شخص صاحب امان ہو گا۔

احادیث میں بھی زمین میں امن وامان بر قرار رکھنے کے سلسلے میں متعد دہدایات موجو دہیں مثلاً:

ﷺ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے "صاحب ایمان" کی علامت یہ قرار دی ہے کہ اس سے کسی انسان کو بلاوجہ تکلیف نہ پہنچے – حضرت ابوہریرہ ڈروایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> -الاعراف:56

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> - القصص: 77

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> - القريش: 4،5

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> -آل عمران: ۹۸

المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده والمؤمن من آمنه الناس على دمائهم واموالهم<sup>30</sup>

ترجمہ: مسلمان وہ ہے جس کی زبان اور ہاتھ سے مسلمان محفوظ رہیں اور مومن وہ ہے جس سے لوگوں کی جان وہال کو کوئی خطرہ نہ ہو۔"·

ایک اور موقعہ پر ظلم و تنگ نظری سے بیخنے کی تاکید کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

اتقوا الظلم فان الظلم ظلمات يوم القيامة واتقوا الشح فان الشح ابلك من كان قبلكم حملهم ان سفكوا دمائهم واستحلوا محاربم 31

ترجمہ: ظلم سے بچو،اس لئے کہ ظلم قیامت کی بدترین تاریکیوں کا ایک حصہ ہے، نیز بخل و تنگ نظری سے بچو اس چیز نے تم سے پہلے بہتوں کو ہلاک کیا ہے اسی مرض نے ان کوخونریزی اور حرام کو حلال جاننے پر آمادہ کیا".

🖈 بخاری میں حضرت ابو ہریرہ ﷺ سے روایت ہے کہ:

"رسول الله صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا: الله کی قسم! مومن نہیں ہوسکتا، الله کی قسم مومن نہیں ہوسکتا، الله کی قسم مومن نہیں ہوسکتا، کسی نے دریافت کیا کہ یارسول الله! کون مومن نہیں ہوسکتا؟ فرمایا کہ جس کے شرسے اس کے بروسی محفوظ نہ ہوں۔

الله عليه وسلم نے ارشاد فرمایا: الله مخرت جریر بن عبد الله فرایات کرتے ہیں که رسول الله صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا:

 $^{33}$ لا يرحم الله من  $^{33}$ لا يرحم الناس

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> - ترمذي: حديث نمبر 2627

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> - مسلم: حدیث نمبر 2578

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> - بخارى: حديث نمبر 6016

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> - بخارى: حديث نمبر 7376

ترجمه:"الله اس شخص پررحم نہیں کر تاجولو گوں پررحم نہیں کر تا۔"

ایک موقعه پرارشاد فرمایا:

خيركم من يرجى خيره يومن شره و شركم من لا يرجى خيره و لا يومن شره.

ایک اور موقعہ پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے عصبیت و تنگ نظری کی مذمت کرتے ہوئے فرمایا:

"وہ ہم میں سے نہیں جو عصبیت کی طرف بلائے اور جو عصبیت کی بنیاد پر قال کرے "34

نیز اہل معاہدہ اور کمزوروں پر ظلم کی تکیر کرتے ہوئے آپ نے فرمایا: الامن ظلم معاہدا او انتقض او کلفہ فوق طاقتہ او اخذ منہ شیئا بغیر طیب نفس فانا حجیجہ یوم القیامة 35

ترجمہ: خبر دار!جو کسی معاہد پر کوئی ظلم کرے گا، یااس کے حقوق میں کمی کرے گا، یا طاقت سے زیادہ اس پر بوجھ ڈالے گا، یااس کی مرضی کے بغیر اس سے کوئی چیز حاصل کرے گا؛ تو قیامت کے دن میں خود اس کے خلاف دعویٰ پیش کروں گا۔" . اسی طرح ایک موقعہ پر ارشاد فرمایا:

جس نے کسی معاہد ( ذمی غیر مسلم ) کو قتل کیا، وہ جنت کی خوشبوسے بھی محروم رہے گا<sup>36</sup>

اس طرح کی متعدد روایات کتب حدیث میں موجود ہیں جن میں ظلم و جبر سے بچنے، پرامن

<sup>34 -</sup> ابوداؤد: كتاب الآداب، بإب العصبية، حديث نمبر 1521

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> - ابو داؤر: كتاب الخراج والإمارة: حديث نمبر 3052

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> - مند احمد، حديث نمبر: 20464، ابن ماجه كتاب الديات: حديث نمبر 2686، نسائي باب القسامه، حديث: 4752

زندگی گذارنے، دوسروں کے حقوق کی ادائیگی، فتنہ وشر انگیزی سے اجتناب اور خیر کی اشاعت، عمل خیر میں زیادہ سے زیادہ شرکت، روئے زمین میں ایک امن پسند خوشگوار اور مثبت ماحول کی تشکیل، عام انسانوں کے ساتھ (خواہ وہ کسی بھی مذہب و قوم سے تعلق رکھتے ہوں) فراخد لی ورواداری اور ہر مذہب و قوم کی مذہب روایات و شخصیات کے احترام کی پرزور تلقین کی گئی ہے۔ نیز اس سلسلے میں عہد رسالت کے جو قیمتی "علمی" شمونے ہیں وہ ان کے علاوہ ہیں۔

### مسلم تاریخ حکمر انی سے امن وامان کے چند نمونے

امت مسلمہ نے ان اخلاقی اور قانونی ہدایات اور عہد رسالت کے علمی نمونوں کو ہر دور میں پوری اہمیت دی اور روئے زمین پر ایک پر امن قوم کی حیثیت سے اپنی پہچان قائم کی، مسلمانوں نے اس مقصد کے لئے غیر مسلموں کے ساتھ بھی فر اخد لانہ رویہ اختیار کیا، ان کے حقوق وجذبات کی رعایت میں کوئی کسر نہیں چھوڑی اور ہر ممکن کوشش کی کہ کسی طرح قیام امن کا عمل متاثر نہ ہو خواہ اس کے لئے ان کوبڑی سے بڑی قربانی ہی کیوں نہ دینی پڑے۔ مسلمانوں کی انہی کوششوں کا نتیجہ ہے کہ مسلمانوں کی صدیوں پر انی تاریخ میں فرقہ وارنہ فسادات اور خونریز ہنگاموں کا دور دور تک کوئی نشان نہیں ماتا۔ مسلمانوں کے امن پیند ہونے کی اس سے بڑی شہادت کیا ہوسکتی ہے؟

اسلامی عہد حکومت کے مختلف ادوار سے اس ضمن میں بعض نمونے پیش کئے جاتے ہیں: عہد صدیقی

عہد رسالت کے بعد تاریخ اسلامی کاسب سے قیمتی عہد عہد صدیقی ہے۔ اس عہد کا ابتدائی حصہ اگر چہ ہنگامی حالات سے لبریز ہے گر اس کا زیادہ تر تعلق خارجی ہے۔ داخلی طور پر ملک میں کوئی بدامنی نہیں تھی اور بالخصوص غیر مسلموں کے ساتھ پوری رواداری اور فراخدلی کا ماحول قائم تھا۔ چنانچہ حضرت ابو بکر صدیق کے عہد میں جو ممالک فتح ہوئے، وہاں غیر مسلم آبادی کے حقوق کا مکمل لحاظ رکھا گیا۔ جیرہ فتح ہوا تو وہاں کے عیسائیوں سے یہ معاہدہ ہوا کہ ان کی خانقابیں اور گر جاگھر منہدم نہ کئے جائیں گے ، ان کاوہ قصر نہیں

گرایاجائے گاجس میں وہ ضرورت کے وقت دشمنوں کے مقابلہ میں قلعہ بند ہوتے ہیں، ان کے ناقوس اور گھنٹے بجانے پر پابندی نہ ہوگی، تہوار کے موقع پر صلیب نکالنے پر ممانعت نہ ہوگی، اسی معاہدہ میں بیہ بھی تھا کہ یہاں کے ذمیوں کو فوجی لباس کے علاوہ ہر طرح کی پوشاک پہننے کی اجازت ہوگی بشر طبکہ وہ مسلمانوں سے مشابہت پیدا کرنے کی کوشش نہ کریں۔

آپ کے عہد خلافت میں ایک غیر مسلم عورت کا ہاتھ ایک مسلمان افسر نے صرف اس جرم میں کٹوادیا تھا کہ وہ مسلمانوں کی ہجو میں اشعار گاتی تھی۔ حضرت صدیق اکبر ٹنے اس افسر کو تنبیہ فرمائی کہ اگروہ عورت مسلمان تھی تو کوئی معمولی سزادینی چاہئے تھی اور اگر ذمی تھی تو جب ہم نے اس کے کفروشرک سے درگذر کیا تو یہ تواس سے فروتر چیز تھی <sup>37</sup>۔

#### عهد فاروقی

حضرت فاروق اعظم گل کا عہد پوری دنیائے حکمرانی کی تاریخ میں ایک امتیازی حیثیت کا حامل ہے،
ملک کی ترقی و خوشحالی، امن وامان کی بحالی، داخلی سلامتی، خارجی سیاست، پیداوار میں اضافہ، ایجادات و
اکتشافات اور علمی تحقیقات کے لحاظ سے یہ عہد اپنی مثال آپ ہے۔ حضرت فاروق کے بعد چشم فلک نے اس
سرز مین پر اتناخو بصورت عہد حکومت دوبارہ نہیں دیکھا جس میں ہر شخص اپنے کو محفوظ اور ترقی پیند محسوس
سرز میں پر اتناخو بصورت عہد حکومت دوبارہ نہیں دیکھا جس میں ہر شخص اپنے کو محفوظ اور ترقی پیند محسوس
کر تا تقااور مسلمانوں کے علاوہ غیر مسلم اقلیتوں کے ساتھ بھی مکمل رواداری ملحوظ رکھی جاتی تھی۔ آپ کے
عہد میں بیت المقدس فتح ہواتو خود حضرت عمر فاروق کی موجو دگی میں وہاں کے لوگوں سے یہ معاہدہ ہوا کہ:
" یہ وہ امان ہے جو خدا کے غلام امیر المومنین نے ایلیاء کے لوگوں کو دیا کہ ان کامال،
گر جا، صلیب، تندرست، بیار اور ان کے تمام مذہب والوں کیلئے ہیں، اس طرح
کہ ان کے گر جاؤں میں نہ سکونت کی جائے گی اور نہ وہ ڈھائے جائیں گے، نہ ان

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> - سیاسی و ثیقه جات ص که ۲۱ دُا کثر محمد حمید الله، حقوق انسانی کا اسلامی منشورص ۹ ۴ اختر امام عادل قاسمی

کے مال میں پچھ کمی کی جائے گی، ندہب کے بارے میں ان پر جبر نہ کیا جائے گا، ایلیا والوں میں سے جو شخص اپنی جان و مال لے کر یونانیوں کے ساتھ منتقل ہوناچاہے توان کو اور ان کے گر جاؤں اور صلیبوں کو امن ہے، یہاں تک کہ وہ اپنی جائے پناہ تک پہنچ جائے اور جو پچھ اس تحریر میں ہے اس پر اللہ کا، رسول کا، خلفاء کا اور مسلمانوں کا ذمہ ہے بشر طیکہ وہ لوگ جزیہ مقررہ اداکرتے رہیں۔

ہے۔ انسان کا نصر انی بادشاہ حضرت عمر سے ملنے آیا تو اتفا قاً ایک اعر ابی نے نادانستہ اسے دھکا دے دیا اس پر بادشاہ نے خفا ہو کر اسے طمانچہ مارا۔ اعر ابی کی نالش پر حضرت عمر شنے یہ فیصلہ سنایا کہ وہ بادشاہ کو مارے اس پر بادشاہ نے کہا: امیر المو منین! کہیں یہ بھی ہو سکتا ہے کہ ایک شخص بادشاہ کو ہاتھ لگائے؟ حضرت عمر شنے جو اب دیا: اسلام کا قانون یہی ہے۔ انصاف کے باب میں اسلام کے نزدیک امیر و غریب، مادشاہ اور رعا باسب بر ابر ہیں <sup>39</sup>۔

ہے اسی طرح ایک مرتبہ مصر میں گھوڑوں کی ریس ہورہی تھی حضرت عمروبن العاص (جو مصر کے فاتح اوراس کے پہلے اسلامی گور نرتیے ) کے صاحبزاد ہے بھی اس ریس میں شریک تھے۔ مقابلہ میں ایک قبطی کا گھوڑاان کے گھوڑے سے آگے بڑھنے لگا تو انھوں نے اس کے گھوڑے کو ایک کوڑار سید کیا، وہ احتجاجاً رک گیا تو انھوں نے اس قبطی کو ایک کوڑالگایا اور کہا کہ: میں ایک شریف زادہ ہوں تم نے مجھ سے آگے بڑھنے کی کوشش کیوں کی ؟ قبطی نے اس واقعہ کا مقد مہ خلیفۂ وقت حضرت عمر فاروق کے یہاں پیش کیا، آپ نے گور نرصاحب اور ان کے صاحبزاد سے دونوں کو طلب کیا اور فرمایا: تم نے کب سے لوگوں کو غلام بنالیا ہے؟ گور نرصاحب اور ان کے صاحبزاد سے دونوں کو طلب کیا اور فرمایا: تم نے کب سے لوگوں کو غلام بنالیا ہے؟ حالاں کہ سارے انسان اپنی ماں کے پیٹ سے آزاد بیدا ہوئے ہیں، پھر آپ نے قبطی کے ہاتھ میں کوڑاد ہے کر حکم فرمایا کہ: اس شریف زادہ کے سریر ویسائی پھیر و جیسا کہ اس نے تمہارے سریر پھیراتھا 40

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> -الفاروق، شبلی۲/۲سا

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> - اسلام كانظام امن ص: ۴٩ مفتى ظفير الدين صاحب

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> -خلفاءار بعه ص ٢ مولاناعلى ميان ندويُّ

ہے حضرت عمر فاروق ہی کے عہد خلافت کا واقعہ ہے کہ جب ملک شام کے ایک بڑے حصہ پر مسلمان قابض ہو گئے تو ہاں کے لوگوں نے انطاکیہ کے حکمر ال ہر قل کو ایک زبر دست فوج لے کر حمص کی طرف بڑھنے پر آمادہ کیا جہاں حضرت ابو عبیدہ اُسٹے ساتھیوں کے ساتھ خیمہ زن تھے۔ حضرت ابو عبیدہ اُسٹے ساتھیوں کے ساتھ خیمہ زن تھے۔ حضرت ابو عبیدہ اُسٹے کے لشکر جرار کی خبر ملی تو انھوں نے مجلس مشاورت منعقد کی جس میں بیر رائے طے پائی کہ حمص کو خالی کر کے دمشق کو محاذ بنایا جائے ، مگر حمص چھوڑ نے سے پہلے حضرت ابو عبیدہ اُنے یہ حکم جاری کیا کہ اب وہ اس کے باشندوں کو دشمنوں سے بچانے کی طاقت نہیں رکھتے ، اس لئے ان سے جزیہ یا خراج کے نام پر جو پچھ لیا گیا تھاوہ انہیں واپس کر دیا جائے ، کیوں کہ یہ جزیہ حفاظت کی خاطر وصول کیا جاتا ہے۔ چنانچہ اہل حمص کو ان کی پوری رقم واپس کر دی گئی۔ اس رقم کی واپس سے اہل حمص بہت متاثر ہوئے اور کہا کہ ہم مسلمانوں کی فوجوں کے کاندھا ملاکر ہر قل کی فوج سے آخری دم تک لڑیں گے "، یہودیوں نے بھی توارہ کی قتم کھا کریہی کاندھے سے کاندھا ملاکر ہر قل کی فوج سے آخری دم تک لڑیں گے "، یہودیوں نے بھی توارہ کی قتم کھا کریہی بات کہی، اہل حمص نے مسلمانوں کو دعائیں دیں کہ خدا تمہیں دوبارہ فتح عطاکرے اور یہاں واپس لائے آئ جہاری جگہاری جگہ اگر رومی ہوتے تو وہ پچھ بھی واپس نہ کرتے بلکہ ہماری باتی ماندہ چیزیں بھی لوٹ لیتے ا

کر ایج ہے ہیں اسکندر یہ فتح ہوا تو وہاں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی ایک تصویر تھی، تصویر اسلام میں ناپیندیدہ امر ہے، اس بناء پر کسی مسلم سپائی نے اپنے تیر سے تصویر عیسیٰ کی ایک آئھ پھوڑ ڈالی، اس پر عیسائیوں کو تکلیف ہوئی، جس کی وجہ سے عیسائیوں نے حضرت عمر وہن العاصلؒ کے پاس مقدمہ کیا اور مطالبہ کیا کہ: حضرت محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کی ایک تصویر بناکر ان کو دی جائے، تا کہ وہ بھی ان کی ایک آئھ پھوڑ ڈالیس؟ حضرت عمر وؓ نے جو اب دیا: تصویر کی کیاضر ورت ہے؟ ہم لوگ موجود ہیں؛ تم جس کی آئکھ چاہو پھوڑ ڈالیس؟ حضرت عمر وؓ نے جو اب دیا: تصویر کی کیاضر ورت ہے؟ ہم لوگ موجود ہیں؛ تم جس کی آئکھ چاہو پھوڑ ڈالو! پھر اپنا خنجر ایک عیسائی کے ہاتھ میں دے کر اپنی آئکھیں سامنے کر دیں۔ یہ سن کر عیسائی کے ہاتھ سے خیجر گر پڑا اور وہ اپنے دعوی سے یہ کہہ کر دستبر دار ہو گیا کہ جو قوم اس درجہ دلیر، فیاض، انصاف پہند اور فراغدل ہواس سے انقام لینا بے رحمی اور ناقدری ہے۔ ⁴

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> - فتوح البلدان ج: 1، ص: 144، الفاروق ج1، ص: 127، 128

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> - خطبات شبلی ص:73،74

حضرت عثمان غنی گاعهد بھی امن وامان کی بحالی، مختلف قوموں کے ساتھ رواداری، داخلی سلامتی اور ترقی وخو شحالی کے لحاظ سے مثالی تھا۔ متعدد ممالک کی داخلی صورت حال سے باخبر رہنے کیلئے آپ سرکاری و فود بھیجا کرتے شھے۔ جمعہ کے دن منبر پر پہنچ کراطراف ملک کی خبریں پوچھتے اور عام اعلان کرتے کہ اگر کسی کو کسی سرکاری افسر سے شکایت ہو توج کے موقع پر آکربیان کرے، اس موقعہ پر تمام افسروں کو بھی فوری طور پر طلب کر لیتے تھے، تا کہ شکایتوں کی تحقیقات ہو سکے۔ 43

آپ کے دور میں نجر ان کے عیسائیوں کو بعض مسلمانوں سے پچھ شکایات پیداہوئیں تو آپ نے فوراً ان کی طرف توجہ کی، حاکم نجر ان ولید بن عتبہ کے نام خصوصی مکتوب تحریر فرمایا اور امن وامان کی صورت حال بگڑنے نہ دی۔ 44

#### عهد حضرت على

حضرت علی گاء کہد بظاہر سخت انتشار وخلفشار کا تھا اور سخت ہنگاموں سے حضرت علی گو فرصت نہ مل سکی مگراس کے باوجو دغیر مسلم اقلیتوں، اسی طرح غیر جانبدار طبقات کی سلامتی کے باب میں کسی جزء پر انگلی رکھنے کی گنجائش نہیں ہے۔ آپ کے عہد میں ایک گور نر عمر وبن مسلم کی سخت مزاجی کی بعض شکایات آپ کو ملیں تو آپ نے فوراً اس کے ازالہ کی طرف توجہ فرمائی۔ اسی طرح غیر مسلموں کی آب پاشی کی ایک نہر پیٹ گئی تھی حضرت علی ٹے وہاں کے گور نر طرفہ بن کعب کو لکھا کہ "اس نہر کو آباد کر نامسلمانوں کا فرض ہے ،میری عمرکی قسم! مجھے اس کا آبادر ہنازیادہ پیندہے 45۔

یہ توخیر خلفائے راشدین کاعہد تھاجس سے بہتر اسلامی حکمر انی کانمونہ ملنامشکل ہے،لیکن بعد کے

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> - منداحد بن حنبل ج اص<sup>44</sup>

<sup>44 -</sup> كتاب الخراج لابي يوسف، ص: 276

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> - تاريخ اسلام، ج: 1، ص: 368 شاه معين الدين

ادوار میں بھی مسلم حکمر انوں نے غیر مسلموں کے ساتھ رواداری اور مروت کی اس روایت اور نظام امن کے اس سلسلے کو باقی رکھا اور تاریخ حکمر انی میں اس کی زریں مثالیں قائم کیں۔

#### محمد بن قاسم

خود ہمارے ہندوستان میں مسلم حکمر انی کادور ۱۲ ہے میں شروع ہوا، محمد بن قاسم ۱۲ ہے میں پہلی بار سندھ آئے ،ان کی عمر اس وقت سولہ (۱۲) برس تھی ،انھوں نے سندھ آکر اپنی پالیسی کا اعلان اس طرح کیا: "ہماری حکومت میں ہر شخص مذہب میں آزاد ہوگا، جو شخص چاہے اسلام قبول کرلے جو چاہے اپنے مذہب پر رہے ،ہماری طرف سے کوئی تعرض نہ ہوگا۔"

محدین قاسم صرف ساڑھے تین سال ہندوستان میں تھہرے، اس اثناء بہت سے مندر بنوائے، بہت سوں کی مرمت کرائی، مندروں کو جاگیریں دیں اور بر ہمنوں اور پچاریوں کے وظا نف بحال رکھے، ان کے دور حکومت میں بڑے بڑے عہدے غیر مسلموں کے پاس تھے۔

تاریخ کے مطالعہ سے معلوم ہو تاہے کہ محمد بن قاسم کی عدل پروری اور محاس کارعایا پر اتنااثر پڑا کہ جب وہ سندھ سے رخصت ہوئے توان کی یاد میں ایک دھرم شالہ تغمیر کیا گیا کچھ ہندوؤں اور بودھوں نے محمد بن قاسم کااسٹیجو بناکران کی پرستش نثر وع کر دی <sup>47</sup>۔

#### سلطان محمود غزنوي

سلطان محمود غزنوی کے عہد کو غیر مسلموں کے خلاف شدت پبندی کے عنوان سے بدنام کیاجا تا ہے ،اور خاص طور پر سومنات کے مندر کا حوالہ دے کر محمود کو متعصب ثابت کیاجا تا ہے جبکہ سومنات کا مندر اس وقت محمود کے مخالفین کی سرگر میوں کا مرکز تھا، سارے شکست خوردہ راجاؤں نے وہاں اپنامر کز بنالیا تھا، محمود اگر ایساہی کٹر پنتھ تھا تو اس دور میں ہز اروں مندر کیوں محفوظ رہے ؟ اور جو غیر مسلم تھے ان کو بنالیا تھا، محمود اگر ایساہی کٹر پنتھ تھا تو اس دور میں ہز اروں مندر کیوں محفوظ رہے ؟ اور جو غیر مسلم تھے ان کو بنالیا تھا، محمود اگر ایساہی کٹر پنتھ تھا تو اس دور میں ہز اروں مندر کیوں محفوظ رہے ؟ اور جو غیر مسلم جھے ان کو بنالیا تھا، محمود اگر ایساہی کٹر پنتھ تھا تو اس دور میں ہز اروں مندر کیوں محفوظ رہے ؟ اور جو غیر مسلم جھے ان کو بنالیا تھا کا دور میں ہز اروں مندر کیوں محفوظ رہے ؟ اور جو غیر مسلم سے دور شی سے دور شی سے دور شی سے دور شی دور میں ہز اروں مندر کیوں محمود اگر ایساہی کٹر پنتھ تھا تو اس دور میں ہز اروں مندر کیوں محفوظ رہے ؟ اور جو غیر مسلم سے دور شی سے در شی سے دور ش

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> - ہندوستان میں اسلام، جناب عبد الباری ایم، اے

<sup>47 -</sup> آئينه تحقيقت ا/ا • ابحواله اسلام امن وآشتي كاعلمبر دارص: ٣٢

بزوراس نے مسلمان کیوں نہیں بنالیا تھا؟

محمود غزنوی کے یہاں ہندوؤں کی با قاعدہ فوج موجود تھی، جس میں" تلک سندر اور بیج ناتھ" جیسے جزلوں کے نام کافی نمایاں ہیں، محمود غزنوی کے بیٹے مسعود کو پنجاب میں امن قائم کرنے کے لئے اپنے ہی بھائی سے جنگ کرنا پڑی تواس نے تلک سندر کی سر کردگی میں اپنی فوج جیجی 48

# غياث الدين بلبن

غیاث الدین بلبن گاعہد (۲۲۹ء تا ۱۲۸۶ء) ملک کی ترقی وخوشحالی، ہندومسلم تعلقات اور قیام امن کے باب میں کافی مثالی ہے۔ اس دور کی رعایا پروری، عدل ستری اور رواداری کا اندازہ سنسکرت کے اس کتبہ سے بھی ہو تاہے جو" پالم" میں پایا گیا اور د ہلی کے آثار قدیمہ کے عجائب گھر میں موجو د ہے؛ اس میں بلبن کے متعلق کھا ہے:

"جب سے اس سلطان ذیشان نے دنیا کا بوجھ اپنے کندھوں پر لیا ہے؛ دنیا کو سہارا رکھنے والے شیش ناگ دھرتی کے بوجھ سے سبکدوش ہو بیٹے ہیں اور وشنو بھگوان کا مہانی کاخیال جھوڑ کر اطمینان سے دودھ کے سمندر پر محواستر احت ہے۔ <sup>49</sup> علاء الدین خلجی

علاء الدین خلجی کو ایک متعصب حکمر ال سمجھا جاتا تھالیکن اس نے ہندوؤں کے پیشواؤں کی بڑی عزت و تو قیر کی۔ کہا جاتا ہے کہ فرقہ کو گیر کے پیشوا" پورناچندر" اور" سوئمبریو گی" کے "رام چندر سوری" کی پذیر ائی سلطان کے یہاں بہت تھی<sup>50</sup>

<sup>48 -</sup> نه نهبی رواداری، بحواله پالی ٹکس ان پری مغل ٹائمس ص:۴۲۸،۴۵) غیاث الدین بلبن غیاث الدین بلبن کاعهد (۲۲۹یاء تا۲۸۷یاء) 49- دیکھئے: ہندوستان کے معاشر تی حالات از منه 'وسطی میں از عبداللّٰدیوسف علی ص:98 50-اسلام امن وآشتی کاعلمبر دار ص:۶۲ حیدرآباد

#### مغلبهعهد

ظہیر الدین بابر نے ہندوستان میں مغلیہ حکومت کی بنیاد رکھی، بابر مذہبی رواداری کی ایک اعلیٰ مثال تھااس کے بارے میں مورُ خین کی شہادت ہے کہ اس نے ہندوعوام کی دلداری کا ہمیشہ خیال رکھا، اس نے مرض الموت میں اپنے بیٹے ہمایوں کو وصیت کی: اے فرزند! ہندوستان کی سلطنت مختلف مذاہب سے بھری ہوئی ہے خدا کا شکر ہے کہ اس نے تم کو اس کی بادشاہت عطا کی۔ تم پر لازم ہے کہ اپنے لوح دل سے تمام مذہبی تعصبات کو مٹادواور ہر مذہب کے طریقہ کے مطابق انصاف کرو۔"<sup>51</sup>

بابر کے بارے میں پروفیسر شری رام شرن شر مالکھتے ہیں:

دوہمیں کوئی ایسی شہادت دستیاب نہیں ہوئی کہ بابر نے کسی مندر کو منہدم کیا ہو اور

کسی ہند و کو ہند و ہونے کی وجہ سے ایذاء دی ہو "<sup>52</sup>

پروفیسر رام پرساد کھوسلہ نے لکھاہے کہ:

"بابر نمایاں طور پر مذہبی تعصب اور تنگ نظری سے یاک تھا"<sup>53</sup>

بابرنے رانی چندیری کو اپنی بہن بنایا تھا بعد میں ہمایوں نے بھی اس رشتے کو نبھا یا اور رانی چندیری کی

مد دکیلئے وہ با قاعدہ لشکر لے کر راجیو تانہ گیا<sup>54</sup>

بابر کے بعد دوسرے حکمر انوں نے بھی اس اعلیٰ روایت کوبر قرار رکھااور مبھی بھی ملک میں نقص امن کی صورت پیدانہیں ہونے دی۔

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>-اسلام امن وآشتی کاعلمبر دار ص:۴۷ حیدرآباد

<sup>52 -</sup> مغل اميار آف انڈيا، ص: 50

<sup>53 -</sup> مغل كنگ شپ ايند نوبلني، ص: ۲۰۷

<sup>54 -</sup> مسلمانوں کے بارے میں غلط فہمیاں، وضاحتیں۔ یونیور سل پیس فاؤنڈیش، ص:۱۶

## اورنگ زیب عالمگیر ٔ

اورنگ زیب کوبدنام کرنے کے لئے طرح طرح کے افسانے تراشے گئے؛ کیکن آج تک وہ و ثیقے محفوظ ہیں جن کے ذریعہ اورنگ زیب نے ہندوؤں کوبڑی بڑی جا گیریں دیں، اورنگ زیب کے سپہ سالار غیر مسلم تھے اورنگ زیب کی اصل طاقت راجہ جے سنگھ تھا۔

"بنگالی موُرخ سر جادوناتھ سر کارنے" تاریخ اورنگ زیب "میں اعتراف کیاہے: "اورنگ زیب کی تاریخ ہندوستان کی ۱۰ سال کی نہایت شاندار تاریخ ہے، اس نے کبھی ہندو کو جبر اًمسلمان نہیں بنایا، نہ امن کی حالت میں کسی ہندو کی جان لی "<sup>55</sup>" تاریخ ہند" کے مصنف رام پر ساد کھوسلہ لکھتے ہیں:

"اورنگ زیب نے ملازمت کے لئے اسلام کی نثر ط تبھی نہیں لگائی۔ بادشاہ کو اسلام کا محافظ ضرور سمجھا جاتا تھا مگر غیر مسلم رعایا پر کوئی جبر اور دباؤ نہیں تھا، بابر سے اورنگ زیب تک مغلول کی تاریخ تنگ نظری اور فرقہ پر ستی سے پاک ہے۔ 56"

## سلطان ٹيبو شهيد

مزید آگے بڑھ کر جب ہم ماضی قریب کے مسلم حکمر انوں کا مطالعہ کرتے ہیں توسلطان ٹیپوشہید ان میں سر فہرست نظر آتے ہیں، سلطان ٹیپو ایک وطن پر ور اور اسلام نواز بادشاہ تھا، مگر اس کے عہد میں بھی ہم دیکھتے ہیں کہ اس نے ہندوؤں، بر ہمنوں اور غیر مسلموں کو بڑے بڑے عہدوں پر فائز کیا اور انہیں اعزازات بخشے۔

<sup>55 -</sup> مسلمانوں کے بارے میں غلط فہمیاں،وضاحتیں۔یونیورسل پیس فاؤنڈیشن،ص:۱۷

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> - مسلمانوں کے بارے میں غلط فہمیاں،وضاحتیں۔یونیورسل پیس فاؤنڈیشن،ص:۲۱

سالار بھی ''کرشاراوَ"نامی بر ہمن تھااور ٹیپوایک سوچھین (۱۵۲)مندروں کوسالانہ امداد دیا کرتا تھا<sup>57</sup>۔

#### د کن کااسلامی عهد

د کن میں مسلم حکمر انوں کاعہد بھی اس سلسلے میں کافی اہمیت کا حامل ہے، خوشحالی، فارغ البالی اور امن وامان کے لحاظ سے یہ پورادور مثالی مانا جاتا ہے۔ بلالحاظ مذہب وملت، ہندو، مسلم، پارسی، سکھ، عیسائی سب اس عہد میں مل جل کررہتے تھے۔

قطب شاہی عہد کے فرمانروا سلطان ابراہیم قطب شاہ کی رواداری کے متعلق ڈاکٹر حمیدالدین شر فی لکھتے ہیں:

"سلطان ابر اہیم بڑے عزم والا تھا، اس نے گو لکنڈہ کو استحکام بخشا، اس نے ہندوؤں اور مسلمانوں کے در میان محبت و بھائی جارگی کو فروغ دیا"<sup>58</sup>

اسی طرح سلطان ابوالحسن تاناشاہ ؒنے غیر مسلموں کو بڑے بڑے عہدوں سے سر فراز کیا"ماد نّا" (جو ایک بر ہمن تھااس) کو وزیر اعلیٰ بنایا اور اس کے بھائی "اِکنّا"کو فوج کی کمانڈری کاعہدہ سونیا اور بیہ دونوں بھائی چند دنوں میں سلطنت کے مختار کل بن گئے <sup>59</sup>۔

رواداری کا بیہ ماحول سلطان ابوالحسن تاناشاہ کے دور حکومت میں پورے آب و تاب کے ساتھ پروان چڑھتا نظر آتا ہے، زندگی کا کوئی شعبہ اور حکومت کا کوئی محکمہ ایسانہ تھا جس میں ہندو مسلمان دوش بدوش کام نہ کرتے ہوں، دونوں اعلیٰ عہدوں پر فائز شھے، دونوں کوبر ابر کامر تنبہ حاصل تھا<sup>60</sup>

قطب شاہی عہد کے بعد دکن میں آصف جاہی سلطنت کی بنیاد پڑی اس عہد میں امن وامان اور مذہبی رواداری کو جو فروغ ہوااس کی نظیر نہیں ملتی، یہاں ہر ایک کو مذہبی آزادی حاصل تھی، مسجد، مندر،

<sup>-----</sup> حواشی ------

<sup>57 -</sup> فد ہبی رواداری، ۳۷/ سام اسلام امن و آشتی کا علمبر دار، ص: ۵۵

<sup>58 -</sup> تاریخ حیدرآباد، ش:۸

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>- تاریخ حیدرآباد، ص: ۱۰

<sup>60 -</sup> آصف سابع مير عثان على خان اوران كاعهد، ص ٢٩ از طبيبه بيكم

گرودوارے، کلیسا، اور آتش کدے سبھی کوعزت کی نظر سے دیکھاجاتا تھا، اذان کے ساتھ مندر کے ناقوس کی گونج بھی سنائی دیتی تھی، آتش کدوں میں آگ دہتی اور گرجاؤں میں گھنٹے بجتے <sup>61</sup>۔

آصف جاہ سابع میر عثمان علی خال ؓ نے اس باب میں ایسی مثال قائم کی جس کا متعصب سے متعصب شخص بھی انکار نہیں کر سکتا۔ فرقہ وارانہ ہم آ ہنگی اور خوشحالی زندگی کے ہر شعبہ میں نمایاں تھی، مسلمانوں کے ساتھ ہندو قوم کو بھی اعلی عہدے حاصل تھے،ان کے دور حکومت میں مہاراجہ "کشن پر شاد" وزیر اعظم تھے۔ وینکٹ راماریڈی کو توال بلدہ ، مسٹر تارابوروالا مشیر مال حضور نظام تھے۔ راجہ نرسنگ رائ مہتم مسیونگ بینک نظامت ہی کو توال بلدہ ، مسٹر تارابوروالا مشیر مال حضور نظام تھے۔ راجہ نرسنگ رائ مہتم سیونگ بینک نظامت ہی کو توال بلدہ ، مسٹر تارابوروالا مشیر مال حضور کی عاشور خانوں اور در گاہوں کی مہتم سیونگ بینک نظامت ہی کو دواروں ، کلیساؤں اور آتش کدوں کی مالی سر پرستی بھی کی ، پار سیوں کو نوروز کی ، عیسائیوں کو کر سمس کی ، سکھوں کو گرونانک کے جنم دن کی ، اور ہندوؤں کو دیوالی ، دسبر ہ اور دو سرے عیسائیوں کو کر مسلمانوں کو عیدوں اور میلادوں کی تغطیل ملتی تھی۔

دور عثانی کی رواداری کا اندازہ اس سے بھی لگایا جاسکتا ہے کہ اس وقت حکومت کے زیر نگرانی کے در سر است کے در سر است کے در سر است کے در سر آتش کے مصاجد، ۱۰ عاشور خانے، ۱۲ الاوے، ۲۷ در گاہیں، ۱۳ کیے، ۲۱ مندر، ۱۲ مٹھ، دو گرودوارے اور ۱۳ آتش کرے تھے 62

غرض اسلامی حکمر انی کی پوری تاریخ امن وامان اور رواداری کے واقعات سے بھری ہوئی ہے، دنیا کی کوئی تاریخ الیی شاندار مثالیں پیش نہیں کرسکتی، آج ضرورت ہے کہ دنیا کی حکومتیں ان سے سبق حاصل کریں اور ان خوبصورت نمونوں کو پیش نظر رکھ کر ایک خوبصورت ساج پیدا کرنے کی کوشش کریں۔اقبال نے سچ کہا تھا:

> مذہب نہیں سکھا تا آپس میں بیر رکھنا ہندی ہیں ہم وطن ہے ہندوستاں ہمارا

<sup>61 -</sup> آصف سابع مير عثمان على خان اور ان كاعهد، ص ٣٣ از طبيبه بيكم

<sup>62 -</sup> آصف سابع مير عثمان على خال ص: ۱۰۱،۳۳۳

# اسلامی نظام حکومت اور طریقه تاسیس 63

اسلام ایک مکمل نظام حیات ہے، اس میں زندگی کے ہر شعبہ کے لئے پوری رہنمائی موجود ہے،

سیاست و حکمر انی بھی د نیاوی زندگی کا اہم ترین باب ہے، یہ انسانی معاشرہ کی بنیادی ضرورت ہے، اس کے بغیر

نہ نظم وضبط قائم ہو سکتا ہے، نہ رشتوں اور مر جوں کا احترام باقی رہ سکتا ہے، نہ صلاحیتوں کا صحیح استعال ہو سکتا

ہے اور نہ روئے زمین جنت کا نمونہ بن سکتی ہے ۔۔۔۔۔ اس لئے انسانی تاریخ کے ہر دور میں اس کو ایک اجتماعی
ضرورت کے طور پر بر تاگیا، ہر عہد کے بہترین دماغوں نے اس کے لئے اپنی صلاحیتیں صرف کیں، ہر علاقہ
کی چنیدہ شخصیتوں نے اس میں حصہ لیا، اس کی تشکیل و تاسیس سے لیکر اس کی توسیع و ترقی تک کے اصول و
ضوابط بنائے گئے، اور تاریخی ارتفا کے ساتھ اس تصور نے بھی ترقی کی، یہ فکر انسانی کی جولا نگاہ رہی، یہی چیز
انسانی معاشرہ کو دو سری تمام مخلو قات کے مقابلے میں قابل رشک عظمت عطاکرتی ہے، روئے زمین کا تمام تر
حسن اسی انظمین فرا میں کہ بدولت ہے اور یہی بات انسانوں کو ساری کا نتا سے ممتاز کرتی ہے، رب کا نتا سے نے
حسن اسی انتخا کی نظام کی بدولت ہے اور یہی بات انسانوں کو ساری کا نتا سے ممتاز کرتی ہے، رب کا نتا سے نے
حسن اسی اختلی نظام کی بدولت ہے اور یہی بات انسانوں کو ساری کا نتا سے ممتاز کرتی ہے، رب کا نتا سے نی دین ان الفاظ میں فرمایا:
حسن اسی اختمہ نظام کی بدولت ہے اور یہی بات انسانوں کو ساری کا نتا سے ممتاز کرتی ہے، رب کا نتا سے نی دین میں ایک
خلیفہ بنانے والا ہوں۔
خلیفہ بنانے والا ہوں۔

<sup>63 -</sup> تحرير بمقام جامعه ربانی منورواشریف، بتاریخ ۲۰۱۸ و

<sup>64 -</sup> البقرة: • **س** 

4

وعدالله الذين آمنوامنكم وعملواالصالحت ليستخلفنهم في الارض كما استخلف الذين من قبلهم 65

ترجمہ: ایمان والوں اور نیک عمل کرنے والوں سے اللہ پاک کا وعدہ ہے کہ ان کو روئے زمین کی خلافت عطافر مائیں گے، جس طرح کہ ان سے پہلے لو گوں کو عطافر مایا تھا۔

اسلام نے زندگی کے ہر مرحلے کی طرح اس باب میں بھی کافی ہدایات دی ہیں اور اسلامی تاریخ میں اس کے بے شارعملی نمونے ملتے ہیں، حکومت کی تشکیل و تاسیس اور طریقۂ انتخاب سے لیکر اس کی توسیع واستحکام تک اور آئینی اور اصولی نظریات سے ان کی عملی جزئیات تک ہر مرحلے کے لئے اسلامی تعلیمات میں مکمل ہدایات موجود ہیں، جن کی روشنی میں حقیقی بنیادوں پرپہلے بھی اسلامی حکومتیں قائم ہوئی ہیں اور آئندہ بھی قائم ہوسکتی ہیں۔

## اسلامي نظريه محكومت

قر آن کریم، احادیث پاک اور سلف صالحین کی تعلیمات سے معلوم ہو تا ہے کہ اسلام روئے زمین پر ایک ایسی آئینی حکومت قائم کرنا چاہتا ہے، جہال حکمر ال اور رعایا دونوں کسی بالاتر قانون کے پابند ہوں، جہال قانون حکمر ال طبقے کے لئے بازیچہ طفال نہ بنے، جہال انسانوں کی مرضی سے نہیں بلکہ رب العالمین کے مقرر کردہ اصول وکلیات کی روشنی میں نظام العمل مرتب کیا جائے، جس پر کسی خاص طبقہ یا ٹولہ کی جاگیر داری نہ ہو، اور جس کے انتخاب سے لیکر انتظام تک میں ارباب حل وعقد اور اصحاب دانش کی آراء سے استفادہ کیا جائے۔

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> -النور:۵۵

#### دوانتہاؤں کے در میان

جبہ دنیا میں حکمرانی کی اب تک کی تاریخ دوالگ الگ انتہاؤں کو چھورہی ہے، یا تووہ آمریت کے ذہمن سے جنم لیتی ہے یا عوامی آزادی کے بطن سے ، دوسر نے لفظوں میں حکومت یا توایک فرد ، خاندان یاطبقہ کی اسیر ہوتی ہے ، یہ نسلی یا خاندانی نظام ہے ، یا پھر ہر کس وناکس کے خیالات کی پابند، جیسا کہ مر وجہ جبہوری نظام حکومت میں ہو تا ہے، ..... مگریہ دونوں صور تیں ایک ناقص وناتمام نظام حکومت ہے، اس لئے کہ تمام تر اختیارات کسی فرد یا خاندان کو دینا جتنا خطر ناک ہے ، ہر بوالہوس کو صاحب اختیار بنادینا اس سے بھی زیادہ خطر ناک ہما اختیارات کسی فرد یا خاندان کو دینا جتنا خطر ناک ہے ، ہر بوالہوس کو صاحب اختیار بنادینا اس سے بھی زیادہ خطر ناک جمافت ہے ، اسلام ان دو انتہاؤں کے در میان ایک الی آئینی حکومت کا طرفدار ہے جہال اختیارات افراد کے بجائے قانون کے ہاتھ میں ہو ، جہاں انسان کے بجائے رب العالمین کا اختیار چلتا ہو ، جس کی تاسیس و تفکیل کونہ کسی فرد یا خاندان میں محدود کیا جائے اور نہ ریاست کے ہر ہر فرد تک عام کرنے کا لاوم ہو ، بلکہ یہ اختیار ہر علاقہ کے ارباب حل وعقد اور اصحاب علم ودانش کو حاصل ہو کہ وہ ہا ہم مشورہ سے کی تاسیس و تفکیل کونہ کسی فرد یا جائے امیر کا ایک معیار مقرر کیا ہے ، جو شخص بھی اس معیار مطلوب پر پورا اترے اس کو یہ ذمہ داری دی جاسکتی ہے ، یہ شورائی نظام ہے ، یہ جمہوری نظام سے قریب تر ہونے کے باوجود اس سے مختلف ہے ، مثل ان سے مختلوں میں مذال کی دور میں سے مختلف ہے ، مثل ان سے مختل ہو مؤلس ہے ہو میا سکھ میں میں مذبل کیا ہے ، مثل ان سے مختل ہوں میں مذبل کے مذبل کے مثل ان سے مختل ہوں میں مذبل کیا ہو کے مذبل کے مذبل کے مذبل کے مذبل کے مذبل کے مثل ہو کہ کو مؤلس کے مذبل کے مغیر کے م

#### جمهوریت اور شورائیت میں فرق

ہوری نظام میں ریاست کے ہرشہری کو اس میں شرکت کا قانونی استحقاق ہو تاہے،اور اس میں شرکت کا قانونی استحقاق ہو تاہے،اور اس میں میں کسی ایک شخص کو بھی اس حق کے استعمال سے قصداً بے دخل نہیں کیا جاسکتا، جبکہ شورائی نظام میں ریاست کے ہر فرد کی شرکت ضروری نہیں ہوتی، صرف ارباب حل وعقد کی ایک قابل لحاظ تعداد کی شرکت کا فی ہوتی ہے،

اسی طرح جمہوری نظام میں امیر کا انتخاب ایک محدود مدت کے لئے ہو تا ہے،اور مدت کے اللہ ہو تا ہے،اور مدت کے اختتام پر اس کی امارت خو د بخو د ختم ہو جاتی ہے اگر چیکہ اس میں ساری صلاحیتیں بدستور موجو د ہوں،اور نظام

حکومت بہتر انداز میں چل رہاہو، جبکہ شورائی نظام میں امیر کا انتخاب (عہد صحابہ سے آج تک کی عام روایت کے مطابق) محدود مدت کے لئے نہیں بلکہ تاحیات کے لئے ہو تا ہے، بشر طیکہ اس کی صحت اور عقل و فکر سلامت رہے اور اس سے کوئی الیمی بڑی خیانت یا دینی یا قومی گناہ سر زدنہ ہو جس سے اس کو معزول کرنا ضروری ہو جائے۔

ہجمہوری نظام کی بنیاد عددی قوت پر ہوتی ہے، جبکہ شورائی نظام اصولی طور پر معنویت اور معقولیت کور ہنمابنا تاہے، اور کسی بھی رائے کوتر جیج بالعموم اسی اصول پر حاصل ہوتی ہے۔

ہے جمہوری نظام میں اعلیٰ اخلاقی اقدار کی جیت کے امکانات بہت محدود ہوتے ہیں اس لئے کہ دنیا میں اکثریت ہمیشہ غیر معیاری لوگوں کی ہوتی ہے، جبکہ شورائی نظام میں بیہ خطرہ نسبتاً کم ہوتا ہے، وغیرہ۔ خلافت ارضی

اسلام ایک نظریاتی حکومت کا علمبر دار ہے اس کی تشریح کے لئے یہ وضاحت ضروری ہے کہ حکومت کے بارے میں اسلام کا تصور کیاہے؟ اور وہ حکمر ال کو کس آئینے میں دیکھتاہے؟

قرآن زمینی حکومت کو خلافت کا نام دیتا ہے، اسلامی تصور کے مطابق روئے زمین بلکہ ساری کائنات اور ماورائے کائنات پر حکومت صرف اللہ کی ہے:

إن الحكم إلالله 66 ترجمه: حكومت صرف الله ياك كے لئے ہے۔

ساری کائنات میں جو کچھ بھی ہوتا ہے اس کی مرضی اور اشارہ سے ہوتا ہے،اس کی اجازت کے بغیر ایک پیتہ نہیں ہل سکتا،ساری پیشانیاں اسی کے قبضہ قدرت میں ہیں، دل کی دھڑ کنیں اور ذہن و دماغ کی کاوشیں بھی اسی کے قبضے میں ہیں، زمین پر جو بھی نظام حکومت قائم ہوتا ہے وہ دراصل حکومت الہی کاعکس ہے، یہ حکومت نہیں نیابت اور خلافت ہے،اور یہ خدائی انتخاب ہے،اللّٰہ پاک نے اس زمین کا نظام انسانوں کے حوالہ کیا ہے،اس کی مرضی کالحاظ رکھا جائے۔

<sup>67: -</sup>پوسف - 66

حضرت داؤ ڈان اولو العزم پیغیبر ول میں ہیں جن کو نبوت کے ساتھ ساتھ خلافت ارضی سے بھی سر فراز کیا گیا تھا،ان کو مخاطب کر کے رب العالمین نے ارشاد فرمایا:

يداؤدإناجعلناك خليفة في الارض فاحكم بين الناس بالحق ولاتتبع الهوى فيضلك عن سبيل الله 67

ترجمہ: اے داؤد! ہم نے آپ کوز مین کا خلیفہ بنایا ہے، اس کئے لوگوں کے لئے آپ کے فیصلے کی بنیاد خالص حق پر ہونا چاہئے، لوگوں کی خواہشات اور تقاضوں کے پیچھے نہ چلیں ورنہ وہ راہ حق سے آپ کو دور کر دیں گے۔

ایک جگه قرآن کریم میں ارشادہ:

ثم جعلناکم خلائف فی الارض من بعدہم لننظر کیف تعملون 68 ترجمہ: پھر ہم نے خلافت ارضی ان کے بعدتم کوعطاکی تاکہ دیکھیں تم کیا کرتے ہو؟ ایک جگہ بعض ان بنیادی مقاصد کاذکر کیا گیاہے جن کے لئے اسلامی حکومت وجود میں لائی جاتی

:ے

ألذين إن مكنابم في الارض أقامو الصلوة وآتو الزكوة وأمروا بالمعروف ونهواعن المنكر 69

ترجمہ: یہ وہ لوگ ہیں جن کو اگر ہم زمین میں اقتدار بخشیں تو نماز قائم کریں گے، زکوۃ دیں گے، نیکی کا حکم دیں گے اور برائی سے روکیں گے۔

سورة الحديد ميں ہے:

لقدأر سلنار سلنابالبينات وأنزلنا معهم الكتاب والميزان ليقوم

67 - ص۲۲

68 - يونس:۱۳

69 - الحج: ١٣

الناس بالقسط و أنز لناالحديد فيه باس شديد ومنافع للناس $^{70}$ 

ترجمہ: ہم نے اپنے رسولوں کو تھلی نشانیاں دے کر بھیجا اور ان کے ساتھ کتاب اور

میزان نازل کی تاکہ لوگ انصاف پر قائم رہیں اور ہم نے لوہا اتاراجس میں سخت

قوت اورلو گوں کے لئے سامان نفع ہے۔

لوہاسے مرادیہاں سیاسی اور اقتصادی قوت ہے<sup>71</sup>

خلافت كالمفهوم

اسی لئے علاء اسلام نے امامت و خلافت کی جو تعریفات کی ہیں ان میں اس بنیادی تصور کو ملحوظ رکھا گیاہے، مثلاً:

علامه ابن خلدون ً ألما لكي امامت كي تعريف كرتے ہيں:

خلافۃ عن صاحب الشرع فی حراسۃ الدین وسیاسۃ الدنیا<sup>72</sup> امامت دراصل دین کی گرانی اور دنیا کے سیاسی معاملات میں صاحب شرع کی قائم مقامی کانام ہے۔

علامه سعد الدين تفتازاني الحفيَّرُ قمطر از ہيں:

نيابة عن الرسول في إقامة الدين بحيث يجب على كافة الامم الاتباع<sup>73</sup>

ترجمہ: یہ اقامت دین کے معاملے میں رسول الله صَلَّا اللهِ عَلَیْمٌ کی نیابت ہے جس کی اتباع

پوری امت پر واجب ہے۔

<sup>70 -</sup> الحديد: ° 1

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> -التفسير الكبير للرازي، ج٢٩ ص ٢٨٢ – ٢٨٣ ط دار الفكر بير وت <u>[٩٨]</u> ۽

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> - مقد مه ابن خلدون ص ۹ ط دارالفكر

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>-شرح العقائد النسفية ص ١٥ ط دار احياءا لكتب العربية

علامه ماور دی الشافعی تحریر فرماتے ہیں:

خلافة النبوة في حراسة الدين وسياسة الدنيا74

ترجمه: تحفظ دین اور سیاست دنیا کے مسکے میں نیابت نبوت۔

اس طرح کی مختلف تعریفات میں بیہ بات قدر مشترک کے طور پر ملتی ہے کہ اسلام کا تصور حکومت آزادانہ خود مختاری یا مطلق العنانی کانام نہیں ہے، بلکہ بیہ بہت سے حدود وقیود کایا بندہے۔

اسلام میں حکمر ال کی حیثیت

اسلام کے تصور حکومت کو سمجھنے کے لئے حکمر ال کی حیثیت عرفی کی بحث بھی قابل ذکرہے، اس ضمن میں تین نقاط نظر ملتے ہیں:

(۱) بعض حضرات کی رائے ہے کہ حکمر ال روئے زمین پر اللہ کا نائب اور خلیفہ ہوتا ہے، اس لئے کہ حکمر ال بندگان خدا پر اللہ ہی کے احکام نافذ کرتا ہے، قرآن کریم میں ارشاد ہے: و هو الذی جعلکم خلائف الارض و رفع بعضدکم فوق بعض در جات 75

> ترجمہ: اور الله پاک ہی نے تم کو زمین کا خلیفہ بنایا، اور بعض کو بعض پر برتری عنایت فرمائی۔

> > ایک جگه ارشاد ہے:

إنى جاعل في الارض خليفة 76

ترجمه: میں زمین میں ایک خلیفه بنانے والا ہوں۔

<sup>74</sup> -الاحكام السلطانية ص۵ط دار الفكر ۲۰ م إص

<sup>75</sup> -الانعام: ١٦٥

<sup>76</sup>-البقرة: • ٣

یہ قول حضرت ابن مسعود ؓ اور حضرت ابن عباس ؓ کی طرف منسوب ہے <sup>77</sup> ان حضرات کے مطابق امام کو خلیفۃ اللّٰہ کہنا جائز ہے۔ لیکن اس رائے کو قبول کرنے میں کئی د شواریاں ہیں:

کے خلافت و نیابت کا تعلق غائب شخصیت سے ہو تا ہے، اللہ حی ّ القیّوم ہے، اس کے لئے خلیفہ و نائب کا کیا تصور ؟

امام کو تفویض امامت منجانب الله نہیں ہوتی کہ اس کو الله کا خلیفہ کہا جائے بلکہ قوم یا ارباب حل وعقد کی طرف سے ہوتی ہے۔

(۲) دوسری رائے بیہ ہے کہ اقامت دین اور سیاست دنیا کے معاملات میں امام رسول اللہ صَلَّیْظَیْمُ کا نائب و خلیفہ ہو تاہے <sup>78</sup>

اس رائے کا ما خذ غالباً حضرت ابو بکر صدیق گاایک قول ہے:

لست خليفة الله ولكنى خليفة رسول الله 79

ترجمه: ميں الله كانهيں بلكه رسول الله صَلَّالِيَّةُ كَا خليفه هوں۔

نیزیہ رسول اللہ مُنَّالِیْنِیْم کا منصب ہے،اگر آپ دنیا میں تشریف فرما ہوتے تو آپ ہی امام وقت ہوتے، بعد میں آنے والے خلفاء در اصل حضور مُنَّالِیْمِیْم کے اسی مشن کو آگے بڑھانے والے ہیں،اس لئے ان کے لئے خلیفہ کر سول کا خطاب درست ہے۔

<sup>77</sup>- د كيهئے جامع البيان للطبري تن اص ١٥٧ ط، الاحكام السلطانية للماور دي تص ١٠ االاحكام السلطانية لا بي يعلى ص ٢٧، مقد مه ابن خلدون ص ١٩١

<sup>78</sup>-الاحكام السلطانية للماور دى تص ١٠ الاحكام السلطانية لا في يعلى ص ٢ ٢ ط دارالقلم ٣ • ٣ اهـ ، مقد مه ابن خلد ون ص ١٩١

<sup>79</sup> - طبقات ابن سعدج ۳۳ س۸۱ ط دار صادر ۴۵ مرابط

مگراس رائے میں دفت ہے ہے کہ کسی کا خلیفہ وہ ہوتا ہے جس کو وہ خود اپنا خلیفہ بنائے، بعد میں آنے والے ائمّہ گاا نتخاب من جانب رسول نہیں ہوتا،اس لئے ان کو ان کا خلیفہ بھی نہیں کہا جاسکتا، حضرت ابو بکر صدیق گامتا ملہ اس سے مختلف ہے،ایک تووہ خلیفہ بلا فصل تھے، دو سرے خود رسول کریم صَالِحَاتِیمُ ان کو اپنا جانشین بنانا چاہتے تھے لیکن مصلحتاً آپ نے ان کو نامز د نہیں فرمایا، حضرت عائشہ صدیقہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صَالِحَاتُمُ نے ارشاد فرمایا:

لقد بممت-اوأردت -أن ارسل إلى أبى بكر وإبنم، فأعهد أن يقول القائلون أويتمنى تمنون، ثم قلت يأبى الله ويدفع المؤمنين او يدفع الله ويأبى المؤمنون80

ترجمہ: میں نے توارادہ کرلیاتھا کہ ابو بکر اور ان کے بیٹے کو بلوا کر عہد نامہ تیار کر ادوں تاکہ کسی بوالہوس کو کچھ کہنے اور سوچنے کی نوبت نہ آئے،لیکن پھر میں نے کہا کہ اللہ یاک اور مسلمان خود اس کو دفع کر دیں گے۔

علامہ ابن تیمیہ اُس حدیث کے ضمن میں لکھتے ہیں:

يغنى عن العهد فلايحتاج إليه فتركم لعدم الحاجة وظهور فضيلة الصديق وإستحقاقم وهذاأبلغ من العهد81

ترجمہ: عہد نامہ کی ضرورت نہیں تھی،اس لئے کہ حضرت ابو بکر صدیق کا فضل واستحقاق بالکل ظاہر تھا،اور یہ عہد نامہ کے مقابلے میں زیادہ معلیٰ خیز بات تھی۔

اس لئے حضرت ابو بکر ؓ کو خلیفہ کر سول کہلانے کا حق تھا، بعد کے خلفاء نے اپنے لئے یہ لقب استعال نہیں کیا، خود حضرت عمرؓ نے اپنے لئے امیر المؤمنین کالقب اختیار فرمایا، خلیفہ کر سول نہیں۔

(۳) تیسری رائے جس کو متعدد علماء اور مشائخ نے اختیار فرمایا ہے، وہ یہ کہ امام جملہ معاملات و مسائل میں امت کاوکیل اور نائب ہو تاہے، قوم اسے منتخب کرتی ہے اس لئے وہ قوم کا نمائندہ ہو تاہے، اس

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>- صحیح ابنجاری مع فتح الباری ج۳۱ ص۲۰۵ ط دارالفکر

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>- منهاج السنة لا بن تيمية ج اص اسماط دارا لكتب العلمية بيروت

موقف کے حاملین میں درج ذیل علماء خاص طوریر قابل ذکر ہیں:

علامه باقلانی المالکی (م ٣٠٧م هـ)<sup>82</sup>، قرطبی المالکی (م ٢<u>١) ه</u> ، ابن تيميه الحنبل<sup>84</sup>، ابن رجب الحنبلی<sup>85</sup>، علامه کاسانی الحنفی<sup>86</sup>، وغیره-

یہ رائے اس اعتبار سے زیادہ قابل لحاظ ہے کہ امت یااس کے ارباب حل وعقد اس کو منتخب کرتے ہیں، اس کے کاموں کا محاسبہ کرسکتے ہیں اور نا قابل معافی جرائم کی صورت میں اس کو معزول کرسکتے ہیں، وغیرہ ..... یہ اس بات کی دلیل ہے کہ جماعت اصل ہے اور امام اس کا نما ئندہ ہے،اس لئے اس کے ہر عمل میں جماعت کی نما ئندگی ہونی چاہئے۔

## اسلامى نظرية ُحكومت كاامتياز

اسی طرح اسلامی نظریہ کومت عام نظریہ کھر انی سے مختلف ہے، عام تصوریہ ہے کہ یہ ایک اعزاز ہے، جو خوش نصیب لوگوں کوحاصل ہوتا ہے، اسی لئے قرون قدیمہ میں اس کے لئے پچھ افرادیا خاندان مخصوص ہوتے تھے، اور اس کو آسانی خصوصیت باور کرایاجاتا تھا، اسی لئے عام خاندانوں کے لوگ کہ خاندان مخصوص ہوتے تھے، اور اس کو آسانی خصوصیت باور کرایاجاتا تھا، اسی لئے عام خاندانوں کے لوگ کبھی یہ خیال بھی نہیں کرسکتے تھے کہ وہ بھی کبھی مند اقتدار پر بیٹھ سکتے ہیں، اسلام کے آنے کے بعد جب انسانی رجحانات میں تبدیلی آئی، اور اسلامی فقوعات نے عالمی تصورات میں انقلاب برپا کیا، تو وہ دنیا جو اسلامی تعلیمات کی نورانیت سے محروم ہے وہاں یہ تو نہ ہوا کہ اسلامی نظریہ کھر انی کو پذیر ائی ملتی، لیکن اتناضر ور ہوا کہ اس مصنوعی امتیاز کاطلسم پارہ پارہ ہو گیا، اور ہر طبقہ کے لوگ اس کے لئے اٹھ کھڑے ہوئے، ہر ایک نے اس کو اپنے استحقاق کامسکہ بنالیا، عور تیں بھی اس معاملے میں پیچے نہیں رہیں، اس لئے کہ حق کے معاملے میں جھیے نہیں رہیں، اس لئے کہ حق کے معاملے میں جھیے نہیں رہیں، اس لئے کہ حق کے معاملے میں جھیے نہیں رہیں، اس لئے کہ حق کے معاملے میں جھیے نہیں رہیں، اس لئے کہ حق کے معاملے میں جو شاملے میں جھیے نہیں رہیں، اس لئے کہ حق کے معاملے میں جو شاملے میں جھیے نہیں رہیں، اس لئے کہ حق کے معاملے میں جو شاملے میں جو سے دیشی معاملے میں جھیے نہیں رہیں، اس لئے کہ حق کے معاملے میں جو سے دیشی میں جو سے دیش میں جو سے دیشی معاملے میں جو سے دیش میں جو سے دیش میں جو سے دیشی معاملے میں جھیے نہیں رہیں، اس لئے کہ حق کے معاملے میں جو سے دیش میں جو سے دیشی میں دیشی اس میں میں جو سے دیشی دیشی میں جو سے دیشی میں دیشی میں جو سے دیشی میں

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup>-التمهيد بحواله نصوص الفكر السياسي الاسلامي، منشورات دارالطليعة بيروت

<sup>83-</sup> بحواله الامامة في الفقة الاسلامي لعلى بن ملال العبري ص ٤ س<u>اء 1991</u> ء

<sup>84-</sup>السياسة الشرعية في اصلاح الراعي والرعية للخلاف ص ١٩ ط دارالقلم الكويت ١٨٠ ١٩ إهـ

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> - بحواله القواعد في الفقه الاسلامي ص١١١ ط مكتبة الكليات الازهرية **٣٩٢** إصابي

<sup>86 -</sup> بدائع الصنائع ص ١٦ ط دارالكتب العربي بير وت ٢٠٠٢ إه

میں انصاف کے تقاضوں کو پورا کرناضر وری ہے، دنیا کی پوری تاریخ حکمر انی انہی حقائق کے گرد گھوم رہی ہے ، غیر اسلامی دنیا میں ایسے حکمر ال شاید انگلیوں پر گئے جاسکیں جنہوں نے ان سفلی جذبات سے بلند ہو کر حکمر انی کے حقوق ادا کئے ہوں۔

اس کے بالمقابل اسلامی نظریہ کومت ہے کہ یہ کوئی پیدائش اعزازیا حق نہیں بلکہ بہت بڑی ذمہ داری ہے، یہ مقام عزت نہیں موقع خدمت ہے، یہ قدرت کا محض عطیہ نہیں بلکہ فریضہ بھی ہے، یہ کامیابی نہیں، آزمائش ہے، اس کی طلب نہیں بلکہ اس سے بچنے کی کوشش کرنی چاہئے، قر آن وحدیث کی متعدد نصوص میں اس تصور کی ترجمانی کی گئ ہے، قر آن یا ک میں ارشاد باری تعالی ہے:

إن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أبلها وإذا حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل إن الله نعمايعظكم بم إن الله كان سميعاً بصير أ87

ترجمہ:اللّٰد پاک تمہیں تھم دیتے ہیں کہ تم امانتیں اہل امانت کے حوالے کر واور جب لوگوں کے در میان فیصلے کی نوبت آئے توعدل کے ساتھ فیصلہ کر و،اللّٰہ پاک تمہیں اچھی نصیحت کرتے ہیں اور اللّٰہ یا ک سننے اور دیکھنے والے ہیں۔

ارشاد نبوی ہے:

ألاكلكم راع وكلكم مسؤل عن رعيتم فالامير الذي على الناس راع وبو مسؤل عن رعيتم88

ترجمہ: سنو!تم میں سے ہر شخص جواب دہ ہے اور ہر ایک سے اس کی ذمہ داریوں کے بارے میں پوچھ ہوگی پس حکمر ان اعلی بھی اپنی رعایا کے حق میں جوابدہ ہے۔

ایک اور حدیث میں ارشادہے:

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> -النساء: ۵۸

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> - بخاری شریف کتاب الاحکام ج۲ص ۹۰۱ حدیث نمبر ۲۴۱۲، مسلم شریف کتاب الامارة ج۲۱ص ۲۰۹ حدیث نمبر ۴۸۲۸ ط دارالفکر مکتبة الریاض الحدیث<del>ة (۳۰)</del> ه

من ولى لنا عملاً ولم تكن لم زوجة فليتخذ زوجة اوخادماً فليتخذخادماً ومسكناً فليتخذ مسكناً اودابةً فليتخذ دابة فمن اصاب سوى ذلك فهو غال اوسارق89

ترجمہ:جوشخص حکومت کے کسی منصب پر فائز ہو، اوراس کے پاس بیوی نہ ہو تو بیوی نہ ہو تو بیوی خادم نہ ہو تو بیوی خادم نہ ہو تو خادم بنالے، گھر نہ ہو تو گھر بنالے، سواری نہ ہو تو سواری کا نظم کرلے اور بس،اس سے زیادہ کی جو کوشش کرے گا وہ خائن یا چور ہوگا۔

سر کار دوعالم مَنَّا عَیْرِیِّمْ نے حضرت ابوذر غفاری کو مخاطب فرماکر ارشاد فرمایا:
یا آبا ذر انک ضعیف و إنها أمانة و إنها یوم القیامة خزی و ندامة
الا من أخذ بحقها و أدی الذی علیہ فیها90
ترجمہ: اے ابوذرتم ایک کمزور شخص ہو اور منصب حکومت ایک امانت ہے اور روز قامت باعث ذلت و ندامت، سوائے ان لوگوں کے جنہوں نے اس کاحق ادا کیا اور

ت اس کی ذمہ داریاں پوری کیں۔

امیر میں کیسی احساس ذمہ داری ہونی چاہئے اس کی نما ئندگی حضرت عمر بن خطاب ؓ کے اس قول سے ہوتی ہے:

لوبلك حمل من ولدالضان ضياعاً بشاطيئ الفرات خشيت أن يسألني الله عنه 91

ترجمہ: دریائے فرات کے کنارے ایک بکری کا بچہ بھی اگر ہلاک ہوجائے تو مجھے ڈر لگتاہے کہ اللّٰدیاک مجھ سے بازپر س نہ کریں۔

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>-منداحمد جو۳۳ س۸۰۱ حدیث نمبر ۱۸۵۲ طرمصر،المجم الکبیر للطبر انی ج۰۲ س۵۰۳ طرمکتبة العلوم والحکم،الموصل <u>۱۹۸۳؛</u> 90 - صحیح مسلم ج۲ ص۲ حدیث نمبر ۴۸۲۳ ط دارالحبل بیروت

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> - مصنف ابن ابی شیبة - تحقیق محمد عوامة کتاب الزېد باب کلام عمرٌ ج۱۳ ص ۲۷ حدیث نمبر ۱۶۳۳ ط دارالسلفیة ممبری <u>۱۹۸۳</u> و

#### اعزاز نہیں، آز مائش

اسی لئے اسلامی تصور کے مطابق کوئی سمجھدار شخص عام حالات میں جان بوجھ کراپنی گردن اس میں پھنسانا پیند نہیں کر سکتا، بلکہ جو شخص اس کا خواہش مند ہویا اس کے لئے تگ ودوکرے اس کو ناپیندیدہ شخص قرار دیاجا تاہے، اور اصولی طور پر اس کو بیہ ذمہ داری نہیں دی جاسکتی، ارشاد نبوی ہے:

انا و الله الانولی علیٰ هذا العمل باذا أحداً سألہ و الا احداً حر ص علیہ علیہ علیہ گ

ترجمہ: بخدا ہم کسی ایسے شخص کو یہ منصب نہیں دے سکتے جو اس کا خواہشمندیا حریص ہو۔

إن أخونكم عندنا من طلبم 33

ترجمہ: تم میں سب سے بڑا خائن وہ ہے جو منصب کا طلبگار ہو۔

<sup>92 -</sup> صحیح مسلم ج۲ص ۲ حدیث نمبر ۴۸۲۱ طبیروت، بخاری کتاب الاحکام باب مایکره من الحرص علی الامارة جه ص ۳۳۰ حدیث نمبر ۱۹۵۸ ط مکتبة السافیة القاهرة، سنن البیه قی الکبری ج۱ص ۱۰۰ حدیث نمبر ۳۵۰ ۲۰ ط مکتبة دار الباز مکة المکرمة ۱۹۹۴؛

<sup>93 -</sup> أبو داؤد كتاب الامارة ج٣ص ٩١ حديث نمبر ٢٩٣٢ ط دارالكتاب العربي بيروت، سنن النسائي ج٥ص ٢٢٦ حديث نمبر ٨٧٣٢ ط دار الكتب العلمية بيروت

<sup>94 -</sup> بخارى كتاب الاحكام باب من سأل الإمارة وكل إليهاج مه ص ١٣٠٠ حديث نمبر ١٨٥ كط مكتبة السلفية القاهرة

#### اميد وارى كاتضور نهيس

یہ ہدایات اسلامی تصور حکومت کو سمجھنے کے لئے بہت کافی ہیں اور اسی تصور امارت کی بنایر اسلامی سوسائٹی میں کسی شخص کا دعویٰ حکومت لیکر اٹھنا بہت مستبعد بات ہے ، آج کی طرح امید واروں کی بڑی تعد اد ، تر غیب و تحریص کے نت نئے طریقے اور تشہیری مہموں کی گرم بازاری کااسلامی نظام انتخاب میں تصور بھی نہیں کیا جا سکتا ،عہد نبوت کے بعد اسلامی عہد حکومت کے لئے خلفاء اربعہ اور خلیفہ راشد حضرت عمر بن عبد العزیز گادور آئیڈیل دورہے،اس پورے عہد میں ایک بھی ایسی مثال نہیں ملتی کہ کسی خلیفہ یا حکمر ال کو ان کی امید واری یاخواہش کی بنیادیر حکومت سونیی گئی ہو،حضرت عمر بن عبد العزیز ؒ کے پیش روخلیفہ سلیمان بن عبد الملک کا انتقال ہو اتو حضرت عمر بن عبد العزیرؒ کے حاشیہ خیال میں بھی نہیں تھا کہ اگلے خلیفہ کے طور ان کانام منتخب ہو گا، یہ توان کواس وقت معلوم ہواجب مرحوم خلیفہ کی تحریر تولیت (یاو ثیقه ُ خلافت )بر سر مجلس پڑھی گئی، حضرت عمر بن عبد العزیز ؓ اپنے نام کاا بتخاب دیکھ کر جیر ان رہ گئے،ان پر سکتہ کی کیفیت طاری ہو گئی، لوگ ان کو منبر پر جانے کی فرمائش کر رہے تھے اور ان میں اٹھنے تک کی سکت نہیں تھی، لو گول نے بہت اصر ار کے ساتھ سہارا دے کر ان کو اٹھا یا اور منبر پر بٹھا یا، بہت دیر تک سکتہ کی کیفیت میں بیٹھے رہے ا یک لفظ نہ بول سکے ، جیسے کتنی بڑی مصیبت آن بڑی ہو،جب کچھ ہوش وحواس بحال ہوئے توار شاد فرمایا: أيبًا الناس إنى والله مااستؤمرت في بذاالامروانتم بالخيارثم نزل ..... وفي رواية اخرى .... إنى قد ابتليت بهذا الامرمن غيرراى كان منى ولاطلبة لم ولامشورة من المسلمين وإنى قدخلعت ما في أعناقكم من بيعتى فاختاروا لانفسكم،فصاح الناس صيحتواحدة،قد إخترناك يا امير المؤمنين ورضينا بك<sup>95</sup>

> ترجمہ: او گو! بخد اس معاملہ میں مجھ سے کوئی مشورہ نہیں لیا گیا اس لئے آپ تمام لوگوں کو اختیا رہے، .... یہ کہکر اتر گئے ..... ایک روایت میں ہے کہ آپ نے

<sup>95 -</sup> سيرة عمر بن عبد العزيز للحافظ جمال الدين ابي الفرج عبد الرحمن بن الجوزي ص ۵۱ – ۵۳ ط مطبعة المؤيد مصر إست إص

کہا.... کہ اس معاملہ میں میری طلب اور پبند اور مسلمانوں کے مشورہ کے بغیر مجھے آزمائش میں ڈالا گیا ہے، اس لئے میں اپنی بیعت سے آپ سب کو آزاد کرتا ہوں، جس کو چاہیں آپ لوگ خلیفہ منتخب کرلیں .... کہتے ہیں کہ بیہ سن کر مسجد میں لوگوں کی چینیں نکل گئیں، سب نے بیک آواز کہا، ہم آپ کو اختیار کرتے ہیں اور آپ سے راضی ہیں۔

## اسلامی حکمر ال کی صفات

وہ کیا خصوصیات ہیں جن کی بنیاد پر کسی کو حکمر انی کے لئے اہل یا نااہل قرار دیاجا سکتا ہے، فقہ اسلامی کی کتابوں میں مکمل رہنماخطوط موجو دہیں، ہم اس سلسلے میں کچھ ضروری اشارات پیش کرتے ہیں: فقہاء نے اہلیت امارت کی بحث کے ضمن میں بعض شر ائط کا ذکر کیا ہے جن میں کچھ اتفاقی ہیں اور کچھ اختلافی:

## اہلیت امارت کی شرطیں

(۱) مسلمان ہو،اس لئے کہ جواز شہادت کے لئے اسلام شرط ہے، مسلمانوں کے خلاف کافروں کی شہادت درست نہیں، جبکہ ولایت کا درجہ شہادت سے بلند ہے، اس شرط کا ما خذیہ آیت کریمہ ہے: ولن یجعل الله للکافرین علی المؤمنین سبیلاً 96

> ترجمہ: اللّٰہ پاک کا فروں کو اہل ایمان پر ہر گز کوئی راستہ نہیں دے گا۔ ظاہر ہے کہ حکومت سے بڑھکر سبیل کیا ہوسکتی ہے؟

96 -النساء: 141

د شمن کے مکرو فریب کو سمجھ سکے <sup>97</sup>

ایک انر صحابی سے اس پر روشنی پڑتی ہے:

تعوذوا بالله من رأس السبعين ....وامارة الصبيان 98

ترجمہ: ستر (۷۷) کے آغاز.....اور بچوں کی حکومت سے پناہ چاہو۔

(۳)مر د ہو،اسلام میں عور توں کو بار خلافت دینے کی اجازت نہیں،اور نہ اس کی ذہنی وجسمانی ساخت اتنی بڑی ذمہ داری اٹھانے کی متحمل ہے <sup>99</sup>

⇔ولیل بیر آیت کریمہ ہے:

الرجال قو امون على النساء بمافضل الله بعضهم على بعض وبماانفقوا من امو الهم 100

ترجمہ: مردعور تول پر نگرال ہیں، اس بنیاد پر جو اللہ نے ایک کو دوسرے پر فضیلت دی ہے۔

الله عَمْ نيزر سول خداصًا لله عَمِّ في ارشاد فرمايا:

لن يفلح قوم ولَّوا أمرهم إمرأة 101

ترجمہ:وہ قوم مجھی کامیاب نہیں ہوسکتی جو اپنے معاملات کی ذمہ داری کسی عورت کے حوالے کر دے۔

ایک اور حدیث میں ہے:

<sup>97</sup>- فضائح الباطنية للغزالي ص ٨٠، شرح العقائد للتفتازاني ص ١٣٥ ط دار احياءا لكتب العربية

98 - اخرجه أحمد ٢/٢٦ ط السلفية واسناده ضعيف، الميزان للذهبي ٣٠٢/٣ ط الحلبي

99 - الاحكام السلطانية للماور ديٌّ، الروضة للنوويُّ السمام ١٣٠٥ ط الممكتب الاسلامي ١٠٠٨ إهـ ، المسامر ة (لا بن ابي شريف) شرح المسايرة لا بن الهام ص

• ٣٠ ط المكتبة التجارية مصر، الجامع لاحكام القر آن للقرطبي ًا / • ٢ ط دارالفكر ٢ ياه

100 - النساء: ١٩٠٧

<sup>101</sup>-رواه البخاري وأحمد والنسائي والتريذي فتح الباري ١٢٦/٨ ط السلفية

إذاكان أمراء كم خياركم وأغنياء كم سمحاء كم وأمركم شورئ بينكم فظهر الارض خيرلكم من بطنهاوإذاكان أمراءكم اشراركم و أغنياء كم بخلاء كم واموركم إلى نسائكم فبطن الارض خيرلكم من ظهر با102

ترجمہ: جب تمہارے امراء تم میں بہتر لوگ ہوں، تمہارے مالدار سخی ہوں اور تمہارے امور باہم مشورہ سے طے ہوں، توزمین کی پشت تمہارے لئے اس کے بطن سے بہتر ہے، اور جب تمہارے امراء تم میں بدترین لوگ ہوں، تمہارے مالدار بخیل ہو جائیں، اور تمہارے معاملات تمہاری عور توں کے سپر دہو جائیں تو تمہارے لئے زمین کا بطن اس کی پشت سے بہتر ہے۔

(۴) آزاد ہو، غلام نہ ہو

(۵)اعضاءوحواس صحیح سالم ہوں،اور امور خلافت کی انجام دہی پرخو د قدرت رکھتا ہو<sup>104</sup>

## بعض مختلف فيه شرطين

(۲) عدالت اور علم واجتهاد، فقهاء مالکیه، شافعیه، اور حنابله کے نزدیک امیر کے لئے عادل ہو ناشر ط ہے (یعنی ایسا شخص جو امانت و دیانت اور اخلاق فاضله کا حامل ہو، صادق القول ہو، گناہوں سے بچتاہو، اعتماد اور و قار رکھتا ہو، رضا اور غضب ہر حال میں قابل بھر وسہ ہو، اس کی دینی اور اخلاقی حالت لوگوں میں معروف اور مسلم ہو) اور صاحب اجتهاد (یعنی اتناعلم و فہم که مختلف فیه مسائل وواقعات میں کسی نتیج تک پہونچنے کی اس میں صلاحیت ہو)، اسی لئے ان کے نزدیک صاحب عدل واجتهاد شخصیت کے رہتے ہوئے کسی فاسق یاغیر مجتهد کو امیر بنانا درست نہیں ہے، حنفیہ کی رائے میں امیر میں یہ صفات بطور شرط صحت نہیں بلکہ بطور اولویت محتهد کو امیر بنانا درست نہیں ہے، حنفیہ کی رائے میں امیر میں یہ صفات بطور شرط صحت نہیں بلکہ بطور اولویت

<sup>102-</sup> ترمذى ۴/27 مديث نمبر ۲۲۲۷ ط داراحياءالتراث العربي بيروت، تهذيب الآثار للطبرى ج اص١١١ ط مطبعة المدنى القاهرة 102- ترمذى ۴/20 مديث نمبر ۲۲۲۱ ط داراحياءالتراث العربي بيروت، تهذيب الآثار للطبرى ج اص٣٠- ٢٤ المحام السلطانية للماوردي ص٣٠ الروضة للنووي أ/ ٣٢، المسامرة شرح المسايرة لا بن الهام ص٠ ٣٣، الجامع للقرطبي أركم ٢٠٥١ م ١٥٥ هـ ج ١٠ ص ٥٠ ط مطبعة عيسى البابي عمان ٣٠٠ هـ الاحكام للماوردي ص ٢٠ الاحكام لا بي على ص٢٠٢١ لعلى ص٢٠٢١ على ص٢٠٢١ على المعاور دي تص ١٩ الموردي تعلى ص٢٠٢١ على ص٢٠٢١

وترجیح مطلوب ہیں، یعنی اگر عادل و مجتهد شخصیت کی موجو دگی میں کسی ایسے شخص کو ذمہ داری دے دی جائے جو ان صفات سے محروم ہو تو یہ انتخاب کا غیر مناسب طریقہ ہو گالیکن منتخب شدہ امیر کی امارت باطل نہیں ہوگی <sup>105</sup>

(ک) ساعت وبصارت اور ہاتھ اور پاؤں سلامت ہوں، جمہور فقہاء کے نزدیک اس کے بغیر امامت ہی منعقد نہیں ہوتی، اس لئے ان کے نزدیک اندھے، بہر ہے، ہاتھ اور کان کٹے کو امام بنانا درست نہیں، اور اگر وہ شر وع میں صحیح سالم تھابعد میں یہ نقائص پیدا ہو گئے، تواس کی امامت باطل ہوجائے گی 106 (۸) بہتر نسب کاحامل ہو، جمہور فقہاء کے نزدیک امام کے لئے قرشی النسل ہوناضر وری ہے 107، علامہ نووی اُور حافظ ابن حجر آنے عہد صحابہ سے آج تک اس پر اجماع نقل کیا ہے 108 بعض علاء اس کو ضروری قرار نہیں دیتے، 109 جمہور کا مُخذا یک حدیث پاک ہے:

الائمۃ من قریش 110 من قریش 1100 من قریش 110 من قریش 1100 م

<sup>105 -</sup> حاشية ابن عابدين ا / ۴۰۳۸/ ۵۰ مط دارالفكر ۱۹۳۹ه و ،الاحكام السلطانية للماور دى ۳۰ جواهر الاكليل على مختصر الامام خليل للشخ صالح الآبى الازهرى ۲۲۱/۲۲ ط الممكتبة الثقافية بيروت، مغنى المحتاج للشربيني على المنهاج للنووي ۴۸/۱۲۸ ط دارالمعرفة بيروت، شرح الروض ۲۲۱/۲۷ ط الممكتبة الثقافية بيروت، شرح الروض محث المحتاج للشربيني على المنهاج للنووي ۴۸/۱۰ الانصاف ۱۹۰۱ کواله الموسوعة الفقهية الكويتية بحث الامامة الكبري

<sup>106 -</sup> المصنف للكندي تج • اص ۵۷، الإحكام للماور دي تص ۲۰، الإحكام لا بي ليعلي ص ۲۲،۲۱

<sup>108 -</sup> الماور دي ص ٢، شرح المسلم للنووي مج ٢٠٠ ص ٠٠٠ ط دار الفكر المجايدة ، فتح الباري لا بن حجر رَّج ١١٣ ص ١١٩

<sup>109 -</sup> غياث الامم لامام الحرمين ابوالمعالى عبد الملك الجوينيُّم <u>٨٧ يه</u> ص ٦٢ ط دارالد عوة الاسكندرية ، مقد مه ابن خلدون ص ١٩٣٠

<sup>110 -</sup> اخرجه الطيالسي ص١٢٥ ط دائرة المعارف النظامية ، واصله في البخاري مع الفتح ١١٣/١١١ ط السلفية بلفظ إن بذ االا مر من قريش.....

ترجمه: ائمه قریش سے ہو گئے۔

لیکن میرے خیال میں خاندان کی شرط لزومی یا شرط صحت نہیں ہے، بلکہ بیہ شرط ترجیج ہے، اس

لئے کہ اسلام ایک ابدی مذہب ہے اور اگر کسی زمانہ یاعلاقہ میں قریشی خاندان کے افراد میسر نہ ہوں تو نظام
سلطانی کس طرح قائم ہو گا؟.....یا بیہ کہ اس کو محض علامتی شرط کہاجائے اور اس کا مقصد بیہ ہو کہ امام کا انتخاب
اجھے اور معزز خاندان سے ہونا چاہئے، تا کہ لوگوں کے لئے اتفاق رائے میں آسانی ہو، ورنہ اسلام میں اصل
چیز تقویٰ اور دیانت ہے، اس کی طرف اشارہ اس حدیث یاک میں ماتا ہے:

من استعمل عاملاً من المسلمين وبو يعلم أن فيهم أولى بذلك منه و أعلم بكتاب الله وسنة نبيم فقدخان الله ورسولم وجميع المسلمين 111

ترجمہ: جس نے مسلمانوں پر ایساعامل مقرر کیا جس سے بہتر صاحب علم و تقویٰ لوگ موجود ہوں اور وہ جانتا ہو تو اس نے اللہ اور رسول اور تمام مسلمانوں کے ساتھ خیانت کی۔

حضرت عمر بن الخطاب الشريع بھى اس كى تائيد ہوتى ہے، انہوں نے ارشاد فرمایا:

إن أدركنى أجلى وأبو عبيدة حى استخلفت فإن سألنى ربى لم استخلفت على أمة محمد الله استخلفت على أمة محمد الله الله الله يقول إن لكل نبى أمين وأمينى أبو عبيدة بن الجراح "وإن أدركنى أجل وقد توفى أبو عبيدة إستخلفت معاذ بن جبل، أدركنى أجل وقد توفى أحد الرجلين ثم جعلت هذا الامر إليه لوثقت بم "سالم مولى أبى حذيفة وأبو عبيدة بن الجراح 112

<sup>111 -</sup> كنزالعمال للمتقى بهامش مند الامام الاحمد من الامام الاحمد من المرك المعلق المرك الليه في ج٠١ص١١ حديث نمبر ١٥١٠ ط مكتبه دار الباز ١٩٩٠ع، المتدرك للحاكم ج٣ص ١٠ حديث نمبر ٢٠٠٧ ط دار الكتب العلمية بيروت ١٩٩٠ع،

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> -مند الامام احمد ج اص۲۲۳ حدیث نمبر ۸ • اطمؤسیة الرسالة ل • • ۲ •

ترجمہ: اگر میری موت کے وقت ابو عبیدة بن الجرائ زندہ رہے، تو ان کو اپنا خلیفہ بناؤں گا، اگر پروردگار مجھ سے بوچھ گا کہ تونے ان کو امت محمد بید کا خلیفہ کیوں بنایا؟ توعرض کروں گا کہ میں نے رسول اللہ مَثَلِی اللهِ اللهِ مَثَلِی اللهِ مَثَلِی اللهِ مَثَلِی اللهِ مَثَلِی اللهِ مَن الجراح ہیں، اور اگر میری وفات کے وقت ابو عبیدہ زندہ نہ رہے تو معاذبن جبل او خلیفہ نامز دکروں گا، ....ایک روایت میں ہے میں میں میں ابو مذیفہ کے آزاد کردہ غلام حوالے کردوں تو مجھے اطمینان ہو گا وہ دو اشخاص ہیں ابو حذیفہ کے آزاد کردہ غلام سالم اور ابوعبیدہ بن الجرائے۔

ظاہر ہے کہ حضرت معاذ یا حضرت سالم خاندان قریش سے نہیں تھے،اگر خلافت کے لئے قریش ہوناضر وری ہوتا تو حضرت عمر فاروق جیسے محرم اسرار شریعت اس سے بے خبر نہ ہوتے، جبکہ خود ان کا تعلق مجمی اسی شعبہ سے تھا۔

بعض علاء نے حضرت سالم کو قریش ہی میں شار کیا ہے اس لئے کہ وہ حضرت ابوحذیفہ ﷺ آزاد کر دہ غلام سے اور روایت میں آتا ہے کہ آزاد کر دہ غلاموں کا شار ان کے مالکوں کی قوم میں ہوتا ہے 113 کر دہ غلام سے اور روایت میں آتا ہے کہ آزاد کر دہ غلاموں کا شار ان کے مالکوں کی قوم میں ہوتا ہے 113 کر دہ غلام سے ساتی بھی قید لگائی ہے، یعنی اسے سیاسی مسائل، ملکی اور قومی مصالح اور اجتماعی ضروریات اور تقاضوں کی خبر ہو، ماور دی کے الفاظ ہیں:

الرایئ المفضی إلی سیاست الرعیت و تدبیر المصالح 114 اس سے ملتی جلتی بات بعض دو سرے علماء نے بھی لکھی ہے 115

(۱۰) بعض اصحاب علم نے مضبوط قوت ارادی، عزم وہمت، صلابت وجر أت، چیلنجوں كا مقابلہ

<sup>-----</sup> حواشی۔۔۔۔۔۔

<sup>113 -</sup> مقدمه ابن خلدون ص۲۱۳

<sup>114 -</sup> الاحكام السلطانية ص

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> - ديكھئے: اصول الدين للبغد ادى ٢٧٧، مقد مه ابن خلدون ١٦١ فصل ٢٦ ط المهدى

کرنے کی صلاحیت، ملک وملت کی حفاظت، مظلوموں کی داد رسی، شرعی قوانین اور نظام عدل ومساوات کے اجراء کی صلاحیت اور جذبہ کی بھی قیدلگائی ہے 116

#### ار کان شوریٰ کامعیار

یہاں ایک ضمنی بحث سے آتی ہے، کہ ارباب شوریٰ کس قشم کے لوگ ہوں گے اور ان کی کم از کم تعداد کیا ہونی چاہئے ؟

ار کان شوریٰ کے معیار کا تعین علماء نے اس طرح کیا ہے کہ وہ عادل (یعنی دینی واخلاقی لحاظ سے قابل اعتماد،)صاحب علم (کم از کم مسائل امارت اور اہلیت امارت کی تفصیلات جانتے ہوں)،اصحاب رائے اور حکمت و تدبیر کے فن سے واقف ہوں،موقع و محل کی نزاکت سے آشناہوں،ضر وری حد تک لوگوں کی نفسیات سمجھتے ہوں 117

شافعیہ نے اس میں یہ اضافہ کیاہے کہ اگر انتخاب کا اختیار فرد واحد کو ہو تو احکام امامت کے مسئلے میں اس کا مجتہد ہونا بھی شرط ہے،اور اگر کئی لوگ مل کریہ فریضہ انجام دیں توان میں کم از کم کسی ایک کا مجتہد ہوناضر وری ہے 118

#### ار کان شوریٰ کی تعداد

جہاں تک تعداد کامسکہ ہے تواس میں علماء کرام کے در میان اختلاف ہے:

ایک رائے یہ ہے کہ ملک کے تمام ارباب حل وعقد کا اتفاق ضروری ہے،اس کے بغیریہ انتخاب پوری امت کے لئے واجب الا تباع نہ ہو گی،امام احمد سے ایک روایت یہی منقول ہے 119

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup>- حواله جات بالا،وعقا ئدنسفىيه ١٣٥ ط داراحياءا لكتب العربية

<sup>117-</sup> حاشية الدسوقي ۴/ ۲۹۸، الا حكام السلطانية ص ۳،۴

<sup>118 -</sup> مغني المختاج ٢/ ١١٠١، اسنى المطالب ٢/ ٩٠١، بحواله الموسوعة

<sup>119-</sup>الاحكام لا بي يعلى ص٢٣

مگر ظاہر ہے کہ یہ بہت مشکل عمل ہے اور اکثر حالات میں تمام اصحاب حل وعقد کا ایک جگہ جمع ہونا اور پھر کسی ایک رائے پر متفق ہونانا ممکن ہے،خود حضرت صدیق اکبر ﷺ کے انتخاب میں حضرت سعد بن عبادہ ﷺ جلیل القدر صحابی نے اختلاف کیا اور زندگی کے آخری کمھے تک بیعت نہیں کی،ان کا انتقال شام میں حضرت عمر ؓ کے عہد خلافت میں ہوا،انہول نے حضرت عمر ؓ سے بھی بیعت نہیں کی 120

کاس سے قریب ترین رائے مالکیہ اور حنابلہ کی ہے کہ مجلس انتخاب میں اکثر ارباب حل وعقد کی شرکت و تائید ضروری ہے اور جو لوگ شرکت نہ کر سکیں وہ اپنا نمائندہ بھیجدیں،اسی طرح ہر شہر سے نمائندگی ضروری ہے،اس کے بغیر امیر کاانتخاب غیر آئینی ہو گا<sup>121</sup>

کیکن ظاہر ہے کہ عام حالات میں بیہ بھی مشکل ہے،اور عملاً اس میں بھی وہی د شواریاں ہیں،جو اجماع کی صورت میں ہیں۔

ہور شوافع اور اکثر علماءاہل سنت نے اختیار کیاہے وہ یہ کہ انتخاب کے وقت ہر شہر کے ارباب حل وعقد کی شرکت و نمائندگی ضروری نہیں ہے بلکہ فی الجملہ ایک جماعت ہونی چاہئے، کوئی خاص تعداد بھی مقرر نہیں ہے <sup>122</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> - سيرت ابن هشام ج ۴ ص ۸ • ۳ ط دارالكتاب العرب<mark>ي و ۴ م إ</mark>هه، تاريخ الامم والملوك للطبرى ج ۲ ص ۲۴۲ ط دارالكتب العلمية بيروت <u> ۷ • ۴ إ</u>هه، طبقات ابن سعد ج ۳ ص ۲۱۲ ط دار صادر <u>۹ • ۴ إ</u>ه

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup>- حاشية الدسوقى جهم ص٢٩٨ ط دار احياءا لكتب العربية عيسى البابي الحلبي، المغنى ج٨ص ٢٠٠١،الاحكام لا بي يعلى ص٢

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup>- حاشية ابن عابدين ُج • اص٣٣،المآثر للقلقشندي ُج اص٣٣،المسامرة شرح المسايرة لابن الهام ص٣٢٣،منهاج السنة لابن تيمية ُج ا ص١٣٢) ا/٣٢٩

<sup>123 -</sup> المصنف للكندى ج٠١ص١٠١، الغياث للحويني ص ٥٣

<sup>124-</sup> نهاية المحتاج للرملي ج 2 ص • اس ط دار الفكر ١٩٨٣.

لئے کہ اکثر نصاب شہادت کی حدیمی ہے <sup>125</sup>اور پا پنج (۵) کی دلیل حضرت صدیق اکبر گی بیعت کاواقعہ ہے،

نیز حضرت فاروق اعظم ٹنے جو چھ (۲) رکنی کمیٹی تشکیل دی تھی،اس میں ایک امیر کو چننے کے لئے پاپنج کی

تعداد ہی رہ جاتی ہے، بعض شافعیہ چالیس (۴۰) کے قائل ہیں،وہ جعہ پر قیاس کرتے ہیں، مگر شافعیہ کارانج

مسلک بیہ ہے کہ کوئی عدد مقرر نہیں ہے،بلکہ پوری ریاست میں اگر ایک فردواحد بھی حل وعقد کی صلاحیت

رکھتا ہو تو اس کا تنہا انتخاب کرلینا کافی ہو گا اور اس سے امارت قائم ہو جائے گی،اور پوری قوم پر اس کی تائید و

اتباع لازم ہو گی <sup>126</sup>

## افضل كوحچبوڑ كرغير افضل كاا نتخاب

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup>-المآثر للقلقشندي ج اصس

<sup>126 -</sup>مغني المحتاج ٧/ • ١٣١٠ ١٣١٠ روضة الطالبين • ١/ ١٣٨٠ اسني المطالب ٧/ ٩ • ١ بحو اله الموسوعة

<sup>127 -</sup> الفصل في الملل والا هواء والنحل لا بن حزم مهم / ١٨٣ ط دار الحبل بيروت

<sup>128 -</sup> التمهيد للباقلانيُّ بحواله نصوص ص٩٥، اصول الدين للبغد اديُّص ٢٩٣٠، الاحكام لا بي يعليُّص ٢٣٠

<sup>129 -</sup> فتح البارى ج١٦ ص١٥٦

موجود ہے 130 البتہ ارباب شوری کو چاہئے کہ بلاعذر اس قسم کے غیر متوازن انتخاب سے احتر از کریں،البتہ کو ئی مجبوری ہو، مثلاً افضل شخص بیہ ذمہ داری قبول کرنے کو آمادہ نہ ہو، یا موجود نہ ہو، یا بیار رہتا ہو، یالو گوں میں زیادہ مقبول و محبوب نہ ہو وغیرہ تو ان صور توں میں افضل کے رہتے ہوئے غیر افضل کو امیر بنانادرست ہو گا 131

#### مدت حکومت

یہاں ایک بحث ہے ہے کہ منتخب یا نامز و خلیفہ تاحیات اقتدار پر باقی رہے گایا اس کی مدت حکومت کی تحدید کی جاسکتی ہے؟ ہے ایک نئی بحث ہے جس سے پچھلی تمام کتابیں خاموش ہیں، گذشتہ ادوار میں دنیا کے کسی نظام حکومت میں بالعموم محدود مدتی حکومت کا کوئی نضور ہی نہیں تھا، اسلام کی آمد کے بعد بھی وہی صورت حال قائم رہی، اسلام نے اس روایت کو ختم نہیں کیا، بلکہ اسلامی ادوار میں بھی جتنے خلفاء برسر اقتدار آئے وہ تاحیات اپنے منصب پر فائز رہے، خواہ وہ عہد خلافت راشدہ کے حکمر ال ہوں یا بعد کے ادوار کے، مارے فقہاء نے بھی اپنے مباحث میں اس روایت کی شرعی حیثیت کو چینج نہیں کیا، بلکہ عزل امیر کی پوری بمارے فقہاء نے بھی اپنے مباحث میں اس روایت کی شرعی حیثیت کو چینج نہیں کیا، بلکہ عزل امیر کی پوری بحث میں اختیام مدت کی کوئی گفتگو نہیں آئی، اس سے لگتا ہے کہ حکمر ال کے لئے اصل مز اج بہی ہے وہ تا حیات خدمت کرے، الایہ کہ ایسے محقول وجوہات پیدا ہو جائیں جن سے اس کا اقتدار پر باقی رہنا مشکل ہو جائے ، اس لئے پہلے ادوار میں صرف رائے دہی پر اکتفا نہیں کیا جاتا تھا بلکہ با قاعدہ اس کے لئے تاحیات وفاداری کی بیعت لی جاتی تھی اور اس کے خلاف خروج وغداری کو جرم مانا جاتا تھا، اللہ کے رسول مُنگر اللہ نے اس کا اقتدار کے رسول مُنگر شیخ فی اور اس کے خلاف خروج وغداری کو جرم مانا جاتا تھا، اللہ کے رسول مُنگر شیخ فی اور اس کے خلاف خروج وغداری کو جرم مانا جاتا تھا، اللہ کے رسول مُنگر شیخ فی وہ مانا جاتا تھا، اللہ کے رسول مُنگر شیخ فی اور اس کے خلاف خروج وغداری کو جرم مانا جاتا تھا، اللہ کے رسول مُنگر شیخوں اس کے بیا میں میں اس کی بیعت کی جاتا ہو کا میں میں میں اس کی بیعت کی جاتا ہو کا میں میں ہو کہ کی بیعت کی جاتا ہو کیں اس کی خلاف خروج وغداری کو جرم مانا جاتا تھا، اللہ کے رسول مُنگر شیخوں کی بیعت کی جاتا ہو کیا ہو کیں میں میں کی بیعت کی جاتا ہو کی بیانا ہو اس کی بیانا ہو کی بیعت کی جاتا ہو کی بیعت کی ہو کی بیعت کی ہو کی بیعت کی کی بیعت کی ہو کی بیعت کی ہو کی بیعت کی ہو کی بیعت کی ہو کر بی بیانا ہو کی بیعت کی ہو کر بیانا ہو کی بیعت کی ہو کر بیانا ہو کی بیانا ہو کر بیانا ہو کی بیانا ہو کی بیانا ہو کر بیانا ہو کر بیانا ہو کر بیانا ہو کی بیانا ہو کر بیانا

خیار ائمتکم الذین تحبونهم ویحبونکم وتصلون علیهم ویصلون علیکم وشرار ائمتکم الذین تبغضونهم و یبغضونکم و تلعنونهم ویلعنونکم،قال قلنا یا رسول الله!أفلاننابذهم عند ذلک قال لاماأقاموا فیکم الصلاة، الامن ولّی

<sup>130 -</sup> الفصل لابن حزم ج٥ص٥

<sup>131 -</sup> الاحكام السلطانية ص ٥٠

عليه وال فرآه ياتى شيئاًمن المعصية فليكره ماياتى من معصية الله ولاينزعن يداً عن طاعة 132

ترجمہ: تمہارے بہترین حکر ال وہ ہیں جن سے تم محبت کرو اور وہ تم سے محبت کریں، اور کریں، تم ان کے لئے رحمت کی دعائیں کرو اور وہ تمہارے لئے دعائیں کریں، اور بدترین حکر ال وہ ہیں جن سے تم نفرت کرو اور وہ تم سے نفرت کریں، تم ان پر لعنت بھیجو اور وہ تم پر لعنت بھیجو اور وہ تم پر لعنت بھیجو اور وہ تم پر لعنت بھیجیں، راوی (حضرت عوف بن مالک ) کہتے ہیں، ہم نے عرض کیایار سول اللہ! ایس صورت میں ہم ان سے اپنی گردن نہ چھڑ الیں؟ آپ نے ارشاد فرمایا نہیں جب تک وہ نماز قائم کئے ہوئے ہوں، نہیں جب تک وہ نماز قائم کئے ہوئے ہوں، نہیں جب تک وہ نماز قائم کے ہوئے ہوں، نہیں جب تک وہ نماز قائم کئے ہوئے ہوں اس کی معصیت کو پہند نہ کرے لیکن اطاعت سے ہاتھ نہ کا مر تکب دیکھا تو وہ اس کی معصیت کو پہند نہ کرے لیکن اطاعت سے ہاتھ نہ

حدیث کے مضمون سے ظاہر ہو تا ہے کہ قدرت کے باوجود بھی حکمر ال کو اس کے منصب سے ہٹانے کی کوشش نہیں کی جائے گی،اور ملک کے نظم ونسق کو معطل نہیں کیا جائے گا۔

<sup>132 -</sup> صحيح مسلم ج١٢ص ٢٣٥

وخیال نے جنم لیا کہ مدت اختیار کو محدود کر دیا جائے، یعنی شاہینوں کے پر کتر دیئے جائیں، سلطانی کو ملاز مت میں تبدیل کر دیا جائے، اور ایسانظام بنایا جائے جس میں کل کاسلطان آج کا فقیر نظر آئے، یہ تصور حکمر انوں کی طرف سے نہیں بلکہ عوام کی طرف سے پیش کیا گیا تھا اس لئے اس میں خاص طور پر اس بات کالحاظ رکھا گیا کہ سلطانی کوہر آدمی کے لئے سہل الحصول بنایا جائے، اور ہر شہری کو اس معاملے میں رائے دہی اور امید واری کاحق دیا جائے۔

لیکن تعجب ہے کہ پچھلے ادوار میں کسی کویہ خیال کیوں نہیں آیا کہ اس طرح کے ظلم وستم سے بچنے کے لئے محدود مدتی نظام رائج کیا جائے ، جبکہ ظلم وستم کاسلسلہ بہت پر اناہے۔

بہر حال جہاں تک تحدید مدت کے جواز کا معاملہ ہے تو میر سے خیال میں اس کے جواز میں کوئی کلام نہیں ہوناچاہئے:

ہ کاس کئے کہ حکمرال کی حیثیت عرفی کے ضمن میں یہ بحث گذر چکی ہے کہ حکمرال یا خلیفہ بنیادی طور پر قوم کا نمائندہ اور و کیل ہو تاہے، جس کو ارباب حل وعقد منتخب کرتے ہیں، تو عقد وکالت کی روشنی میں مؤکلین کو مدت وکالت کی تحدید کااختیار ہو تاہے۔

کنیزیہ امامت بیعت کے ذریعہ وجو دمیں آتی ہے، گویایہ ایک عقد معاہدہ ہے، اور معاہدے کے وقت جس چیز کا التزام کیا جائے اس کی پابندی ضروری ہوتی ہے، تواگر بوقت بیعت ہی محدود مدت کا معاہدہ کیا جائے تواس کی گنجائش ہونی چاہئے۔

ﷺ اس کی وضاحت کردی جائے مثلاً حضرت عمر فاروق ٹنے تاسیس خلافت کے لئے جو مجلس قائم ابتداہی میں اس کی وضاحت کردی جائے مثلاً حضرت عمر فاروق ٹنے تاسیس خلافت کے لئے جو مجلس قائم فرمائی تھی، اس کی تاسیس کاروائیوں کے ضمن میں مؤرخین کا بیان ہے کہ مجلس کے نمائندہ حضرت علی بن ابی طالب ٹسے خلافت کی شر ائط پر گفتگو کرتے ہوئے کہا کہ آپ مملکت کے تمام معاملات میں قرآن وحدیث کے ساتھ سیرت شیخین ٹکو بھی پیش نظر رکھیں گے، لیکن حضرت علی ٹن وحدیث کے علاوہ کسی چیز کو معیار ماننے سے انکار کردیا، پھریہ شرط حضرت عثمان ٹکے علاوہ کسی چیز کو معیار ماننے سے انکار کردیا، پھریہ شرط حضرت عثمان ٹکے

سامنے رکھی گئی،وہ اس کے لئے تیار ہو گئے، توان کاانتخاب کر لیا گیا<sup>133</sup>

اس سے بیہ مفہوم نکلتاہے کہ خلافت کے پیش کرتے وقت کچھ نثر طیس رکھی جاسکتی ہیں،اور ان کو قبول وا نکار بھی کیا جاسکتا ہیں،اور ان کو قبیش قبول وا نکار بھی کیا جاسکتا ہے ۔۔۔۔۔۔ تحدید مدت بھی ایک قسم کی قید ہے اگر انتخاب کے وقت ہی اس قید کو پیش نظر رکھا جائے اور خلیفہ وعوام اس کے لئے رضامند ہوں توجو ازکی پوری گنجائش نظر آتی ہے۔

# محدود مدتی نظام کی خرابیاں

لیکن اس نظام حکومت میں کئی خرابیاں ہیں جن کی بناپر و قتی طور پر اسے گواراتو کیا جاسکتا ہے لیکن دائمی دستور کے طور پر قبول نہیں کیا جاسکتا، مثلاً:

کے بیہ حکمر انی کی اصل روح کے خلاف ہے، کل کاسلطان آج کچھ نہ ہو،اور کل کا فقیر آج سب کچھ ہو،اور کل کا فقیر آج سب کچھ ہو،اس سے اطاعت کا حقیقی جذبہ پیدانہیں ہو سکتا ہے، خاص طور پر ان اشخاص میں جو کل حکمر ال تھے اور آج تابع فرمان ہوں۔

خزاس طریقه کارسے کوئی آئیڈیل شخصیت وجود میں نہیں آسکتی،اور نہ اس کی عظمت و تقد س کااحساس دلوں میں جاگزیں ہو سکتا ہے۔

ہوگاور کے دلول میں پیدا نہیں ہوگاور ملکی قوانین کااحترام بھی لوگوں کے دلول میں پیدا نہیں ہوگااور نہ خطصانہ جذبات پیدا ہونگے، قانون کا احترام اور جذبہ عمل ہمیشہ ملک و آئین سے محبت اور شخصیت کی عظمت وعقیدت دونوں سے مل کر پیدا ہوتا ہے،اس کے بغیر قانون کی حکمر انی کی نمائش تو ہوسکتی ہے حقیقت نہیں بن سکتی۔

کنہ بہت زیادہ پائیدار نظام حکومت تشکیل پاسکتا ہے،اس لئے کہ ہر نئی حکومت ایک نئی راہ نکالنے کی کوشش کرتی ہے،اور پر انے نقوش کومٹادینایاان کی اہمیت گھٹادیناچاہتی ہے۔

🖈 ہر تھوڑے وقفے کے بعد انتخابات کاجو اقتصادی بوجھ ملک کے خزانہ پر پڑتا ہے وہ ان کے علاوہ

<sup>-----</sup> حواشی -----

<sup>133 -</sup> تاريخ الخلفاء للسيوطي ص ٠ ١ ط دار الفكر العربي القاهرة

ہے ، پھرا نتخابات کی ناہمواریاں اور بد عنوانیاں، کہ الامان والحفیظ۔

ہے ہر نیا آنے والا حکمر ال پہلے اپنے مفادات کے لئے ملک کی دولت بٹورنے کی کوشش کرتا ہے،

اس لئے کہ اسے معلوم ہے کہ ایک محدود مدت کے بعد بیہ موقعہ اسے پھر کبھی نہیں ملنے والا ہے،اس طرح غیر محدود حکمر انی میں اگر ملک کی دولت کو ایک شخص یا خاندان لو شاہے تو محدود مدتی حکومت میں بے شار لوگ اور خاندان وقفہ وقفہ سے ملک کی دولت اور اقتصادی قوت کا استحصال کرتے ہیں، نتیجہ بیہ ہوتا ہے کہ ملک کی اقتصادی حالت مفلوج ہوتی چلی جاتی ہے،اور توانائی کے تمام تروسائل استعال میں لانے کے باوجود خالم خواہ نتائج بر آمد نہیں ہوتے،....اسی ملک ہندوستان میں جب تک مسلم حکمر انی کا دور تھا،اور ہر حکمر ال اپنی زندگی کا ایک المحہ ملک کے لئے صرف کرتا تھاتو یہ ملک سونے کی چڑیا کہلاتا تھا،اور اپنی خوش حالی میں پوری دنیا میں ضرب المثل تھا،ساری دنیا کے بہترین دما غوں اور اعلی صلاحیت کے لوگوں کا بیہ مرکز توجہ تھا،

ترح اقتصادی لیسماندگی، غربت وافلاس اور طلب ورسد کے عدم توازن کی کس لیستی میں جاگر اہے،وہ ہر شخص محسوس کر سکتا ہے۔

#### اسلامي طريقيه أنتخاب

اس موضوع کاسب سے حساس مسکلہ انتخابی طریقہ کار کی بحث ہے،.....اسلام میں کوئی ایک طریقہ کا رسی بخشہ استخاب مقرر نہیں ہے، اور نہ منصوص طور پر کسی خاص طریقہ کا نتخاب کی نشاند ہی کی گئی ہے، بس بچھ اشارات دیئے گئے ہیں، باقی چیزیں امت کے اجتہاد پر حجبوڑ دی گئی ہیں، اشارات مثلاً:

(۱) نبی کریم مُنگانِیمٌ این حیات طیبہ میں حضرت ابو بکر صدیق ؓ کو خلیفہ نامز د کرناچاہتے تھے جس کا تذکرہ آپ مَنگانِیمٌ این حضرت عائشہ صدیقہ ؓ سے فرمایا،اور وجہ یہ بیان فرمائی کہ ہر کس وناکس اس کی آرزونہ کرنے گئے اور یہ منصب جلیل بازیچہ اطفال نہ بن جائے،لیکن پھر آپ نے یہ سوچ کر تزک فرمادیا کہ قوم خود ہی ان کو منتخب کرلے گی 134

<sup>134 -</sup> صحیح البخاری مع فتح الباری جسال ۲۰۵ ط دارالفکر

حضور مُنَافِیْنِمِ کے اس عمل سے یہ نتیجہ اخذ کیاجاسکتا ہے کہ امام اگر مصلحت محسوس کرے تو وہ اپنا خلیفہ زندگی میں اپنا خلیفہ نامز دکر سکتا ہے ، اور اگر مفسدہ کا اندیشہ نہ ہو تو عام مسلمانوں پر چھوڑ دے کہ وہ اپنا خلیفہ خو د منتخب کرلیں، یعنی اس واقعہ سے استخلاف کا جو از بھی نکلتا ہے ، اور عام مشورہ کا ثبوت بھی ملتا ہے ، اب اس میں مجتہد کو طے کرنا ہے کہ کن حالات میں کون ساطریقہ اختیار کیا جانا چاہئے ؟ ..... اور حضور اکرم مُنَافِیْنِمُ کی خواہش کو ترجیح ملنی چاہئے یا آپ کے عملی اسوہ کو ؟ ..... اسی طرح دونوں کے حدود وقیود کیا ہو نگے ؟ حالات وظروف کی روشنی میں یہ بھی امت کے مجتہدین اور علماء طے کریں گے۔

(۲) اشارہ کی دوسری مثال: قرآن کریم میں حکمراں پیغمبروں میں حضرت داؤڈ اور حضرت سلیمان کا تفصیلی ذکر آیاہے،اس میں ایک طرف حضرت سلیمان کی حکومت ہے جو ان کو اپنے والد ماجد حضرت داؤڈ سے وراثت میں ملی تھی:

وورث سلیمان داؤد<sup>135</sup> ترجمه: سلیمان داؤد کے وارث ہوئے

قر آن کریم نے بیان واقعہ کے طور پر اس قصہ کو نقل کیا ہے،لیکن اس سے یہ اشارہ ملتاہے کہ اہلیت ہو تو حکومت میں بیٹا اپنے باپ کا جانشیں ہو سکتا ہے،اور باپ بھی اپنے لا کُق فرزند کو اپنے جانشین کے طور پر نامز دکر سکتا ہے۔

(س) اسی سورۃ میں یہ بھی ہے کہ حضرت سلیمان متعدد مسائل میں اپنے درباریوں سے مشورہ کرتے تھے:

قال یا الملا أیکم یاتینی بعرشها قبل أن یاتونی مسلمین 136 ترجمہ: آپ نے فرمایا اے ارکان جماعت! قبل اس کے کہ وہ خاتون حکمر ال میرے پاس فرمانبر دار ہو کر حاضر ہواس کاعرش میرے پاس کون لاسکتاہے؟

(۴) اسی سورة میں خاتون حکمر ال ملکه کسبا بلقیس کا ذکر ہے، جس نے حضرت سلیمان کی تعلیم و

<sup>135 -</sup> النمل: ١٦

<sup>136 -</sup> النمل: ٣٨

تلقین اور جاہ و جلال سے متاثر ہو کر اپنی ریاست، مملکت سلیمانی میں ضم کر دی تھی، وہ ملکہ بھی خود مختار ہونے کے باوجود اپنے پاس شورائی نظام رکھتی تھی، اور مختلف مسائل میں ان سے تبادلہ خیال کرتی تھی:

قالت یابیہا الملا انہی القی الی کتاب کریم...قالت یابیہا الملا افتونی فی امری ماکنت قاطعۃ امر اً حتی تشبہدون 137 منافقونی فی امری ماکنت قاطعۃ امر اً حتی تشبہدون 137 ترجمہ: ملکہ ترجمہ: ملکہ نے کہا اے ارکان جماعت! میرے پاس ایک بہت اہم خط آیا ہے ...... ملکہ نے کہا میرے معاملے میں اپنی رائے دو، میں تمہاری شمولیت کے بغیر اس مسکلہ کو نے کہا میرے معاملے میں اپنی رائے دو، میں تمہاری شمولیت کے بغیر اس مسکلہ کو

الملاکی تفسیر مفسرین نے اہل مشورہ سے کی ہے، ایک انتہائی قدیم ترین تفسیر "تفسیر مقاتل" کے الفاظ میں:

ثم قالت المرأة لأبل مشور تبا<sup>138</sup>

قطعیت نہیں دیے سکتی۔

ان دونوں حکمر انوں کے طرز عمل سے شوریٰ کی اہمیت سمجھ میں آتی ہے،اور قر آن کریم کے اس بیان سے شورائی نظام کی برتری کا ثبوت ملتاہے۔

رہا ایک خاتون کے سربراہ مملکت ہونے کا معاملہ ، تو اگر اسلام نے صراحت کے ساتھ اس کی ممانعت نہ کی ہوتی، تو اس کے اشارے سے اس کا جواز بھی ثابت ہو تا، لیکن خود قر آن کریم کے انداز بیان فی ممانعت نہ کی ہوتی، تو اس کی نفی کردی ہے، ایک عورت کے سربراہ مملکت ہونے کی خبر سنکر حضرت سلیمان چیرت واستعجاب میں پڑگئے، انہوں نے فرمایا:

سننظر أصدقت أم كنت من الكاذبين 139

ترجمہ: ہم دیکھیں گے کہ تمہارابیان سیاہے یا جھوٹا؟

<sup>137 -</sup> النمل: ۳۲–۲۹

<sup>138 -</sup> تفسير مقاتل لمقاتل بن سليمان بن بشير (م ٠٥٠ هـ) ٢٢ باب١٥ ص ٩٥ سخه الشامله

<sup>139 -</sup> النمل: ٢

اسی طرح جب حضرت سلیمان ی ملکه کو اطاعت کی دعوت دی تو بالآخر اس نے اطاعت قبول کرلی اور گویا اس کامستقل وجود فناہو گیا، اور اس کاملک مملکت سلیمانی کا حصہ بن گیا:
قالت رب إنی ظلمت نفسی و أسلمت مع سلیمان لله رب العالمدن 140

ترجمہ: ملکہ نے کہامیں نے اپنے آپ پر ظلم کیااور سلیمان کے ساتھ اللّٰدرب العالمین کے سامنے سر تسلیم خم کیا۔

یہ دونوں چیزیں عورت کے سربراہ حکومت ہونے کی نفی کرتی ہیں۔

غرض قرآن وحدیث میں اس طرح کے بعض اشارات موجود ہیں، جن سے انتخاب امیر کے معالمے میں روشنی حاصل کی جاسکتی ہے، مگر کسی ایک شکل کو قطعیت نہیں دی جاسکتی، خود صاحب شریعت نے کسی ایک صورت کی واضح طور پر تعیین نہیں کی، اور معالمے کو امت کے اجتہاد پر جچوڑد یا.....اسی لئے علماء اس معالمے میں مختلف الرائے رہے ہیں کہ کون ساطریقہ انتخاب بہتر ہے؟ نصوص سے کون زیادہ قریب ہے؟ عملی طور پر بھی اس میں اختلاف رہا، اور ایسا بھی نہیں ہوا کہ ہر دور کے حکمر انوں اور ارباب حل عقد نے کسی ایک طریقہ کا التزام کیا ہو، مختلف ادوار میں مختلف تجربے ہوئے، اور کسی پر شرعی اعتبار سے نکیر نہیں کی گئی، اس لئے کہ مسئلہ منصوص نہیں ہے، اور غیر منصوص مسئلے میں اختلاف رائے بھی ممکن ہے اور اختلاف عمل بھی، حضرت عمر بن الخطاب گا ہے قول اسی تناظر میں ہے کہ:

إن أستخلف فقد إستخلف من بو خير منى أبوبكر، وإن أترك فقدترك من بو خير منى رسول الله 141

ترجمہ: اگر میں خلیفہ بنادوں تو مجھ سے بہتر شخصیت حضرت ابو بکر ؓ نے خلیفہ بنایا تھا،اور اگر چھوڑ دوں تو مجھ سے بہتر رسول الله صَالَّالَٰیْا ؓ نے نہیں بنایا تھا۔

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> - النمل: ١٩٨

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> - صحيح البخاري مع فتح الباري ج٣اص٢٠٥

#### انتخاب امير كي جائز صورتين

ا بتخاب امیر کی دنیا میں بہت سی صور تیں رائج ہیں اور بھی نئی صور تیں وجو دمیں آسکتی ہیں، لیکن علاء اہل سنت نے ان میں تین (۳) صور توں کو درست قرار دیا ہے، یعنی ان کی بنیاد پر منتخب ہونے والی حکومت جائز تصور کی جائز گومت کو مصل ہونگے جو ایک جائز حکومت کو حاصل ہوتی ہیں۔

#### يهلاطريقه

(۱) خلیفہ کے انتخاب کاسب سے بہتر طریقہ جس کو اکثر علماء سلف نے پیند کیا ہے وہ یہ ہے کہ قوم کے ارباب حل وعقد کے مشورے سے یہ عمل میں آئے، اور جس شخصیت کا انتخاب ہو پہلے یہ حضرات اس کے ارباب حل وعقد کے مشورے سے یہ عمل میں آئے، اور جس شخصیت کا انتخاب ہو پہلے یہ حضرات اس کے ہاتھ پر بیعت کریں، یہی اصل اسوہ ہے رسول اللّٰہ صَلّٰ اللّٰهِ صَلّٰ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ اللللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ اللللّٰ الللللّٰ الللّٰ ا

علامه كندى تف اس پراجماع امت نقل كياب:

وقد أجمع رای المسلمین من بعد رسول الله ﷺ أن الإمامة لاتجب لإمام من بعد إمام أو عزلہ إلا عن مشورة أبل العلم ورضی منهم علی النصح لله ثم یکون حجۃ علی من غاب 143 ترجمہ:عہدرسالت کے بعدے مسلمان اس پر متفق الرائے ہیں کہ امام پر اپنے بعد امام مقرر یا معزول کرنا اہل علم کے مشورہ اور ان کی مخلصانہ رضامندی کے بغیر لازم

<sup>142 -</sup> منهاج الطالبين وبلاغ الراغبين للشقصي تج ٨ ص ٣٨، الاحكام السلطانية للماوردي ّص ٢، الاحكام السلطانية لا بي يعلي ص ٢٣، المسامرة بشرح المسايرة لا بن الهام وابن ابي شريف ص ٢٨، المغنى للقاضى عبد الجبارج المحتال ٢٥١ ط الدار المصرية ، التاج للصنعاني تج ٣ ص ١٠ ١٠ ط مكتبة اليمن الكبري من ٢٨٠ إهر، الجامع للقرطبي تج ١ ص ٢٨١ المعنى الكبري من ٢٨٠ إهر، الجامع للقرطبي تج ١ ص ٢٨١ المعنى الكبري من ٢٨٠ إهر، الجامع للقرطبي تج الص ٢٨١

<sup>143 -</sup> المصنف ج • اص 9a

نہیں ہے،اور جب ہی بیہ بعد والوں پر لازم ہو گا۔

اس طریقه کا نتخاب کا ثبوت اس آیت کریمه سے ملتا ہے جس میں مسلمانوں کے جملہ اجتماعی مسائل کو مشورہ پر مبنی کیا گیا ہے:

> والذين استجابو الربهم وأقامو الصلوة وأمرهم شورى بينهم ومما رزقناهم ينفقون 144

> ترجمہ: جن لوگوں نے اپنے رب کی دعوت پر لبیک کہا، اور نماز قائم کی، اور ان کے معاملات باہم مشورہ سے انجام پاتے ہیں، اور اللہ کی دی ہوئی دولت سے خرچ کرتے ہیں۔

ہوا ہے دوسر اماُخذا جماع صحابہ ہے ،اس لئے کہ چاروں خلفاء راشدین کا انتخاب اصلاً باہم مشورہ سے ہوا ا اختلاف یاتر درجو کچھ رہاوہ منتخب ہونے والی شخصیات کے تعلق سے تھانہ کہ طریقہ انتخاب کے سلسلے میں <sup>145</sup> اس ضمن میں خود ان خلفا راشدین کا طرز عمل بھی خاص اہمیت رکھتا ہے مثلاً حضرت ابو بکر صدیق کو خلیفہ منتخب کیا گیا،اس میں حضرت علی گو تھوڑا تامل رہا ،حضرت سعد بن عبادہ ؓنے بھی بیعت نہیں

كى،اسموقع پرنونتن خليفه حضرت ابو بكرائ قوم سے اپنے خطاب ميں فرمايا:
ہذا على بن أبى طالب و لابيعة لى فى عنقم وہو بالخيار فى
أمر م، ألا وأنتم بالخيار جميعاً فى بيعتكم إياى فإن رأيتم لما

غيرى فأناأول من يبايعم 146

ترجمہ: یہ علی بن ابی طالب ہیں ان کی گردن میں میری بیعت نہیں ہے اور یہ اپنے معاملے میں ازاد ہیں، اور آپ سب کو بھی میری بیعت کے معاملے میں اختیار

<sup>144 -</sup> سوره الشورى: ٣٨

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> -المصنف للكنديَّ ج•اص98، شرح مسلم للنوويُّ ج٢اص٩٥، المغنى لا بن قدامةٌ ج٨ص٧•اط عالم الكتب بيروت، الغياث للجوينُ ص٣٣-٣٥

<sup>146 -</sup> المسامرة شرح المسايرة لابن الهام ص ٢٢٧

ہے، آپ حضرات کی رائے میرے علاوہ کسی اور کے بارے میں ہو توسب سے پہلے اس سے بیعت کرنے والا میں ہو نگا۔

حضرت عمر بن الخطابُ ارشاد فرماتے ہیں:

من بايع رجلاً من غير مشورة من المسلمين فلايُبَايَع بو ولاالذي بايعم تَغِرَّةَ أن يُقْتَلا 147

ترجمہ: جس نے مسلمانوں کے مشورہ کے بغیر کسی سے بیعت کرلی تو اس کی بیعت نہیں کی جائے گی اور نہ اس کی جس نے قتل کے اندیشے سے اس کی بیعت کی ہو۔ حضرت علی کرم اللّٰہ وجہہ کا ارشاد ہے:

إن بيعتى لاتكون خفية ولاتكون إلا عن رضا المسلمين 148 ترجمه: ميرى بيعت خفيه نهين هوسكتي اورنه مسلمانون كي مرضى كے بغير هوسكتي ہے۔

مجھی اس عمل کو مصالح کی بنیاد پر ارباب حل وعقد کی مخصوص سمیٹی تک بھی محدود کیا جاسکتا ہے،
جس طرح کہ حضرت عمر بن خطاب ٹے اپنے جانشین کے مسئلے میں کیایہ ایک زیادہ محفوظ راستہ تھا، اس سے
امیر کے اس اختیار پر بھی روشنی پڑتی ہے کہ انتخاب کے مسئلے کو تمام مسلمانوں کے بجائے ایک مخصوص سمیٹی
کے وہ حوالے کر سکتا ہے، اس چیز کو تمام صحابہ ٹے من وعن تسلیم کیا، چنانچہ حضرت عمر ٹک وفات کے بعد
جس وقت اس مجلس منتخبہ کی میٹنگ ہور ہی تھی حضرت عباس ٹے اس مجلس میں شرکت کی خواہش کی تو حضرت علی ٹے جو اس سمیٹی کے اہم رکن تھے سختی کے ساتھ ان کوروک دیا 149

<sup>147 -</sup> صحیح البخاری مع شرح ابن بطال القرطبی کتاب الرجم ج ۸ص ۵۴ ط مکتبة الرشد الریاض سون بروه عدة القاری للعینی ج ۲۳۸ سه ۲۳۸

<sup>148 -</sup> تاريخ الطبري ج ٢ص ١٩٦

<sup>149 -</sup> الموسوعة الفقهية بحث الامامة الكبري

#### انتخاب كادوسر اطريقه

(۲) انتخاب امیر کا دوسر اطریقہ جس کو فقہاء اہل سنت نے بالا تفاق درست قرار دیاہے، وہ یہ کہ خلیفہ وقت خو داپنی زندگی میں اپنے بعد کے لئے امیر نامز دکر دے

اس کاسب سے بڑا ما خذ قرآن کریم کی آیت کریمہ "وورٹ سلیمان داؤد 151 ہے۔ کہ دوسرا ما خذ حدیث پاک ہے: حضرت عائشہ صدیقہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صَالَّ عَلَیْمُ اللہِ عَالَیْمُ مِنْ عَلَیْمُ اللہِ عَلَیْمُ اللّٰہِ اللّٰہِ عَلَیْمُ اللّٰہِ عَلَیْمُ اللّٰہِ عَلَیْمُ اللّٰہِ عَلَیْمُ اللّٰہِ عَلَیْمُ اللّٰہِ اللّٰہِ عَلَیْمُ اللّٰ اللّٰہِ عَلَیْمُ اللّٰ اللّٰہِ عَلَیْمُ اللّٰہِ اللّٰہِ عَلَیْمُ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰمِیْمُ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ

#### ارشاد فرمایا:

لقد ہممت -او أردت -أن ارسل إلى أبى بكر وإبنم فأعهد أن يقول القائلون أو يتمنى تمنون،ثم قلت يأبى الله ويدفع المؤمنين او يدفع الله ويأبى المؤمنون 152

ترجمہ: میں نے توارادہ کرلیاتھا کہ ابو بکر اور ان کے بیٹے کو بلوا کر عہد نامہ تیار کر ادوں تاکہ کسی بوالہوس کو کچھ کہنے اور تمنا کرنے کی نوبت نہ آئے،لیکن پھر میں نے کہا کہ اللہ پاک اور مسلمان خو داس کو دفع کر دیں گے۔

علامہ ابن تیمیہ اُس حدیث کے ضمن میں لکھتے ہیں:

يغنى عن العهد فلايحتاج إليه فتركم لعدم الحاجم وظهور فضيلة الصديق وإستحقاقم وهذا أبلغ من العهد153

ترجمہ:عہد نامہ کی ضرورت نہیں تھی،اس لئے کہ حضرت ابو بکر صدیق کی فضیلت واستحقاق بالکل ظاہر بات تھی،اور یہ عہد نامہ کے مقابلے میں زیادہ بہتر بات تھی۔

اس حدیث میں آپ کاچاہنا اور ارادہ فرمانا استخلاف کے جواز کی دلیل ہے،اور حچوڑ دینامشیت الہی

<sup>150 -</sup> الاحكام السلطانية للماوردي ص ٢، الاحكام السلطانية لا بي يعلي ص ٢٣، المسامر ة لا بن الهام ٣٢٦، مقدمه ابن خلدون ص ٢٠٠٠.

<sup>151 -</sup> النمل: ١٦

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> - صحیح البخاری مع فتح الباری ج۳اص۲۰۵ ط دارالفکر

<sup>153 -</sup> منهاج السنة لا بن تعمية ج اص اس اط دارا لكتب العلمية بيروت

جان لینے کی بناپر تھا، نیز اس لئے بھی کہ ایک زیادہ افضل طریقہ کی عملی رہنمائی کی جائے۔

ﷺ تیسر اما خذ حضرت صدیق اکبر ٹماعمل ہے، جس سے تمام صحابہ نے اتفاق کیا کہ آپ نے اپنی وفات سے پیشتر حضرت عمر فاروق گو اپنا جانشیں نامز د فرمایا، اور اس کا اعلان بھی اپنی زندگی میں فرمادیا، حضرت صدیق کی وفات کے بعد مسلمانوں نے بالا تفاق حضرت عمر گو اپنا خلیفہ تسلیم کیا، کسی ایک شخص نے بھی حضرت صدیق کے اس انتخاب کی مخالفت نہیں کی <sup>154</sup>

حضرت صدیق کے اس عمل سے اسلامی تاریخ میں عملی طور پر ولی عہدی کا دستور جاری ہوا۔

ایک دلیل ہے ہے کہ حضرت عمر فاروق کے آخری عہد خلافت میں بعض صحابہ نے ان کے سامنے یہ تجویز رکھی کہ وہ اپنی زندگی میں اپنا خلیفہ نامز د کر دیں تو انہوں نے فرمایا کہ اگر میں خلیفہ نامز د کر دوں تو مجھ سے بہتر شخصیت حضرت ابو بکر صدیق کی تقلید ہوگی، اور اگر نامز دنہ کروں تورسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَی اللهُ اللهُ عَلَی اللهُ الل

البتہ ایک کتہ یہاں یہ زیر بحث آیا ہے کہ آیا محض نامز دگی سے امارت قائم ہو جاتی ہے یا امیر کی وفات کے بعد دوبارہ تمام مسلمانوں کا اس سے بیعت کر ناضر وری ہو گا؟ بعض علماء بصر ہ کا خیال ہے کہ ولی عہد خواہ کوئی ہو عزیز قریب ہو یا اجنبی ہر حال میں محض نامز دگی کافی نہیں ہے ، بلکہ امیر کی وفات کے بعد ولی عہد ی کی توثیق دوبارہ مسلمانوں کی بیعت کے ذریعہ ضر وری ہوگی ، اگر مسلمان اس کے لئے راضی نہیں ہوئے تو اس کی وفی عہد ی دوبارہ مسلمانوں کی بیعت کے ذریعہ ضر وری ہوگی ، اگر مسلمان اس کے لئے راضی نہیں ہوئے تو اس کی ولی عہد ی منسوخ ہو جائے گی ، لیکن صبح تول یہ ہے کہ ولی عہد اگر امیر کا کوئی انتہائی قریب ترین رشتہ دار نہ ہو تو مسلمانوں کی رضامندی شرط نہیں ہے ، اس لئے کہ حضرت عمر شرکے مسئلے میں صحابہ سے اس طرح کی کوئی رضامندی حاصل نہیں کی گئی تھی ، البتہ ولی عہد اینا بیٹا یا باپ اور کوئی انتہائی عزیز ترین قریب ہو تواس صورت میں علماء کی آراء مختلف ہیں:

<sup>154 -</sup> الاحكام السلطانية للماور دي من • ا

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup>- صحیح البخاری مع فتح الباری جساس ۲۰۵

و فہم کے مشورے کے بغیر تنہا اپنی مرضی سے ولی عہد بنانے کی اجازت نہیں ہے ،اس لئے کہ بیہ شہادت کے زمرے میں آتا ہے یا حکم کے ،اور دونوں صور تیں تہمت سے خالی نہیں ہیں۔

(۲) دوسری رائے یہ ہے کہ کوئی مضائقہ نہیں،اس لئے کہ وہ امیر ہے اور اس کی دیانت وامانت پر لوگوں نے اعتماد کیا جاناچاہئے،اس صورت میں لوگوں نے اعتماد کیا جاناچاہئے،اس صورت میں اس کے نسبی رشتہ سے زیادہ اس کے مقام کالحاظ رکھنا قابل ترجیج ہوگا۔

(۳) تیسری رائے یہ ہے کہ امام کسی اجنبی شخص (جس سے باپ یا بیٹے کارشتہ نہ ہو) کے معاملے میں اہل الرائے کے مشورہ میں اہل شوری سے مشورہ میں اہل شوری سے مشورہ کی پابند نہیں ہے،البتہ اپنے بیٹے یا باپ کے معاملے میں اہل شوری سے مشورہ ضروری ہے،اس لئے کہ اپنے والدیا اولاد کے حق میں انسان بالعموم کمزور ثابت ہو تا ہے،طبیعت کامیلان ادھر ہو تا ہے،اس لئے شک وشبہ کا اندیشہ ہے،.....البتہ بھائی یا اور کسی رشتہ دار کے معاملے میں گنجائش ہے ان کا حکم عام اجنبیوں کی طرح ہے،یہ ایک معتدل اور زیادہ قابل قبول رائے ہے

ولی عہدی کی شر ائط قبولیت

کالبتہ جمہور فقہاء کے نزدیک ضروری ہے کہ ولی عہد میں وہ تمام شر ائط اہلیت موجود ہوں جوامام کے لئے ضروری ہیں۔

کولی عہد نے امیر کی زندگی میں بیہ ذمہ داری قبول کرلی ہو،ورنہ بیہ محض خلافت کی وصیت ہو گی،اوراحکام وصیت جاری ہو نگے 157

<sup>156</sup> \_ تفصيل كے لئے ديكھئے الاحكام السلطانية للماور دي ص٠١

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> -مغنی المحتاج مه/اساا

نقائص نہ تھے لیکن بعد میں پیدا ہو گئے تو بھی ولی عہدی باطل ہو جائے گی <sup>158</sup>

حنفیہ کی رائے بیہ ہے کہ نابالغ کو ولی عہد بنایا جاسکتا ہے ، بشر طیکہ امام کی وفات کے بعد ملکی معاملات اور ذمہ داریوں کے لئے عارضی طور پر اس کا کوئی نائب مقرر کر دیا جائے ، جو ولی عہد کے بالغ ہونے تک امور مملکت انجام دے ، ولی عہد کے بلوغ کے بعد نائب خو دبخو د معزول ہو جائے گا<sup>159</sup>

علاء بھر ہ نے بیہ شرط لگائی ہے کہ ولی عہد ارباب حل وعقد کے مشورہ سے مقرر کیا گیا ہو، جمہور علاء اہل سنت کو اس سے اتفاق نہیں ہے 160

#### تيسراطريقه

(۳) امارت کی تیسر می صورت ہے کہ کوئی صاحب قوت واختیار بالجبر حکومت پر قبضہ کرلے، اور اپنی امارت کا اعلان کر دہے، توجہور فقہاء کے نز دیک اس کی امارت نافذ ہو جائے گی، اور اس کی اقتداء میں نماز، جہاد وجج وغیرہ شرعی احکام کی ادائیگی درست ہوگی اور اس کے خلاف بغاوت جائز نہ ہوگی، البتہ شافعیہ نے اس میں بیہ شرط لگائی ہے کہ اس شخص میں اہلیت امارت کی جملہ شر ائط موجو د ہوں، ورنہ اس کی خلافت جائز نہ ہوگی، اور بیہ محض غاصبانہ تسلط قراریائے گا 161

﴿ اس كَامَا خَذُ دَرَاصُلُ وَهُ حَدِيثَ پِاكَ ہے جَس مِیں ارشاد فَرَمَا يا گیاہے كَهُ: إن أُمِّر عليكم عبدمجدع اسو ديقو دكم بكتاب الله فاسمعو المَّ وأطيعو ا<sup>162</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup> - مغنى المخياج به/ اسما، اسنى المطالب به/ 9 • ١، • ١١، الا حكام السلطانية لا بي يعلى ص 9، • ابحو اله الموسوعة

<sup>159 -</sup> حاشية ابن عابدين ا /٣٦٩

<sup>160 -</sup> الاحكام السلطانية ص9

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup>-الاحكام السلطانية لا بي يعلى ص٨، 2، حجة البالغة ٢/١١١، حاشية ابن عابدين ٣/٩١٣، مغنى المحتاج ٣/ ١٣٠، حاشية الدسوقى على الشرح الكبير ٢٩٨/٣

<sup>162</sup>\_صحیح مسلم ۳/۹۴۴ ط عیسی الحلبی

ترجمہ: اگرتم پر کوئی کن کٹا غلام بھی امیر ہوجائے جو کتاب اللہ کے مطابق تم پر حکومت کرے تواس کی سنواور اطاعت کرو۔

اسی طرح حضرت ابن عباس سے مروی ہے کہ رسول الله صَلَّا اللهُ عَلَیْمِ نَے ارشاد فرمایا کہ:

من كره من أميره شيئاً فليصبر فإنمٌ من خرج من السلطان شبر أمات ميتة الجابلية 163

ترجمہ: جو اپنے امیر کی طرف سے ناپسندیدہ چیز دیکھے وہ صبر کرے،اس لئے کہ جو حکومت کی اطاعت سے نکل گیااس کی موت جاہلیت پر ہو گی۔

ﷺ واقعہ کرہ کے موقعہ پر حضرت عبد اللہ بن عمراً کے بارے میں منقول ہے کہ انہوں نے اہل مدینہ کے ساتھ نماز پڑھی اور ارشاد فرمایا کہ:

" نحن مع من غلب "جو غالب آجائے ہم اس کے ساتھ ہیں 164

کے علاوہ ازیں اس صورت میں سخت فتنہ اور جان ومال کے ضیاع کا اندیشہ ہے،اس لئے عام مسلمانوں کے لئے عافیت اور سلامتی کاراستہ یہی ہے کہ قوت قاہرہ کے سامنے سر تسلیم خم کر دیاجائے اوراس کی اطاعت قبول کر لی جائے، تا کہ مسلمانوں کے جان ومال کا بھی تحفظ ہو اور ملک و ملت کے وہ داخلی مسائل معلق نہ رہ جائیں جو امیر کے بغیر انجام نہیں پاسکتے 165

البتہ یہ امارت کی ایک اضطراری صورت ہے، جو صرف مخصوص حالات میں ہی قابل قبول ہوسکتی ہے، اور اس کی بنیاد محض دفع ضرر پرہے، اس کو عام ضابطہ کے طور پرنہ پیش کیا جاسکتا ہے، اور نہ علمی بنیادوں پر اس کی حوصلہ افزائی کی جاسکتی ہے، یہ ایک ابتلائی صورت حال ہے، جس کو صبر کے اصول پر قبول کر لینے

<sup>163 -</sup> بخاري مع فتح الباري ۱۳ / ۵، مسلم مع النووي ّ ۲۲ اص ۲۴۰ ـ

<sup>164-</sup>الاحكام السلطانية لا بي يعلى ص٢٣٠

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup>-الاحكام السلطانية لاني يعلى ص٢٣

#### عوامی انقلاب

جو حکمر ال عوامی انقلاب اور افرادی قوت کے ذریعہ اقتدار میں آتے ہیں وہ بھی ابتدائی طور پراسی زمرہ میں آتے ہیں، الّابیہ کہ خواص اور اہل علم و فضل کا طبقہ بھی اس کی تائید کرے .....اسلامی تاریخ میں الیم کئی مثالیں ملتی ہیں، جن میں عوامی طاقت کے ذریعہ حکومت کا تختہ پلٹنے کی کو شش کی گئی، اور متعدد کو کا میابیاں بھی ملیں، خود حضرت امام حسین گاسفر کو فہ اسی سلسلے کی ایک کڑی تھی، حضرت عبداللہ بن زبیر ٹنے عوامی انقلاب کے ذریعہ معظمہ میں اپنی حکومت قائم فرمائی وغیرہ، بعد کے ادوار میں بھی الیم کئی کو ششوں کا تذکرہ ملتاہے جن میں بعض کو جہارے مشہور ائمہ کی تائید و جہایت بھی حاصل رہی، مثلاً عہد بنی امیہ (صفر ۱۲ یا تذکرہ ملتاہے جن میں بعض کو جہارے مشہور ائمہ کی تائید و جہایت بھی حاصل رہی، مثلاً عہد بنی امیہ (صفر ۱۲ یا صوم میں ہوں کو حضرت اللہ منگا اللہ منگا اللہ منگا اللہ منگا اللہ علی کے خروج کے مثابہ قرار دیا، البتہ علانیہ جہایت اور ان کے ساتھ عملی شرکت سے یہ کہہ کر معذوری ظاہر کی کہ:

لوعلمت أن الناس لايخذلونم ويقومون معم قيام صدق لكنت أتبعم وأجابد معم لأنم إمام حق "

ترجمہ: اگر مجھے معلوم ہوتا کہ لوگ ان کو ذلیل ور سوانہیں کریں گے، اور ان کے ساتھ جہاد میں ساتھ مخلصانہ برتاؤ کریں گے، تو میں بھی ان کا ساتھ دیتا اور ان کے ساتھ جہاد میں شامل ہوتا، اس لئے کہ بیر امام برحق ہیں۔

البته حضرت امالم نے ان کو مالی مد د فراہم کی 166

<sup>166 -</sup> المناقب لابن البزاريَّ ج ٢ ص ٧٢، الجصاص: ١ / ٨١، الخيرات الحسان للمكيُّ: ١ / ٢٦٠، ابوحنيفة حياته' وعصرهُ لا بي زهرة ط دارالفكر ص

گو عملاً ان میں حصہ نہیں لیا، لیکن اپنے فتاویٰ اور پیغامات کے ذریعہ ان کی حمایت کی، مثلاً:

ہ حسن بن قعطبہ کا ذکر ملتاہے، اموی حکومت کے خلاف ان کی بغاوت کی امام صاحب ؓنے تائید فرمائی 167

کے عبائی خلیفہ منصور کے دور میں حضرت حسن ؓ کے پوتے حضرت ابراہیم بن عبداللّٰد ؓ نے خروج کیا تو امام صاحب ؓ نے ان کی تائید فرمائی،اور اس میں شرکت وامداد کو پچاس (۵۰) نفل جج سے بہتر قرار دیا، ایک خاتون اپنے بیٹے کو اس میں شامل ہونے سے روکتی تھی،امام صاحب ؓ نے اس عورت کو ایسا کرنے سے منع کیا،اگر چیکہ ان کی کوشش بار آورنہ ہو سکی لیکن کہتے ہیں کہ امام صاحب ؓ کے پاس جب بھی ان کا یاان کے بھائی محمد بن عبداللّٰد ؓ کاذکر آجاتاامام صاحب آبدیدہ ہو جاتے تھے 168

دراصل حضرت امام ابو حنیفہ ؓ کے نزدیک جبری تسلط کے ذریعہ قائم ہونے والی حکومت کے مقابلے میں عوامی انقلاب والی حکومت زیادہ قابل قبول تھی، اگر چیکہ اسلام کی مطلوبہ آئینی حکومت کی دونوں ہی مصداق نہیں ہیں، لیکن اہون البلیتین کے اصول پر عوامی حکومت میں خاندانی یا آمر انہ نظام حکومت کے بہ نسبت اظہار رائے کی آزادی زیادہ ہوتی ہے، اور ارباب حل وعقد اور اصحاب علم ودانش سے استفادہ کرنا یہاں نسبتاً آسان ہو تاہے، اسی لئے امام صاحب نے آمر انہ اور جابر انہ نظام کے بالمقابل ہمیشہ عوامی نظام حکومت کی جمایت کی، بشر طیکہ اس کی باگ ڈور صالح اور قابل اعتمادہ تھوں میں ہو، امام صاحب کے اس نظریہ کا ظہار ایک اور واقعہ میں زیادہ واضح طور پر ہو تاہے:

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup>-المناقب للميَّة • اص٩٢

<sup>168 -</sup> المناقب للمكنَّ ج٢ص ٨٨ بحواله ابو حنيفة ٌحياته ُلا بي زهرة ص١٨٣ ط دارالفكر

حاصل کرنے والا غصہ سے دور رہتا ہے، اگر آپ نے اپنے مفاد کے لئے ہم کو بلایا ہے تواس کا مطلب ہے کہ آپ کے بیش نظر خلوص اور رضائے الہی نہیں ہے، آپ کا مقصد صرف یہ ہے کہ ہم آپ کے ڈرسے آپ کے موافق طبع رائے دیں اور عام لوگوں کو یہ تأثر دیا جائے کہ یہ علماء ہماری خلافت اور نظام حکومت سے پوری طرح مطمئن ہیں، حالا نکہ جب آپ نے خلافت حاصل کی تواس وقت اہل افتاء میں سے دو آدمی کو بھی نہیں بلایا گیا، جبکہ خلافت عام مسلمانوں کے مشورہ سے قائم ہوتی ہے 169

اس سے امام صاحب کے نقطہ کنظر پر روشنی پڑتی ہے کہ وہ صحیح اسلامی خلافت کی تاسیس کے لئے عوامی اجتماع کو جس میں اہل فتو کی، ماہرین قانون اور اصحاب دانش کی بھی نما ئندگی ہوضر وری سبجھتے ہیں، اس کے بغیر حکومت تو قائم ہوسکتی ہے، اور ثمر ات کے لحاظ سے اس کو جائز بھی کہا جاسکتا ہے، مگر اس کو خلافت راشدہ نہیں کہا جاسکتا اور نہ اس سے وہ مطلوبہ نتائج حاصل ہوسکتے ہیں جو روئے زمین پر اسلامی نظام کے قیام سے رب العالمین کو مطلوب ہیں۔

عوامی انقلاب ایک قوت قاہرہ ہے، اور اس کے ذریعہ جو حکومت قائم ہوتی ہے وہ شرعاً درست ہوتی ہے اور اس کی قیادت میں وہ تمام امور انجام دیئے جاسکتے ہیں جس کے لئے اسلامی حکومت کی ضرورت ہے، البتہ عوامی انقلاب کے ذریعہ بر سر اقتدار آنے والے حکمر ال کو چاہئے کہ وہ ارباب علم و تقویٰ اور اصحاب فضل و فہم پر مشتمل ایک شورائی نظام قائم کرے، عوامی ووٹنگ کی شریعت اسلامی میں کوئی حقیقت نہیں ہے، تاہم اسلام اس کے ذریعہ قائم ہونے والی حکومتوں کو ناجائز نہیں کہتا، اسلام کے پاس اپناایک نظام نہیں ہے، تاہم اسلام اس کے ذریعہ قائم ہونے والی حکومتوں کو ناجائز نہیں کہتا، اسلام کے پاس اپناایک نظام العمل ہے، ایک دستور اور آئین ہے، اور دنیا کو اس کی بہر حال ضرورت ہے، تاکہ اسلامی نظام کے وہ تمام شعبے قائم اور جاری ہوں، جن سے یہ روئے زمین جنت نظیر بن سکتی ہے، لیکن اس کا یہ مطلب ہر گز نہیں ہے کہ اسلام اپنے نظام کے علاوہ دنیا کے تمام نظاموں کو غلط قرار دیتاہو، اور اگر عوام اور خواص کی شرکت سے حکومت عمل میں آتی ہے تواس سے گووہ نتائج حاصل نہ ہوں جو اسلامی نظام کا نصب العین ہیں، لیکن اس کے حدومت عمل میں آتی ہے تواس سے گووہ نتائج حاصل نہ ہوں جو اسلامی نظام کا نصب العین ہیں، لیکن اس کے دیش

<sup>169-</sup>المنا قب للبزاريُّ ج ٢ص١٦، ابو حنيفة - حياتهُ وعصرهُ لا بي زهر ة ص ١٨٥

جواز اور اس سے حاصل شدہ ثمر ات کی صحت شبہ سے بالا تر ہے .....دراصل اسلامی نظام حکومت میں طریقہ انتخاب سے زیادہ قائم ہونے والی حکومت کا طور طریق، حکمر ال کا دینی واخلاقی معیار اور حق وانصاف اور اقامت دین کے معاملے میں اس کی دلچیسی اور جدوجہد کی زیادہ اہمیت ہے، جیسا کہ پچھلے صفحات میں اشارہ کیا گیا کہ صحیح شرعی اصولوں کے مطابق امیر کا انتخاب ہولیکن بعد میں اس کا طرز عمل درست بنیادوں پر قائم نہ رہ سکے، تو اسلام کی نگاہ میں وہ غیر شرعی حکومت ہے اور نامناسب طریقے سے منتخب ہونے والا حکمر ال حق وانصاف پر مبنی بہترین اسلامی حکومت قائم کرلے تو وہ جائز حکومت کہلانے کی مستحق ہوگی، واللہ اعلم بالصواب وعلمہ اتم واحکم۔

-----

# انسان کی شهریت کامسله

# شرعي نقطر نظر 170

انسان کی شہریت کا مسئلہ عہد حاضر کے جدید ترین مسائل میں ہے، جس پر مختلف جہتوں سے کئی دہائیوں سے گفتگو ہورہی ہے ۔.... آج سے دس بارہ سال قبل جب میری کتاب "غیر مسلم ملکوں میں مسلمانوں کے مسائل "شائع ہوئی، تواس وقت یہ بالکل نیامسئلہ تھا، اور بہت کم مصنفین نے اس پر تفصیلی بحثیں کی تھیں ، ..... میں اس موضوع پر پہلی ، ..... میں اس موضوع پر پہلی ہو قاعدہ علمی تحریر تھی، اس میں بڑی حد تک موضوع کا احاطہ کرنے کی کوشش کی گئی تھی، کئی ممتاز اہل علم نے اس مسئلہ پر میری حوصلہ افزائی اور شحسین فرمائی ..... فجز اہم الله احسن الجزاء

# قوميت كاقديم تصور

یہ اس دور کا بہت حساس مسکلہ ہے، یہ اس دور میں انسان کی شاخت کا اولین ذریعہ بن گیاہے،
مذہب،اوررنگ ونسل کی بنیادیں آج ثانوی درجہ میں چلی گئی ہیں، ..... گویایہ عہد کے لحاظ سے معیار کی تبدیلی
ہے، پہلے انسان کی پہچان اس کے وطن یا جغرافیہ سے نہیں بلکہ اس کے افکار وخیالات اور مذہبی تصورات سے
ہوتی تھی، ان کے علاوہ رنگ ونسل اور زبان وبیان بھی انسانی امتیاز کا معیار بنتے تھے، ..... پہلے کے لوگ
جغرافیائی بنیادوں پر اتنا یقین نہیں رکھتے تھے،اور نہ ان پابندیوں کے قائل تھے، اسی لئے جب بھی تصورات
و نظریات اور نسلی یالسانی معاملات میں جغرافیہ حائل ہونے کی کوشش کر تا تووہ ہمیشہ جغرافیائی زنجیریں توڑ کر

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> - تحرير بمقام جامعه ربانی منوروا شريف، بتاريخ ۱۸ / ذي الحجه <u>۴۳۳ با</u> هرمطابق ۲۴ / اكتوبر <del>۳۱۰ ب</del>

نکل جاتے، انہوں نے کبھی جغرافیہ کو گلے کاطوق نہیں بنایا، اور نہ تاریخ کے پچھلے معتبر ادوار میں کبھی جغرافیائی اور زمین حدود کو قومیت (یعنی انسان جس نسبت سے پہچانا جائے) کی بنیاد بنایا گیا، بلکہ زمین کے ہر خطہ کوہر فکر و نظر اور ہر رنگ ونسل کے لئے آزاد سمجھاجا تا تھا.....

#### فطرت سے قریب تر معیار

قر آن کریم کے انداز بیان سے معلوم ہو تاہے کہ قومیت کا وہی پر انامعیار فطرت سے قریب تھا، سورہ حجرات میں ارشادہے:

يا ايها الناس إنّا خلقناكم من ذكر و انثى وجعلناكم شعوباً قبائل لتعارفوا إنّ أكرمكم عندالله اتقاكم 171

ترجمہ: اے لوگو! ہم نے تم کو ایک مرد اور ایک عورت سے پیدا کیا، اور تمہارے خاندان اور قبیلے بنائے، تاکہ تمہاری شاخت قائم ہو، بلاشبہ اللہ کے نزدیک زیادہ عزت والاوہ ہے جوزیادہ تقویٰ والاہے۔

اس آیت سے ظاہر ہو تا ہے کہ گو دنیا کے تمام انسان ایک مرکز وحدت سے وابستہ ہیں، لیکن ان کے در میان نسلی اور خاند انی امتیازات موجو دہیں، رنگ اور زبان کا تفاوت بھی خاند انی فرق سے پید اہو تا ہے، اور مختلف رگلوں کی آمیزش سے نئے رنگ، نئی زبانیں اور نئی تہذییں وجو دمیں آتی ہیں، .....خالق کا نئات نے خود پر دہ اٹھایا ہے کہ یہ امتیازات صرف باہمی شاخت کے لئے ہیں، اور یہ فرق مصنوعی نہیں فطری ہیں، جو خود خلاق فطرت نے قائم کئے ہیں، اگر یہ نہ ہوں تو کسی کو پہچاننا اور ایک دوسرے میں فرق کرنا مشکل ہوجائے، لیکن ان میں سے کوئی بات معیار شر افت نہیں ہے، معیار فضیلت صرف تقوی ہے، اور قومیت کی اصل بنیاد نظریہ کیان سے۔

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> - الحجرات: ١٣

بنیادیں ہیں، اور ان کی بنیاد پر جو انسانی اکائیاں بنتی ہیں وہ بالکل غیر فطری نہیں ہیں البتہ خود خالق فطرت کے نزدیک قومیت کی بہترین بنیاد وحدت فکر و نظر ہے، اہل تقوی د نیا میں جہاں بھی ہیں وہ بظاہر خواہ کتنی ہی اکائیوں میں منقسم ہوں لیکن حقیقت میں وہ ایک ہی وحدت سے منسلک ہیں، جس کو کبھی اس طرح بیان کیا گیا کہ:

إنما المؤمنون إخوة 172 ترجمه: تمام الل ايمان بهائي بهائي بير المومنون إخوة المرح فرمايا كيا:

المسلمون كرجل واحدإن اشتكى عينة إشتكى كلة وإن اشتكى راسة إشتكى كلم 173

ترجمہ: تمام مسلمان شخص واحد کی طرح ہیں،اس کی آنکھ دکھتی ہے تو پوراجسم دکھتا

ہے اور سر میں تکلیف ہوتی ہے تو پورے جسم میں تکلیف ہوتی ہے۔

إنمامثل المؤمنين في تواديم وتراحمهم كالجسد إذا اشتكى منه شيئا تداعى لم سائر الجسد الحديث 174

ترجمہ: مسلمانوں کی مثال باہمی محبت و تعلق میں ایک جسم کی ہے، کہ جسم کے ایک

حصہ میں تکلیف ہوتی ہے تو پوراجسم اس سے متأثر ہوتا ہے۔

قر آن وحدیث کی بے شار نصوص اس پر شاہد ہیں کہ کلمہ کار شتہ تمام رشتوں پر یہاں تک کہ خون کے رشتہ پر بھی مقدم ہے، قر آن میں حضرت نوح علیہ السلام کاذکر آیا ہے، طوفان کے موقعہ پر حضرت نوح گئی ہز ار خواہش کے باوجو د ان کا بیٹا طوفان کی زدسے محفوظ نہ رہ سکا، جبکہ وعد وُ الٰہی تھا کہ حضرت نوح کے اہل خانہ کی حفاظت کی جائے گی، اللّٰہ یاک نے اس کی بیہ توجیہ فرمائی کہ:

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> - سورهٔ حجر ات: • ا

<sup>173 -</sup> صحيح مسلم باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم ج٨ص ٢٠ حديث نمبر ٢٧٥٢ ط دارالحبل بيروت

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> - مند الشهاب القضاعي لمحمد بن سلامة بن جعفر القضاعي المصري (المتوفي ۴۵۴ھ) حديث نمبر ١٣٦٧، ط موسية الرسالة بير وت<u>٩٨٦ إ</u> ء

إنم ليس من أبلك 175

ترجمہ:اے نوح تیر ابیٹا تیرے افراد خاندان میں شامل نہیں تھا۔

ولدیت کا طاقتور ترین رشتہ ہونے کے باوجود خاندان نوٹے سے کنعان کا نام خارج کر دیا گیا،اس طرح کے نصوص واشارات سے اسلام کا نقطہ کنظریہ سمجھ میں آتا ہے کہ خاندان،اور اس طرح کی دوسری تمام بنیادیں اگر چیکہ خود صناع قدرت کی بنائی ہوئی ہیں،لیکن قومیت کی اصل بنیاداللہ کے نزدیک وحدت کلمہ اور وحدت فکرو نظر ہے۔

چنانچہ تاریخ کے پچھلے تمام ترادوار انہی بنیادوں کے گردگردش کرتے ہیں، خود یورپ کا کلیسائی نظام اسی تصور کا علمبر دار تھا، بلکہ یکگونہ اس میں شدت پہندی پائی جاتی تھی ......گر یورپ کے مادی عروج کے بعد جب مغربی اقوام پر مذہب بیزاری اور لادینیت کا غلبہ ہوا، توانہوں نے صدیوں پر انے کلیسائی نظام سے آہتہ آہتہ آزادی حاصل کرلی، اس کے بعد لادینی رجانات کا فروغ ہوا، اور اس کے اثرات یورپ کے زیر نگیس تمام علاقوں میں پہونچے، خواہ وہ ان کی قدیم آبادیاں ہوں یا نو آبادیات کا علاقہ ، کوئی اس وباسے محفوظ نہ رہ سکا، پھر دین کی جگہ پر وطنیت کا نیابت تراشا گیا، اور اس بنیاد پر انسانوں کو انسانوں سے بانٹا گیا، مذہب اور خون کے رشتوں کو کاٹا گیا، ایک وطن میں رہنے والے تمام لوگوں کو خواہ وہ کسی رنگ ونسل کے ہوں اور کسی مغرب نے عالم اسلام کو بھی یارہ یارہ کر دیا، بقول ڈاکٹر اقبال ؓ:

چاک کردی ترک نادال نے خلافت کی قبا سادگی اپنوں کی دیکھ ، دشمن کی عیاری بھی دیکھ

<sup>175175 -</sup> يور:٢٨

جانے کے بعد ان اصولوں کو بھی عالمی حیثیت دی گئی اور تمام ممالک کے لئے ان کی پابندی لازم کر دی گئی۔ و طنبیت کی بنیا دیں

ملکوں کی سرحدیں پہلے بھی تھیں،ایک ملک سے دوسرے ملک آمدور فت اور تجارت کاسلسلہ بھی جاری تھا، بین الا قوامی معاہدات بھی ہوتے تھے، تجارتی قواعد بھی تھے، چنگی کا نظام بھی تھا،وطنیت کا تصور بھی موجو دتھا،اور اس تعلق سے کچھ قواعد وضوابط بھی تھے،ہماری کتب فقہ میں وطن کی تین قسمیں بیان کی گئی ہیں:

الاوطان ثلاثة:وطن اصلى وهووطن الانسان فى بلدتم او بلدة اخرى اتخذها داراً وتوطن بها مع ابلم وولده وليس من قصده الارتحال عنهابل التعيش بها،وطن الاقامة وهوان يقصدالانسان أن يمكث فى موضع صالح للاقامة خمسة عشريوماً اواكثر، ووطن السكنى: وبو أن يقصد الانسان المقام فى غير بلدتم اقل من خمسة عشر يوما 176

ترجمہ: (۱) وطن اصلی: یعنی مقام پیدائش یا ایسا مقام جہاں وہ مستقل طور پر اپنے اہل وعیال کے ساتھ منتقل ہو چکا ہو، اور وہاں سے واپنی کا کوئی ارادہ نہ رکھتا ہو۔ (۲) وطن اقامت: ایسامقام جہاں پندرہ دن یا اس سے زیادہ عارضی قیام کا ارادہ ہو، (۳) وطن سکونت: ایسامقام جہال پندرہ دن سے بھی کم قیام کا ارادہ ہو۔

بعض فقہاء نے وطن کی دوہی قشمیں کی ہیں (۱) وطن قرار: مقام پیدائش یاوہ مقام جہاں مستقل

بود وباش كااراده مهو، (٢) وطن مستعار: جهال مستقل قيام كااراده نه مو<sup>177</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> - بدائع االصنائع للكاسانی ً (م<u>م ۸۷ ه</u> هه) ج اص ۱۳۱۷ و دارا لکتب العلمية بير وت، لبنان <u>۱۹۸۲، المبسوط للسر خسی ً ج</u> اص ۲۴۴ ط دارالفكر بير وت لبنان <u>۲۰۰۰</u>ءوغير ه

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> - بدائع االصنائع لاکاسانی ؓ (م<u>/۸۷ ه</u>ر)ح اص ۱۳۱۲ دارا لکتب العلمية بيروت، لبنان <u>۹۸۲ ا</u>ء،المبسوط للسر خسی ؓج اص۴۲۴ ط دارالفکر بيروت لبنان • • • ۲۶ءوغيره

روپ استامن لنفسہ ۔۔۔۔) انفسہ الامان لاہلہ ۔۔۔۔) گروپ استامن علی عشر قریرہ (استامن انفسہ الامان الاہلہ ۔۔۔۔) وغیرہ (178)

#### شهريت كاتصور

یہ اس دور کی بات ہے جب ساری دنیا پر عالم اسلام کی بالادستی قائم تھی،اور بین الا قوامی معاملات میں اسلامی قانون کو برتری حاصل تھی، ۔۔۔۔۔ لیکن جب مسلمانوں پر زوال آیا،وہ عالمی قوت کے طور پر باقی نہ رہے،اور اقوام مغرب کو عالمی بالادستی حاصل ہوئی، تو عالمی سیاست کا معیار بھی تبدیل ہوا،خارجہ پالیسیاں بدلیں،اور لادینی بنیادوں پر نئے قواعد وضوابط وجو دمیں آئے،۔۔۔۔۔انہی تبدیلیوں میں ایک بڑی تبدیلی قدیم اصطلاحات کو نئے تصور دینا اور پر انی شراب کو نئی ہو تلوں میں پیش کرنا ہے۔

انہی محرف اور مسخ شدہ اصطلاحات میں شہریت کی اصطلاح بھی ہے، عربی میں اب اس کے لئے "جنسیت" کا لفظ استعال ہو تاہے، جنسیت دراصل قومیت (nationeltiy) کا متر ادف ہے، لینی اب نئے معیار کے مطابق قوم مذہب یارنگ و نسل سے نہیں بلکہ و طن سے بنتی ہے، اس لئے انسان کی جنس اسی ملک کی طرف منسوب ہوگی، جہاں کاوہ باشی ہے، عالمی سیاست پر مغرب کی بالا دستی سے قبل ان اصطلاحات کا وجود نہیں تھا، پہلے اس کے لئے عربی زبان میں "وطنیت یا توطن" کا لفظ استعال ہو تا تھا، ار دو میں شہریت کی اصطلاح بڑی حد تک وطنیت سے قریب ہے، لیکن مفہوم میں بڑا فرق ہے، اب شہریت "جنسیت" کے معنی

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> - ديکھئے البحر الرائق شرح كنزالد قائق لابن نجيم المصري (م<u>٠٤ و</u>ھ)ج6ص ٨٧ ط دارالمعر فة بيروت

میں استعال ہوتا ہے، وطنیت کے لفظ میں بہت توسع ہے، عارضی اقامتگاہوں کے لئے بھی وطن کا لفظ استعال کیا جاسکتا تھا،البتہ دونوں میں فرق کرنے کے لئے مستقل اقامتگاہوں کو وطن اصلی یا وطن قرار کہا جاتا تھا،سیاصل میں یہ مسئلہ فقہاء تھااور عارضی اقامتگاہوں کو وطن اقامت، وطن سکونت یا وطن مستعار کہا جاتا تھا، سیاصل میں یہ مسئلہ فقہاء کے یہاں بالعموم کتاب الصلاۃ میں مسافرت کی نماز کے ضمن میں آیا ہے، اور بحث نماز کے اتمام اور قصر کی ہے، اس لئے فقہاء نے محدود مدت والی اقامتگاہوں کو بھی از راہ توسع وطن قرار دیا، تاکہ حالت سفر میں اتمام صلاۃ کی نوبت نہ آئے، سیورنہ حقیقت یہ ہے کہ جس معنی میں آج شہریت کی اصطلاح استعال ہوتی ہے، وہ بڑی حد تک صرف "وطن اصلی"یا وطن قرار "میں پایا جاتا ہے، اور اسی روشنی میں شہریت کے حدودار بعہ کو بھی سمجھا جاسکتا ہے۔

# شهریت کی اصطلاحی تعریف اور قشمیی

شہریت موجودہ اصطلاح میں فرد اور حکومت کے در میان اس مخصوص سیاسی اور قانونی رابطہ کانام ہے جس کی بنیاد پر کچھ حقوق عائد ہوتے ہیں، اور ایک دوسرے کے بعض تقاضوں اور واجبات کی تعمیل کرنی پڑتی ہے، یہ وہ قانونی رشتہ ہے جس کی بنیاد پر ایک فرد کاوجود اور تشخص اس ریاست کی طرف منسوب ہوجاتا ہے، جہاں کا وہ شہری ہے، مثلاً ہندستانی، امریکی، برطانوی اور سعودی وغیرہ، اور اسے وہاں رہنے کا مستقل قانونی حق حاصل ہوجاتا ہے۔

پھر شہریت کی بھی دوقشمیں ہیں:

(۱) پیدائشی شہریت: یعنی کسی ملک میں پیدائش کی بنیاد پر بلااختیار بچپہ کو شہریت حاصل ہو جائے۔ (۲) اختیار می شہریت: یعنی جو شہریت سعی وارادہ سے حاصل کی جائے، مثلاً اس ملک کی کسی لڑکی یا لڑکاسے شادی کرلی جائے، یا حکومت سے درخواست کرکے شہریت حاصل کی جائے، وغیرہ۔

پھر مجھی ایسا ہوتا ہے کہ نئے ملک کی شہریت حاصل ہونے کے بعد سابقہ ملک کی شہریت منسوخ ہوجاتی ہے، مثلاً ہندوستان کا کوئی شخص برطانوی شہریت حاصل کرلے تو برطانوی شہریت حاصل ہوتے ہی ہندوستانی شہریت اس کی ختم ہو جائے گی، یعنی اب وہ ہندوستانی نہیں بلکہ برطانوی کہلائے گا،.....اور مجھی بیہ بھی ممکن ہے کہ نئے ملک کی شہریت حاصل ہونے کے بعد سابقہ ملک کی شہریت بر قرار رہے، مثلاً پاکستان کا کوئی شخص برطانوی شہریت حاصل کرے تو اسے دونوں جگہوں کی شہریت بر قرار رکھنے کا حق ہوگا، یعنی وہ بیک وفت پاکستانی بھی ہو گا اور برطانوی بھی، ۔۔۔۔ پاکستان میں پاکستانی رہے گا اور برطانیہ میں برطانوی، یہ مختلف ملکوں کے اپنے معاہدات کی روشنی میں طے پاتا ہے، کہ کس ملک میں شہری کے ساتھ کیا معاملہ روار کھا جائے؟

پھر جب کوئی شخص کسی ملک کاشہری بن جاتا ہے تواس کووہ تمام حقوق ومر اعات حاصل ہوجاتے ہیں جو ایک پیدائشی شہری کو حاصل ہیں،اور تمام وہ ضانتیں جو بحیثیت شہری کے ملنی چاہئے مل جاتی ہیں اسی کے ساتھ اس پر بعض واجبات اور مطالبات بھی عائد ہوتے ہیں جن کی تنکیل بحیثیت فرداس کو کرنی پڑتی ہے ۔

حقوق شہریت: مثلاً 🛠 ہرشہری کو اپنے ملک میں مستقل قیام کاحق حاصل ہے۔

🖈 وہ ملک کے تمام وسائل سے بلاامتیاز استفادہ کر سکتاہے۔

ا جہدہ تک بہونچ سکتاہے۔

🖈 کسی بھی قشم کی ملاز مت حاصل کر سکتاہے۔

🖈 کسی بھی قشم کی تجارت کر سکتاہے۔

اسے اپنے ملک میں ہر طرح کی آزادی حاصل ہو گی۔

اس کی جان ومال اور عزت وو قار کو تحفظ فراہم کرنا حکومت کی ذمہ داری ہے،وغیرہ۔

واجبات شہریت: مثلاً 🖈 ملکی آئین کے ساتھ اس کی وفاداری ضروری ہے۔

🖈 ملک کی تغمیر وتر قی میں حصہ لے۔

ملکی مفادات کے تحفظ کے لئے ہر طرح کی خدمت و قربانی کے لئے تیار رہے و غیر ہ۔
 وطنیت کا بیہ تصور بہت قدیم ہے ،اور لوگ ہر دور میں ارض وطن کے ساتھ اسی قشم کی جذباتی

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup>-الجنسية في الشريعة الاسلامية لرحيل الرحيل ص<sup>179</sup> بحواله راقم كي كتاب "غير مسلم ملكون مين مسلمانون كے مسائل "ص<sup>179</sup>

وابستگی رکھتے رہے ہیں، اور ہر ریاست اپنے شہریوں کے لئے اسی قسم کے احساسات کی حامل رہی ہے، خود نبی کریم صلّی اللّٰہ عِنْم میں اور مر مسلمانوں نے جب مدینہ منورہ کو اپنانیاو طن قرار دیا، تو نبی کریم صلّی اللّٰہ عِنْم اور مکہ معظمہ کے مہاجر مسلمانوں نے جب مدینہ منورہ کو اپنانیاو طن قرار دیا، تو نبی کریم صلّی اللّٰه عِنْم اللّٰ اللّٰه عَنْم مُعَلَّم اللّٰه عَنْم مُعَالَم اللّٰه عَنْم اللّٰ اللّٰه عَنْم مَا اللّٰه عَنْم مَا اللّٰه عَنْم اللّٰه اللّٰه عَنْم اللّٰ اللّٰه عَنْم اللّٰ مُعَنْم عَالَم مَا اللّٰه عَنْم مَا اللّٰم مِنْ اللّٰم اللّٰ

اللمِم حبب الينا المدينة كحبنا مكة اواشد 180

ترجمہ: اے اللہ مدینہ کی محبت ہمارے دلوں میں اسی طرح ڈال دیجئے جیسے کہ مکہ کی

محبت بسی ہوئی ہے ، بلکہ اس سے بھی بڑھ کر۔

ارض وطن کی نگرانی کرتے ہوئے مرنے والے کو شہید قرار دیا گیا:

من مات مرابطاً مات شهيداً 181

ترجمہ:جوسر حد کی نگرانی کرتا ہوامرے وہ شہیدہے۔

ارض وطن میں رہنا ہر شہری کا حق ہے ، کوئی اپنے اس حق کے تحفظ کے لئے ماراجائے تواسے شہید

کہا گیاہے:

إذا جاء ك المسلم يريد أن يقاتلك من أجل أن يخرجك من بلدك أومن بيتك فقاتلم إن قتلت فهو في النار وإن قتلك فأنت شبيد 182

<sup>180 -</sup> صیح البخاری ۲۶ ص ۲۶۷ حدیث نمبر ۱۹۰ ط داراین کثیر ،الیمامة بیروت، ۱۹۸۸ و

<sup>181 -</sup> كنز العمال في سنن الا قوال والافعال لعلى المتقلِّي (م24 هـ) جهم ص ٢١٨ ط مؤسسة الرسالة 19٨١ .

<sup>182 -</sup> شرح رياض الصالحين (للنوويّ) للعتيمين (م ٢٦ ١٩ إه)ج اص ١٠

کئی د فعات میں فر دوریاست کے تعلق سے اسی طرح محبت و ذمہ داری کا تصور ملتا ہے، مثلاً:

ثروإن المؤمنين المتقين على من بغى منهم أوابتغى دسيعة ظلم أوإثم أوعدوان أوفساد بين المؤمنين وأن أيديهم عليه جميعاً ولوكان ولد أحدهم

ترجمہ: متنقی مسلمان باغیوں اور ظالموں کے ظلم وگناہ اور فساد وطغیان کے خلاف مضبوط دیوار ہو نگے،سب کی قوت ایک مانی جائے گی چاہے ان میں سے کسی کاکوئی بچہ ہی کیوں نہ ہو۔

لا النصر و الاسوة غير المظلومين والاسوة غير المظلومين ولامتناصرين عليهم

ترجمہ:جو یہود ہمارے حمایتی ہونگے ان کو یکسال طور پر امداد واستحقاق حاصل ہوگا ان پر کوئی ظلم نہیں ہو گا اور نہ ان کے خلاف کسی کی مدد کی جائے گی۔

لاو إن بينهم - بين المسلمين واليهود- النصر على من حارب أبل بذم الصحيفة

ترجمہ: مسلمان اور یہودی باہم تعاون کے پابند ہونگے ان لو گوں کے خلاف جو اس میثاق میں شامل فریقوں سے برسر پیکار ہوں۔

كوإن بينهم النصح والنصيحة

ترجمہ:ان کے در میان باہم ہمدر دانہ اور خیر خو اہانہ جذبات کار فرمار ہیں گے۔

﴿ وإن بينهم النصر على من دهم يثرب

ترجمہ: مدینہ منورہ پریلغار کرنے والوں کے خلاف سے باہم ایک دوسرے کے تعاون کے یابند ہو نگے 183

<sup>183 -</sup> سيرت ابن مشام الم ١٠٥٠ الروض الانف للسهيليّ ٢ /٣٢٥ عيون الاثرلابن سيدالناسّ ا /٢٦٠ النهاية في غريب الاثر لابن محمد الجزري هم ٨٣٨/٢٤ النهاية في غريب الاثر لابن محمد

#### لعض تنقيحات

ایک خیال ہے ہے کہ مروجہ نظام شہریت ایک غیر اسلامی اور باطل نظام ہے، اوراس کی شریعت میں کوئی گنجائش نہیں ہے، اس کے مطابق کسی اسلامی ملک میں سکونت وشہریت کے لئے صرف مسلمان ہونا کافی ہے، باقی آج شہریت کی جو بنیادیں مانی جاتی ہیں، ولادت، بود وباش، معاشی سر گر میاں اور شادی بیاہ وغیرہ ہیں سب مغربی فکر کی پیداوار ہیں۔۔۔۔۔اوراس خیال کے پیچھے کئی دلائل بھی ہیں، مثلاً:

(الف) ساری دنیا کے مسلمانوں کو خلافت واحدہ کے سامیہ میں زندگی گذار نی چاہئے، حدیث میں ہے کہ دوسرا خلیفہ ہو تو اسے قتل کر ڈالو، اسی لئے فقہاء دارالحرب میں تعدد کے قائل ہیں دارالاسلام میں نہیں، دنیا کے تمام مسلمان خواہ وہ کہیں رہتے ہوں ایک ہی برادری کے افراد ہیں، ان میں سکونت وشہریت کے باب میں کوئی فرق نہیں ہے، ہمارے اسلامی ذخیرہ میں کوئی الیی نظیر موجود نہیں ہے جو مسلمانوں کو زمینی اعتبارسے تقسیم کرتی ہو، پورے فقہی ذخیرہ میں کوئی الیی مثال موجود نہیں ہے کہ دارالاسلام میں رہنے کے لئے مسلمانوں سے علاوہ کسی اور عقد کا مطالبہ کیا گیا ہو، کوئی بھی مسلمان ہجرت کر کے دارالاسلام میں رہائش اختیار کر سکتا تھا، البتہ غیر مسلموں سے عقد ذمہ کر ایاجا تا تھا اور اس کے لئے پچھ بنیادیں بھی مقرر کی گئی تھیں۔

(ب) ہجرت مدینہ کے بعد جو "دستور مدینہ" تیار ہوااس میں مسلم شہری اور غیر مسلم شہری کی تقسیم تو ملتی ہے لیکن مسلم انوں میں کوئی دوسری تقسیم نہیں ملتی ،سارے مسلمانوں کے خون کی قیمت ایک رکھی گئے ہے، (المسلمون تتکافأ دمائهم)ان کو "خون واحد" کا درجہ دیا گیا ہے (ان سلم المؤمنین واحدة )۔

(ج) مروجہ نظام شہریت غیر اسلامی نظریات پر مبنی ہے اور اس میں ناجائز وجوہات سے مسلمانوں میں تفریق کی گئی ہے مثلا ملک کی حفاظت کا فریضہ دنیا کے تمام مسلمانوں پر ہے، اسی طرح مسلم قیدیوں کی رہائی کا فریضہ اور مظلوموں کی طرف سے دفاعی جنگ کی ذمہ داری تمام مسلمانوں پر ہے جبکہ مروجہ نظام شہریت کی ذمہ داریاں صرف اس ملک کے باشندوں پر عائد کر تا ہے۔۔۔۔اسلام کہتا ہے کہ ساری زمین الله

کی ہے (ان ارضی و اسعة) کہیں بھی مسلمان رہ سکتے ہیں لیکن مغربی شہریت اس کی اجازت نہیں دیت ، اگر کوئی مسلمان نقل مکانی کر کے دوسرے ملک چلا جائے تو مروجہ نظام اس کی شہریت کو ختم کر دیتا ہے وغیرہ۔

لیکن بیہ مسکلہ کا صرف جذباتی پہلوہے اگر سنجید گی سے غور کیا جائے تومذ کورہ دلائل میں کوئی زیادہ وزن نہیں ہے، جس کی تفصیل ہیہے:

# عهد غلبہ اور عهد مغلوبی کے احکام

(الف) مذکورہ تمام دلائل کا تعلق اسلام کے آفاقی تصورات اور وحدت اسلامی کے نظریات سے ہے جن پر ہمارا پورایقین ہے مگر وہ اسلام کے حالت غلبہ کے احکام ہیں لیکن جب مسلمان حالت غلبہ میں نہ ہوں اور روئے زمین پر کئی متوازی نظامہائے سیاست رائج ہوں (جن کے اتحاد پر مسلمانوں کے بہت سے عالمی مسائل مو قوف ہوں)، ان سے یکسر صرف نظر کرلیناز مینی حقائق وواقعات کا انکار اور یکگونہ خود فریبی کے ہم معنی ہے، ایسی صورت حال میں اسلام کی وہ تعلیمات اور فقہی نظائر پیش نظر رہنی چا ہمیں جو عہد مغلوبی میں امت کے لئے رہنماخطوط بن سکیں مثلاً:

ہے عہد نبوت کاوہ حصہ جس میں مسلمانوں کوسیاسی غلبہ حاصل نہیں تھا جیسے کمی دوریا قیام حبشہ کادور۔

ہے یا پھر مسلمانوں کے سیاسی انتشار کے بعد جب د نیا میں متعدد مسلم ممکتیں وجو د میں آگئیں اور خلافت واحدہ کا آفاقی نظریہ خود مسلمانوں کے ہاتھوں عملاً پامال کر دیا گیا اور دوسری غیر مسلم طاقتیں روئے زمین پر ابھرنے گئیں، اس وقت کے علاء اور اصحاب رشدنے کیا طرز اختیار کیا؟، اور کیسی عملی ہدایات دیں؟، آج کے دور میں ان سے روشنی حاصل کرنے کی ضرورت ہے۔۔۔عہد عباسی کے بعد بلکہ اسی دورسے مسلمانوں کی سیاسی وحدت ٹوٹے گئی تھی اور د نیامیں ایک سے زائد مسلم حکومتیں وجو د میں آگئی تھیں، ان کومتحد کرنے کی سیاسی وحدت ٹوٹے گئی تھیں لیکن کسی نے ان کو ناجائز مملکت قرار نہیں دیا۔

کی سیاسی وحدت ٹوٹے گئی تھیں لیکن کسی نے ان کو ناجائز مملکت قرار نہیں دیا۔

(د) نیز اس باب میں اسلام کے بین الا قوامی معاملات کے اس جزئیہ سے بھی روشنی ملتی ہے کہ اسلامی سیاست کے کسی دور میں اگر دوبارہ حدید بیہ جیسے حالات پیدا ہو جائیں اور کفار مسلمانوں سے مغلوبانہ شر طوں کے لئے اصرار کریں اور مسلمان مجبور ہو کریاکسی سیاسی مصلحت کی بناپر اس طرح کا یک طرفہ معاہدہ کر لیس کہ اسلامی مملکت کسی مسلمان کو اپنے حدود میں ان کی مرضی کے بغیر سکونت یا شہریت نہیں دے گی جو دار الکفرسے وہاں جاناچاہتے ہوں، تو کیا اس طرح کے معاہدہ کی گنجائش ہو گی؟ اور کیایہ قابل عمل ہو گا؟...... الکفیہ اور حنابلہ مطلقاً اور شافعیہ دین وایمان اور جان ومال کے تحفظ کی قید کے ساتھ اس معاہدہ کو درست اور قابل عمل قرار دیتے ہیں، گویا ان کے نزدیک صلح حدیبیہ کا معاملہ وقتی نہیں تھا بلکہ وہ سنت قائمہ ہے منسوخ نہیں ہے اوروہ مسلمان ان حالات سے دوچار ہوں گے ان کو حدیبیہ کے فار مولہ پر عمل کرنے کی گنجائش ہوگی 184

حنفیہ اس معاہدہ کو باطل قرار دیتے ہیں ان کے نزدیک صلح حدیبیہ کا تھم منسوخ ہو چکا ہے، اب مسلمانوں کو ذلت ومغلوبیت کے ساتھ یک طرفہ معاہدہ کی اجازت نہیں ہے، اللہ نے اسلام کوعزت و سربلندی عطاکی ہے، اس لئے کسی مسلم حکمر ال کویہ اجازت نہ ہوگی کہ وہ ذلت آمیز شرطوں پر معاہدہ کرے (تفصیل آگے آرہی ہے)

لیکن سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر ذلت و مغلوبیت کے بغیر شہریت و سکونت کے تعلق سے کوئی بین الا قوامی قرار داد پاس ہو جس کی پابندی ہر ملک کے لئے مساوی طور پر ضروری ہو تواس صورت میں حفیہ کے اصول کا بھی تقاضا ہو ناچاہے کہ شہریت کی عالمی قرار داد منظور کی جائے اور کسی بھی ملک سے آنے والے امید وار کے معاملے میں اس کی رعایت کی جائے، ورنہ ملک کی سالمیت وو قار پر سوالیہ نشان لگ سکتا ہے۔ مطلوبہ شہریت کے لئے تفتیشی کاروائی

<sup>184 -</sup> حاشية الدسوقى ج٢ص٧ • ٢٠٢ • ٢٠١١ لخرشى ج٣ص١٥١، كشاف القناع للبهوتى ج٣ص ١١٢ ا، المغنى لا بن قدامة ، ج • اص١٥٥ ، نهاية المحتاج للرملى ج٨ص • ١١، مغنى للشربيني ، جهم، ص٢٦٣

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> - فماوی هندیه ج۲ص ۱۹۷ ط دار الفکر بیر وت لبنان، وشرح السیر الکبیرج۵ص ۳۱

لیکن ہروہ شخص جو اپنے کو مسلمان ظاہر کرے اس کو بلا شخیق شہریت دے دی جائے تو فساد عظیم برپاہوگا، اسلام میں الیبی نظیریں موجود ہیں جن سے ظاہر ہو تاہے کہ ہر مدعی اسلام امید وار کو مملکت میں سکونت کی فوری اجازت دیناضر وری نہیں ہے، قرآن کریم میں ہے:

يا ايها الذين آمنوا إذا جاء تكم المؤمنات مهاجرات فامتحنوهن الله اعلم بايمانهن فإن علمتموهن مؤمنات فلا ترجعوهن إلى الكفار الآية 186

ترجمہ: اے ایمان والو! تمہارے پاس مومن عور تیں ہجرت کر کے آئیں تو ان کا جائزہ لو، اللہ ان کے ایمان کو زیادہ جانتاہے، اگر وہ تمہیں مؤمن معلوم ہوں تو ان کو کا فروں کے پاس مت لوٹا دو۔

ایک اور آیت سے اس کی تائید ہوتی ہے:

إن جائكم فاسق بنبأ فتبينوا الآية187

ترجمه: جب كوئى فاسق خبر لائے تو تحقیق كرلو۔

اس سے ظاہر ہو تاہے کہ کسی دعویٰ یا درخواست کو بلا تأمل اس لئے مان لینا کہ وہ کسی مسلمان کی طرف سے پیش ہواہے یہ مؤمنانہ سادگی نہیں، حمافت ہوگی۔

ایک اعرابی کا خواہشمند تھالیکن اس ہے جو مدینہ ہجرت کرنے کاخواہشمند تھالیکن اس شرفیہ ہے کا خواہشمند تھالیکن اس ش

<sup>186</sup> **-** المتحنة: • ا

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> - سورة الحجرات: ٢

کے حالات معلوم کرنے کے بعد اس کو مدینہ آنے کی اجازت نہیں دی گئی ، بلکہ سمندر پار دور دراز خطہ میں ایخ مقام پر ہی رہنے کا حکم دیا گیا''فاعمل من وراء البحار 188

ہے اسی طرح الیبی مثالیں بھی موجود ہیں کہ حکومت بعض مصالح کے تحت کسی شخص کی سکونت کو محدود کر دے ، مثلاً خلیفہ ثالث حضرت عثمان غنیؓ نے حضرت ابوذر غفاریؓ کو مدینہ سے باہر ایک پہاڑی علاقہ میں بھیج دیا تھااور ان کے تمام تر تقدس واحترام کے باوجود ان کو مدینہ میں رہنے کی اجازت نہیں دی تھی۔ فرمہ دار بول کی تقسیم

(ج) یہ تصور بھی اصولی طور پر اپنی جگہ درست ہے کہ دنیا کے تمام ملی مسائل ہر مسلمان کے لئے مرکز توجہ ہیں جیسے قیدیوں کے چھڑانے کا معاملہ ، مظلوموں کے دفاع کا مسئلہ ، ملک کے تحفظ کا معاملہ وغیرہ ... لیکن ظاہر ہے کہ اس طرح کے عالمی مسائل کابراہ راست تعلق عام مسلمانوں سے نہیں ہے ، بلکہ اولوالا مراور ارباب اقتدار سے ہے ، یہی حضرات بین الا قوامی سیاسی معاملات میں عام مسلمانوں کی نمائندگی کر سکتے ہیں ، ہر شخص کو اس کا یا بند کر نااور اس جدوجہد میں شرکت کا حکم دینا تکلیف مالایطات ہے۔

ﷺ نیزایسی بعض مثالیں موجو دہیں جن سے معلوم ہو تاہے کہ انتظامی طور پریہ ذمہ داریاں خطوں کے لحاظ سے تقسیم کی جاسکتی ہیں جس میں دوسرے خطہ کے لوگ شریک نہ ہوں، مثلاً:

کر سول اللہ مُنگانِیَّا نے مدینہ کی اسلامی ریاست تشکیل دینے کے بعد وہاں کے قبائل کی مستقل اکا ئیاں بنادی تھیں، اس وقت ہر قبیلہ کی الگ الگ آبادی ہوا کرتی تھی، ہر قبیلہ اپنی آبادی کا ذمہ دار ہوتا تھا، اور دیت اداکر نااور قیدیوں کو چھڑ اناوغیر ہ ہر محلہ کی مستقل اپنی ذمہ داری ہوتی تھی اور اس ذمہ داری کی ادائیگی میں عموماً دوسرے قبیلہ (محلہ) کے لوگ شریک نہیں ہوتے تھے 189

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> - بخارى كتاب الادب باب ماجاء في الرجل ديحك ج ٢ ص ٩١

<sup>189 -</sup> السيرة النبوية لعبد الملك بن هشام ٢ ص ٣٦٨ تا ١ ٢٠٠٠

کاکم کے دفاع کاکام کے دفاع کاکام کی کلیتاً درست نہیں کہ مسلمان دارالاسلام میں رہ کر ہی ملک کے دفاع کاکام کے انجام دے سکتے ہیں، حضرت عباس نے حضور صَلَّاتِیَّا کے حکم پر مکہ میں رہ کر اسلام اور مملکت اسلامیہ کی جو بے نظیر خدمت انجام دی، وہ اسلام کی سیاسی تاریخ کاروشن باب ہے۔

#### تصور شہریت کی جڑیں شریعت میں موجو دہیں

(ح) یہ درست ہے کہ شہریت عصر حاضر کی نئی اصطلاح ہے لیکن یہ خیال درست نہیں کہ اس کی جڑیں ہماری قدیم اصطلاحات میں موجود نہیں ہیں، بڑی حد تک یہ اصطلاح وطنیت سے قریب ہے، جیسا کہ تفصیل کے ساتھ اس کاذکر پہلے آچکا ہے، شہریت کے ضمن میں جن حقوق وواجبات کاذکر کیاجاتا ہے اگر آپ جائزہ لیں تو وہ سب آپ کو کسی نہ کسی عنوان سے حدیث وسیر اور فقہ کتابوں میں مل جائیں گے، وطن سے محبت و وفاداری، اس کے لئے جان ومال کی قربانی، وطن کی نسبت پر عزت وافتخار، وطن میں ہر طرح کی آزادی کا تصور وغیرہ سب پہلے سے موجود ہیں، خو دمیثاق مدینہ نے پہلی باروطن کی بنیاد پر ایک نئی امت اور نئی قوم کاجو تصور دیا تھا اور حقوق و واجبات کی جو تفصیلات فراہم کی تھیں آج کی شہریت اس کی نقل محسوس ہوتی ہے، فرق صرف نئی عنوان بندی کا ہے۔ نیز پہلے یہ ایک شخص کا انفرادی جذبہ و عمل مانا جاتا تھا، اب اس میں عوم مت بھی شریک ہوگئی ہے اور اس کو ایک معاہدہ کی شکل دے دی گئی ہے۔

#### نئے عرف وحالات میں نئے حقوق وواجبات

اس فرق کی وجہ عرف و عادات کا تغیر ہے، پہلے بہت سے ان عرفی حقوق و واجبات کا تصور نہیں تھاجو آج حکومت کی طرف سے فرد کو حاصل ہوتے ہیں اس لئے کسی کی و طنیت کی اطلاع حکومت کو دینی ضروری نہیں ہوتی تھی لیکن آج بہت سے حقوق اس وقت حاصل ہو سکتے ہیں جب کہ حکومت کے پاس آنے جانے والوں کی تفصیلات موجود ہوں، شہریت کی ضابطہ بندی کابڑا مقصد یہی ہے، اس کی مثال عہد فاروقی میں مردم شاری کا نظام ہے، عہد نبوت اور عہد صدیقی میں ریاست کے عام شہریوں کے لئے وظائف کا انتظام نہیں تھا

اس لئے نہ مر دم شاری کی ضرورت تھی اور نہ دفتری ریکارڈ کی ،عہد فاروقی میں بیت المال سے وظا نُف کا سلسلہ شروع ہوااس لئے پوری مملکت کا سروے کیا گیا اور تمام شہر یوں کی تفصیلات دفتر میں محفوظ کی گئیں، اس کے بغیر حکومت کی جانب سے ملنے والی سہولیات ملک کے شہر یوں تک پہونچ نہیں سکتی تھیں، تو نظم وضبط کے نقطہ نظر سے اس طرح کی قانون سازی کی گنجائش ہے۔

# شهريت كي تنسيخ كاتصور

(و) اسی طرح یہ خیال بھی درست نہیں کہ مروجہ نظام شہریت میں جن اسباب سے شہریت ختم کر دی جاتی ہے وہ سراسر ظلم اور غیر اسلامی ہے۔ اسلئے کہ یہ اندرونی انتظام ہے ، یعنی حکومت سے حاصل ہونے والے حقوق کے موانع کیا ہیں؟ اس ضمن میں ان کی تفصیلات درج ہوتی ہیں اور موانع حقوق کا نظام شریعت میں پہلے سے موجود ہے مثلا میر اث میں فلال فلال چیزیں مانع ارث ہیں ، کسی کا شوہر لا پیتہ ہو جائے تو اس کو نکاح کی اجازت کب ہوگی؟ وغیر ہ۔

علاوہ ازیں وطنیت کے خاتمہ کا تصور بھی بہت قدیم ہے، ہماری تمام کتابوں میں یہ بحث آئی ہے کہ وطن اصلی کس صورت میں باطل ہو تاہے؟ اور وطن اقامت کس صورت میں؟ غرض مروجہ شہریت کے عدم جواز والی بات درست نہیں ہے۔

#### شہریت کے حدود اربعہ اور بنیادیں

(۱) رہا یہ مسکلہ کہ اسلام میں شہریت یا وطنیت کے حدود کیا ہیں؟ اور گویہ مسکلہ جدید ہے اور پچھلے ادوار میں عام مسلمانوں کی شہریت کے لئے اس طرح کا کوئی با قاعدہ نظام موجود تھالیکن اگر اس کے لئے کوئی نظام بنایا جائے تو اس کی بنیادیں کیا ہوں گی؟۔۔۔۔ تو قر آن وسنت میں اس ضمن میں کوئی تصریح نہیں ملتی، اور نہ فقہاء کے یہاں اس سلسلے میں کوئی صراحت موجود ہے، البتہ وطن کی تفصیلات کے ضمن میں بعض چیزیں تذکرۃً آئی ہیں جن سے اس مسکلہ پر کسی قدر روشنی پڑتی ہے ۔۔۔۔ اس ضمن کے مباحث فقہ شافعی اور فقہ حنبلی میں موجود نہیں ہیں، فقہاء مالکیہ کے یہاں بھی اجمال کے ساتھ آئی ہے، البتہ فقہاء حنفیہ کے یہاں نسبتاً

زیادہ تفصیل ملتی ہے،اور اکثر علماء حنفیہ نے اس موضوع سے تعرض کیا ہے،زیر بحث مسکلے میں ان تفصیلات سے فی الجملہ تین بنیادیں ابھر کر آتی ہیں، جن کو شہریت کے مسکلے میں مدار بنایا جاسکتا ہے:

(۱)ولادت: یعنی وہاں اس کی پیدائش ہوئی ہو۔

(۲) نکاح: یعنی وہاں کے کسی شخص سے زوجیت کار شتہ قائم ہواہو۔

(m)مستقل بو دوباش کاارادہ،خواہ ملاز مت اور ذریعه ُ معاش کی وجہ سے ہو یاکسی اور وجہ سے۔

علامه محمود ابن مازه بخاری شهید (م ۲۱۲ می) لکھتے ہیں:

وطن اصلى وبو مولدالرجل والبلد الذى تابل بم190

ترجمہ:وطن اصلی جو مقام پیدائش ہویا اس نے وہاں شادی کی ہو۔

علامه كاساني ًرُ قمطراز ہيں:

اوبلدة اخرى اتخذبا داراًوتوطن بها مع ابلم وولدم وليس من قصدم الارتحال عنها بل التعيش بها191

ترجمہ: کسی مقام پر اس نے اپنا گھر بنالیا اور اہل وعیال کے ساتھ وہاں مستقل بود

وباش کاارادہ کرلیا،اور وہاں سے واپسی کا کوئی ارادہ نہ ہو۔

فقہاء حنفیہ کے یہاں عام طور پر ان تینوں بنیادوں کا تذکرہ ملتاہے، بعض فقہاء مالکیہ نے بھی ان میں سے کچھ چیزوں کاذکر کیاہے، محمد بن عبد اللّٰہ الخرشی مختصر خلیل کی شرح میں لکھتے ہیں:

الاول الوطن وبو مااتخذ فيم الاقامة بنية التابيد 192

ترجمه: وطن وه هم جهال اس نے ہمیشه کی نیت سے قیام کا اراده کر لیا ہو۔ والوطن فی الثانیۃ ہو المسافر بقریۃ فیہا اہلہ وولدہ فاقام عندہم ولوصلاۃ واحدۃ أتم ۔۔ومن کتاب ابن المواز وإذا لم تكن مسكنہ

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> - الحيط البرباني في الفقه النعماني ج ٢ص٣٩،٣٥ ط دارا لكتب العلمية بيروت ١٠٠٧ ع

<sup>191 -</sup>بدائع االصنائع للكاساني (م ١٨٥٥ هـ) ج اص ١٦٦

<sup>192 -</sup> شرح مخضر خليل للخرشي (م اف إيه) ج٥ص ٨٨ الشاملة

ولکنۂ نکح بہافلایتم حتی یبنی باہلہ ویلزمۂ السکنی 193 ترجمہ: وطن سے مرادایی بستی کاسفر ہے جہاں اس کے اہل وعیال رہتے ہوں، وہاں ایک نماز کے برابر بھی قیام کرے گاتواس پر اتمام ضروری ہو گا....اور اگر اس کاوہ مسکن نہ ہولیکن اس نے نکاح کیا ہو تو پوری نماز اس وقت پڑھے گا جبکہ اپنی بیوی کے ساتھ وہیں زفاف گذارے، اور سکونت لازم ہے۔

ہ فقہاء کے انداز بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ وطنیت کے حصول کے لئے یہ تینوں بنیادیں مستقل حیثیت رکھتی ہیں، یعنی ان میں سے کوئی ایک بنیاد بھی موجود ہو تو شہریت حاصل ہوجائے گی، اسی لئے اگر کسی کو دوجداگانہ مقامات پر ان میں سے کوئی ایک چیز حاصل ہو تواسے دوہری شہریت حاصل ہوگی اور دونوں جگہیں اس کے لئے وطن کا درجہ رکھیں گی: الحیط البر ہانی فی الفقہ النعمانی للبخاری میں ہے:
وان کان لۂ اہل ببلدۃ فاستحدث ببلدۃ اخری اہلاً فکل واحدٍ منہماوطن اصلی، وروی انۂ کان کان لعثمان اہل بمکۃ واہل مدینۃ وکان یتم الصلوۃ بہماجمیعاً 194

ترجمہ: اگر کسی کے اہل وعیال ایک شہر میں ہوں پھر دوسرے شہر میں اس نے شادی کرلی تو دونوں شہر وں کی شہریت اسے حاصل ہوگی، روایت میں آتا ہے کہ حضرت عثمان غنی کی ایک بیوی مکہ معظمہ میں رہتی تھیں اور دوسری اہلیہ مدینہ منورہ میں اور دونوں جگہ وہ نمازیوری پڑھتے تھے۔

<sup>193 -</sup> مواہب الجليل لشرح مخضر خليل تلحطاب الرعيني ٌ (م ٩٥٣ هـ ) باب صلاة السفرج ٢ص • • ۵ط دار عالم الكتب

<sup>194 -</sup> المحيط البرباني في الفقة النعماني للبخاري ج ٢ص٣٦

ساتھ ہے تواس کے ساتھ وہ بھی اہل ذمہ (یعنی اسلامی ریاست کے غیر مسلم شہری) قرار پائیں گے۔ 195 بیہ بات اگر چیکہ غیر مسلموں کے تعلق سے کہی گئی ہے مگر فی الجملہ اس کو شہریت کے حصول کے معاطلے میں بنیاد بنایا جاسکتا ہے۔

# شہریت کے نئے قواعد بنائے جاسکتے ہیں

میرے خیال میں فقہاء نے مذکورہ جن چیزوں کا ذکر کیا ہے، وہ حصر کے لئے نہیں ہے بلکہ یہ اس دور کی چند معروف صور توں کا تذکرہ ہے، کیونکہ یہ چیزیں منصوص نہیں ہیں بلکہ اجتہادی ہیں، جن میں عرف وعادت اور مشاہدہ و تجربہ کا دخل ہو تا ہے، اس لئے اگر کسی ملک کی انتظامیہ شہریت کے لئے کچھ نئی بنیادیں وضع کرے ، یا مذکورہ چیزوں میں ترمیم کرے یا کچھ شرطوں کا اضافہ کرے تواس کی گنجائش محسوس ہوتی ہے، بشرطیکہ اس کا مقصد ملک وملت کی سلامتی اور مسلمانوں کا تحفظ ہو، اس لئے کہ عرف وعادت میں تغیر ممکن ہے، بشرطیکہ اس کا مقصد ملک وملت کی سلامتی اور مسلمانوں کا تحفظ ہو، اس لئے کہ عرف وعادت میں تغیر محمد میں تغیر عرف کی علامت قرار دی جائے گی۔

# مسلم ملک میں کسی بیر ونی مسلمان کوشهریت دینے کامسکلہ

(۲) اس ضمن میں یہاں ایک اہم ترین مسّلہ یہ ہے کہ کیا کسی مسلم ملک کے لئے ہرائی درخواست شہریت کی تغمیل ضروری ہے جو کسی دوسرے ملک کے مسلم امیدوار کی جانب سے پیش کی جائے؟ اس معاملہ میں اسلام کا اصل مزاج جو قرآن وحدیث کی نصوص سے سمجھ میں آتا ہے، وہ یہ ہے کہ اسلام کی بنیاد پر قائم ہونے والی حکومت کا مزاج ایسے تمام مسلم امیدواروں کے لئے توسع کا ہونا چاہئے، کئی نصوص سے اس پر روشنی پڑتی ہے، مثلاً:

☆إن الذين توفاهم الملائكة ظالمي أنفسهم قالوا فيم كنتم
 قالواكنا مستضعفين في الارض قالوا ألم تكن ارض الله واسعة

<sup>195 -</sup> البدائع للكاساني ج2ص • 11، الاحكام السلطانية للماوردي ٌص ١٩٦١، المبسوط للسر خسى ٌج • اص ١٨٦٨، السير الكبيرج ۵ ص ١٨٦٥، ابن عابدين جساص ٣٨٦، المهذب للشير ازي ؒج ٢ ص ٢٥١ وغيره

فتہاجروا فیہا فاولنگ مأواہم جہنم وساء ت مصیر أ<sup>196</sup> ترجمہ: بے شک ان لوگوں کی جان جنہوں نے اپنے اوپر ظلم کرر کھاہے (جب) فرشتہ قبض کرتے ہیں تو ان سے کہیں گے کہ تم کس کام میں سے وہ بولیں گے، ہم اس ملک میں بے بس سے ، فرشتے کہیں گے کہ اللہ کی سرزمین وسیع نہ تھی، کہ تم اس ملک میں بے بس سے ، فرشتے کہیں گے کہ اللہ کی سرزمین وسیع نہ تھی، کہ تم

وہاں ہجرت کر جاتے؟ ان لو گوں کاٹھ کانہ جہنم ہے اور وہ بری جگہ ہے۔

اس آیت کریمہ میں جہاں الیی سرزمین میں اقامت کو جرم قرار دیا گیاہے جہاں نظام طاغوت کی حکمر انی ہو، وہیں اسلامی حکومتوں کو یہ اشارہ بھی دیا گیاہے کہ اللہ کی زمین اللہ کے نام پر آنے والوں کے لئے تنگ نہیں کی جانی چاہئے، بلکہ مہا جرین کے لئے وہاں ہمیشہ گنجاکش رہنی چاہئے، اس لئے کہ ہجرت کے حکم سے قبل مقام ہجرت کا وجو دشر ط ہے، اس کے بغیر حکم ہجرت کی کوئی معنویت باقی نہیں رہتی ..... مہا جرین کے لئے حالات کے تحت حکم میں فرق ہو سکتا ہے، مگر ایک خالص اسلامی ریاست کو اس حکم کی تعمیل میں ہر وقت لیکے حالات کے تحت حکم میں فرق ہو سکتا ہے، مگر ایک خالص اسلامی ریاست کو اس حکم کی تعمیل میں ہر وقت لیک جاتی رکھنی ہوگی۔

کردینه کی پہلی اسلامی ریاست قائم ہونے کے بعد مدینه میں مہاجرین کا سلسله شروع ہو گیا، اور حضور صَلَّیْ اَلَّیْ اِللّٰ اسلامی اللّٰ اسلامی ماحول میں قیام پذیر شے اپنی ناپسندیدگی کا اظہار فرمایا:

انابریء من کل مسلم یقیم بین أظہر المشرکین قالو ایا رسول

الله ولم؟ قال لاتراء ی نار اہما 197

ترجمہ: میں ہر ایسے مسلمان سے بری ہوں جو مشر کین کے در میان رہتا ہو، لوگوں نے عرض کیایار سول اللہ! کیوں؟ آپ نے ارشاد فرمایا، دونوں اتنی دور رہیں کہ ان میں سے کوئی ایک دوسرے کی آگ نہ دیکھ سکے۔

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> - سوره نساء: **9** 

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> - ترمذی کتاب السیر باب ماجاء فی کراہیۃ المقام بین اظہر المشر کین حدیث نمبر ۱۹۰۴ج ۴ ص ۱۵۵ ط داراحیاء التراث العربی بیروت، سنن ابی داؤد کتاب الجہاد، باب النہی عن القتل من اعتصم بالسحود حدیث نمبر ۲۶۴۲ج۲ص۳۹ ط دارالکتاب العربی بیروت

ایک موقعه پرارشاد فرمایا:

لاتساكنو االمشركين و لاتجامعو بم فمن ساكنهم او جامعهم فهو مثلهم 198

ترجمہ: مشر کانہ ماحول میں سکونت اور اٹھنے بیٹھنے سے پر ہیز کر و،جوان کے ساتھ رہے گایا اکٹھاہو گاوہ انہی کی طرح سمجھا جائے گا۔

ایک روایت کے الفاظ ہیں:

من جامع المشرك وسكن معمم فإنم مثلم 199

نبوت کی طرف سے یہ احکامات اسلامی حکومت کے فرائض کی نشاندہی کرتے ہیں اور کلمہ گو مہاجرین کے لئے اس پر عائد ذمہ داریوں کے لئے دلیل راہ ہیں ،اس طرح کے احکامات آپ مَنْیَا اَلٰہُ ہُمْ نے کی عہد نبوت میں نہیں دیئے ،اس لئے کہ اس وقت ان کی کوئی معنویت سمجھ میں نہیں آتی ،..... مدینہ کی اسلامی ریاست کے وجو د میں آنے ، اس لئے کہ اس وقت ان کی کوئی معنویت سمجھ میں نہیں آتی ،..... مدینہ کی اسلامی ریاست کے وجو د میں آنے کے بعد یہ اعلانات بحیثیت پیغیمر بھی ممکن ہوئے اور بحیثیت صدر مملکت بھی۔

اس کے وجو د میں آنے کے بعد یہ اعلانات بحیثیت پیغیمر بھی ممکن ہوئے اور بحیثیت صدر مملکت بھی۔

اس کے دارالہجرت کے قیام کے بعد جنگی دستوں کے ذریعہ مختلف علا قوں میں مشرف باسلام ہونے والے لوگوں کو دارالہجرت منتقل ہونے کی با قاعدہ منادی کر ائی گئی ، حضرت بریدہؓ کی روایت کے الفاظ جو

مختلف کتب احادیث میں آئے ہیں:

إذالقيت عدوالله من المشركين فادعهم إلى ثلاثة خصال أوخلال فأيتهن أجابوك فأقبل منهم وكف عنهم ثم ادعهم إلى الاسلام فإن أجابوك فأقبل منهم وكف عنهم ثم ادعهم إلى التحول من دارهم إلى دارالمهاجرين وأخبرهم أنهم إن فعلو اذلك فلهم ماللمهاجرين وعليهم ماعلى المهاجرين

<sup>198 -</sup> السنن الكبري للبيه في، كتاب السير باب الرخصة في الا قامة بدارالشرك لمن لا يخاف الفتنةج 9 ص ١٨

<sup>199 -</sup> ابو داؤد كتاب الجهاد باب في الا قامة بارض الشرك ج٢ص٣٨ حديث نمبر ٢٧٨٩

<sup>200 -</sup> صحیح مسلم ج۵ ص ۱۳۹ حدیث نمبر ۲۱۹ ط دارالجبل بیروت لبنان، سنن ترمذی ج۴ ص ۱۲۲ حدیث نمبر ۱۲۱ ط داراحیاءالتراث العربی بیروت

ترجمہ: غیر مسلموں سے سامنا ہو تو ان کو تین باتوں کی دعوت دو،اگر ان میں سے کوئی ایک بات بھی قبول کرلیں توجنگ سے گریز کرو،ان کو اسلام کی دعوت دواگر وہ قبول کرلیں تو جنگ سے گریز کرو، پھر ان کو اپنے ملکوں سے دارالہجرت منتقل ہوجانے کی دعوت دو،اور ان کو بتاؤ کہ اگر وہ ایسا کریں گے تو ان کو وہی ملے گاجو مہاجرین کو ملتا ہے،اور ان پر وہی ذمہ داریاں عائد ہو نگی جو مہاجرین پر عائد ہوتی ہیں۔

﴿ اس طرح قرآن کریم میں ہجرت کرکے مدینہ آنے والی خواتین کے بارے میں فرمایا گیا: یایہا الذین آمنو اإذا جائتکم المؤمنات مہاجرات فامتحنوبن الله اعلم بایمانہن فإن علمتموہن مؤمنات فلاتر جعوبن إلى الكفار الآیة 201

ترجمہ: اے ایمان والو! تمہارے پاس مؤمن عور تیں ہجرت کرکے آئیں تو ان کا جائزہ لو، اللہ ان کے ایمان کو زیادہ جانتا ہے، اگر وہ تمہیں مؤمن معلوم ہوں تو ان کو کافروں کے پاس مت لوٹاؤ۔

در اصل کی تھی ایک خاص پی منظر میں دیا گیا تھا صلح حدیدیہ کے موقعہ پر اہل مکہ کے ساتھ جو معاہدہ ہوا تھا اس کی روسے مکہ سے ہجرت کر کے مدینہ آنے والے مسلمانوں کو مدینہ کی سکونت نہیں دی جاسکتی تھی، بلکہ ان کو مکہ واپس کر ناضر وری تھا، اس کے بر عکس اگر کوئی شخص مدینہ سے مکہ چلا جاتا، تو اہل مکہ پر ان کو لوٹا ناضر وری نہیں تھا، ..... یہ معاہدہ اگر چیکہ مر دوں اور عور توں سب کے لئے بظاہر کیساں تھا، لیکن عملاً عور توں پر اس کا اطلاق نہیں ہوا، چنانچہ حضرت ابو جندل کو مقام حدیدیہ ہی سے واپس کر دیا گیا اور اس کے بعد بھی پوری مدت معاہدہ میں کسی کو مدینہ آنے کی اجازت نہیں دی گئی، لیکن ہجرت کر کے آنے والی خوا تین کو حضور مُناکی لیگئی آئے نے واپس نہیں فرمایا، بشر طیکہ انہوں نے اسلام کے لئے ہجرت کی ہو، حضرت ام

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> - المتحنة: • ا

کلثوم بنت عقبہ ؓ کے بارے میں آتا ہے کہ وہ ہجرت کرکے مکہ سے نکلیں تومسلمانوں کوبڑی تشویش ہوئی کہ ان کو کیا جائے،اس پر مذکورہ آیت نازل ہوئی۔

بعض روایات میں آتا ہے کہ مقام حدیبیہ میں صلح نامہ کی کتابت کے بعد ہی ایک مسلم خاتون سبیعۃ بنت حارث اسلمیہ مکہ سے بھاگ کروہاں پہونچیں ، توان کے غیر مسلم شوہر مسافر المخزومی (ایک روایت کے مطابق صیفی ابن الراہب) نے اپنی بیوی کی واپسی کا مطالبہ کیا اور کہا کہ ابھی تو معاہدہ نامہ کی سیاہی بھی خشک نہیں ہوئی ہے ، ابھی آپ کے امتحان کا وقت آگیا ، اس پر اللّٰہ پاک نے یہ آیت کریمہ نازل فرمائی ، یعنی عور تیں اس معاہدہ میں شامل نہیں ہیں 202

بعض حضرات کا خیال ہے کہ عور تیں اس معاہدہ میں داخل ہی نہیں تھیں،اس کی تائید ان روایات سے ہوتی ہے جن میں صلحنامہ کے بیرالفاظ منقول ہیں:

(لاياتيه رجل) يعنى اس معاہدہ ميں صرف مر د داخل تھے 203

بعض علماء کی رائے ہے کہ یہ معاہدہ تو عام تھا (جبیبا کہ معاہدہ نامہ کے الفاظ اکثر روایات میں یہ نقل ہوئے ہیں: لایا تیہ اُحد<sup>204</sup>لیکن عور توں کے حق میں اس کو منسوخ کر دیا گیا تھا<sup>205</sup>

بہر حال معاہدہ کی بناپر تھوڑی د شواری پیدا ہو گئی تھی لیکن اسلام کااصل تھم عام حالات کے لئے یہی ہے کہ آنے والے مہاجرین کواسلامی حکومت قبول کرے،واپس نہ کرے۔

مسلم ملک کا غیر مسلم ملکوں سے مہاجرین کے مسلہ پر معاہدہ کرنا

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup>-شرح الو قاية جساص ٢٨٩

<sup>203-</sup>الروض الانف للسهيلي (م اهمير) جهم ٢٨ ص

<sup>204-</sup>الروض الانف للسهيلي (م اهجير) جهم ص ۴۸

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> - ديكھئےاحكام القر آن لاحمداني بكر جصاص الرازى الحنفيُّ (م<u>٠٧٠ ب</u>ھ)ج٣ص٥٨٨ ط دارا لكتب العلمية بير وت <u>٩٩٨٠ ا</u>ء

حکومتیں اپنے یہال مستقل سکونت نہ دے سکتی ہوں، تواس صورت میں حکم شرعی کیا ہوگا؟ اس مسکے میں فقہاء کے در میان اختلاف پایا جاتا ہے:

# مالكيه اور حنابله كي رائے

مالکیہ اور حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ ایسی صورت میں معاہدہ پر عمل کرتے ہوئے مہاجرین سے شہریت کے معاملے میں معذرت کاجواز ہے،البتہ اسلامی حمیت کے نقطہ ُ نظر سے خارجی طور پر ان کی مد د کی جائے گی 206

ان کی اس بات کاما خذیہ ہے کہ:

(۱) اسلام میں معاہدات کی پابندی کی بڑی اہمیت ہے،خواہ وہ مسلمانوں سے کئے جائیں یا غیر مسلموں سے ،ارشاد باری تعالی ہے:

وأوفوابعهدالله إذاعابدتم ولاتنقضوالايمان بعد توكيدها وقد جعلتم الله عليكم كفيلاًإن الله يعلم ماتفعلون<sup>207</sup>

ترجمہ: جب معاہدہ کروتو اللہ کے عہد کو پورا کرو، اور قتمیں موکد کرنے کے بعد نہ توڑو، جب کہ تم نے اللہ کو اپنے اوپر کفیل بنالیا ہے، جو تم کرتے ہو اللہ پاک اسے جانتے ہیں۔

ایک روایت سے بھی اس مضمون کی عملی تائید ہوتی ہے،:

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> - حاشية الدسوقى ج٢ص٢٠٦، الخرشى ج٣ص ١٥١، كشاف القناع للبهوتى تج٣ص ١١١، المغنى لابن قدامة تج٠٠ اص ١٥٥ - عاشية الدسوقى ج٢ص المعنى لابن قدامة تج٠٠ الخراء 207 - النحل ١١٩

جنگ میں شرکت نہ کریں، چنانچہ ہم سیدھے رسول اللہ <sup>مل</sup>گانگئ<sup>ا</sup> کے پاس حاضر ہوئے،( آپ بدر میں تھے)اور ساراماجر اسنایا تو آپ نے فرمایا کہ:

انصر فا نفی لہم بعہدہم ونستعین الله علیہم 208 ترجمہ: تم دونوں مدینہ والیس جاؤ، ہم ان کے عہد کو پوراکریں گے اور اللہ سے ان کے خلاف مدد چاہیں گے۔

(۲) نیز رسول الله مَنَّالَّیْ مِنْ الله مِنَّالِیْ مِنْ الله مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ اللهِ

بعد میں حضرت ابوبصیر ﷺ واقعہ کا ذکر تاری فیسیر کی تقریباً تمام ہی کتابوں میں ہے، کہ وہ کسی طرح بھاگ کر مدینہ بہونچ، مکہ والے ان کو لینے کے لئے مدینہ آگئے، اور حضور مُگاللَّٰہ ﷺ نان کو حسب معاہدہ واپس کر دیا، ۔۔۔۔ لیکن حضرت ابوبصیر ؓ کسی طرح مکہ نہ جاکر ساحل سمندر کے علاقے میں جاکر پناہ گزیں ہوگئے، یہ خبر مکہ کے دوسرے مجبور مسلمانوں کو ملی جو معاہدہ کی بناپر مدینہ نہ آسکتے سے چنانچہ حضرت ابوجندل سمیت ساٹھ ستر اور بعض روایات کے مطابق تین سو(۲۰۰۰) مسلمانوں کی ایک تعدادوہاں جمع ہوگئ جہاں سے قریش کے تجارتی قافلے گذرتے سے، اور حضور مُگاللَّٰ ﷺ نان کو اس وقت تک مدینہ آنے کی اجازت نہیں دی جب تک کہ خود مکہ والوں نے ہی ان کو مدینہ واپس بلانے کی رضامندی نہ دے دی ویو

<sup>208 -</sup> صحیح مسلم ج۵ص۵۷ احدیث نمبر ۴۷۰٬۰۰۰ ط دار الجبل بیروت، مند احدین حنبل ُج۵ص۳۹۵ حدیث نمبر ۲۳۴۰۲ ط مؤسسة قرطبه القاہر ق، سنن الکبری للبیہ قی ج۹ص ۱۳۵ حدیث نمبر: ۱۸۲۱ ط مکتبه دار الباز مکه المکرمه ۱۹۹۴ م

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup>-اسد الغابه لا بن الا ثیر ً (م<mark>٠٣٠</mark> هـ) جسم ۱۴۵،الاستیعاب للقرطبی ً (م<mark>٣٢٪ ه</mark>ـ) ج۲ص۱۱،الطبقات الکبری لا بن سعد ً (م<mark>٢٣٠</mark> هـ) ح۷ص۵۰۶ ط دار صادر بیروت ۱۹۲۸ بوغیره

(مدینہ) نہیں جاسکتا، یہ آج بھی سنت قائمہ ہے اور آج بھی ویسے حالات پیدا ہو جائیں تواس کو قانون کے طور پر اختیار کیا جاسکتا ہے۔

#### شافعيه كاموقف

ہ ہے۔ اس طرف گئے ہیں کہ اس طرح کی شرطوں کو قبول کرنادرست نہیں اور نہ آنے والے مسلمانوں کو واپس کرنا جائز ہے، البتہ اگر ان کے اہل خاندان اپنے ملک میں مضبوط اور صاحب اثر ورسوخ ہوں ، اور انہیں خاندانی حمایت حاصل ہو جس سے ان کے دینی ابتلا کا اندیشہ کم ہو تو واپس کرنے کی گنجائش ہے، بعض شوافع کا خیال ہے کہ جس مسلمان پر ہجرت فرض نہ ہواس کو واپس کیا جاسکتا ہے، ……ان کے یہاں ایک قول یہ بھی ماتا ہے کہ آزاد شخص کو واپس کرنے کی مطلق اجازت ہے، یعنی وہ واپس جانے کے بجائے کہیں اور اپنی پناہ گاہ تلاش کر سکتا ہے جس طرح کہ حضرت ابو بصیر ﷺ نے کیا تھا گاں۔

#### حنفنيه كامسلك

جبکہ حنفیہ کا نقطہ نظریہ ہے کہ یہ شرط باطل ہے اور اس طرح کے کسی معاہدہ کو پورا کرنا ضروری نہیں ہے 211

اس کی کئی وجوہات ہیں:

(الف) حنفیہ کے نزدیک صلح حدیبیہ کاواقعہ دائمی نہیں وقتی تھااور بعد میں اس کو منسوخ کر دیا گیا، قرآن کریم کی بیہ آیت اس پر شاہدہے:

فإن علمتموبن مؤمنات فلاترجعوبن إلى الكفار 212

یعنی ان کے ایمان کاعلم ہو جانے کے بعد ان کو کا فروں کے پاس واپس بھیجنا درست نہیں ہے۔

----- حواش ------

<sup>210 -</sup>نهاية المحتاج للرمليُّج ٨ص ١١٠، مغنى المحتاج للشربينيُّ جيم ص ٢٦٨

<sup>211 -</sup> فآوي مندية ج٢ص ١٩٧ ط دار الفكر بيروت لبنان، وشرح السير الكبيرج ٥ص ٢١، شرح الوقاية ج٢ص ٨٠

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> - المتحنة: • ا

یہ اس تاویل پر مبنی ہے کہ معاہدہ کو مر دوں اور عور توں کے لئے عام قرار دیاجائے، حبیبا کہ مشہور یہی ہے <sup>213</sup>

(ب) نیزیہ علم نبی کریم منگالیّا کی ساتھ خاص تھا، اس لئے کہ آپ صاحب وی ہے، آپ کو وی کے ذریعہ معلوم ہو سکتا تھا کہ اس کے نتائج کیا ہونے والے ہیں؟ جیسا کہ حدیبیہ کے بظاہر مغلوبانہ معاہدہ کو قر آن کریم نے فتح مبین قرار دیا، یہ ظاہر ی صورت کے اعتبار سے نہیں بلکہ نتائج کے اعتبار سے تھا، عہد نبوت کے بعد اب کوئی گنجائش باقی نہیں رہی کہ واقعات کے نتائج کا پہلے سے علم ہو، اس لئے اب اس کی اجازت نہیں ہوسکتی کہ مسلمان کفر کے مقابلے میں مغلوبانہ پوزیش اختیار کریں، اور حقارت آمیز شرطوں پر معاہدے کریں اور حقارت آمیز شرطوں پر معاہدے کریں اور حقارت کی ہے۔

غور طلب بیہ ہے کہ حنفیہ نے اس طرح کی شرطوں کا انکار دووجہ سے کیا ہے، ایک ذلت و حقارت اور دوسرے دینی فتنہ کا اور دوسرے دینی فتنہ کی بناپر، لیکن اگر معاہدہ دوطر فیہ مساوات پر مبنی ہواور دارالکفر میں بھی دینی فتنہ کا اندیشہ نہ ہو جبیبا کہ آج کے دور میں ہے تو حنفیہ اپنے اس تھم پر اصر ار نہیں کریں گے۔

لیکن بعض کتابوں کی عبار توں سے اندازہ ہو تاہے کہ واپسی کے معاہدہ پر برابری کی صورت میں بھی وہ راضی نہیں ہیں،اور اس شق کو وہ صر تک طور پر معاہدہ نامہ سے خارج کئے جانے کے قائل ہیں، یعنی معاہد ملکوں کو صر احت کے ساتھ بتا دیا جائے کہ ہم اپنے ملکوں میں ہجرت کرکے آنے والے مسلمانوں کو واپس نہیں کریں گے، شرح السیر الکبیر میں ہے:

و بذا شرط لاينبغى أن يترك ذكرة فى الكتاب لانة اخرج الينامنهم مسلم أوذمى لايجوزلناأن نردة عليهم فالظاهرأنهم يطالبوننابالمناصفة و يقولون كمالاتردون أنتم فنحن لانردوبعد ذكر بذاالشرط تنقطع بذه المحاجة 215

<sup>-----</sup> حواشی ------

<sup>213 -</sup> فتح القدير لا بن الهام م ح ۵ ص ۲۰ ۲ ط دار الفكر بير وت لبنان 2 <u>ي 19 ع</u> و شرح السير الكبير ج اص ۲۰ ۲ ، ج ۴ ص ۲۰ ۳ الشاملة علم الشاملة علم ح الشاملة علم الكبير ج ۴ ص ۲۰ م ط دار الفكر بير وت لبنان 2 <u>ي 19 ع</u> و شرح السير الكبير ج ۴ ص ۲۰ م ص ۳۰ ۲ م ص ۲۰ م ص ۲۰ م ص ۲۰ م ص

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup>-شرح السير الكبيرج ۵ ص اسم

ترجمہ: معاہدہ نامہ میں اس شرط کا ذکر نہ کرنا مناسب نہیں ہے، اس لئے کہ اگر کوئی مسلمان یا ذمی ان کے پاس سے نکل کر ہمارے پاس چلا آئے تو ہمارے لئے ان کو واپس کرنا جائز نہیں ہوگا، مگروہ بر ابری کا مطالبہ کریں گے اور کہیں گے کہ جیسے تم ہمارے آدمی کو نہیں لوٹاتے ہو ہم بھی نہیں لوٹائیں گے، لیکن صراحتاً اس شرط کے تحریر میں آجانے کے بعد ججت باقی نہیں رہے گی۔

#### بحالات موجو ده....

میرے خیال میں عالمی حالات کافی بدل چکے ہیں، سیاسی طور پر مسلمانوں کی وہ پہلی ہی شان باقی نہ

رہی اور مسکلہ اختلافی ہے، اور رسول اللہ عَنَّا لِیُہُوّا ہے اس طرح شرط کا قبول کرنا قطعی طور پر ثابت ہے، البتہ

اس کے نیخ کی نوعیت میں اختلاف ہے، نیز حنفیہ کے ذہن میں اسلام کی ذلت و تحقیر اور مہاجرین کے دینی فتنہ

کاجو اندیشہ ہے، اس کے پیش نظر مسکلہ کو منسوخ ماننے کے بجائے اختلاف احوال پر محمول کیا سکتا ہے، یعنی
عہد غلبہ اور عہد مغلوبیت کے احکام میں فرق کرناہو گا، حدیبیہ کا قصہ اس دور کا ہے جب عرب کی سطح پر
مسلمان عہد غلبہ میں داخل نہیں ہوئے تھے، مسلمانوں کاعہد غلبہ صبحے معنیٰ میں فتح کمہ کے بعد شروع ہوا، عہد
نبوت کے مختلف ادوار کو مسلمانوں کے مختلف حالات سے جوڑا جانا چاہئے، اور حسب ضرورت ان سے روشنی
حاصل کی جانی چاہئے، کسی شق کے نیخ سے زیادہ تطبیق پر توجہ دی جائے تو زیادہ بہتر عمل ہو گا، ہمارے فقہاء
خاصل کی جانی چاہئے، کسی شق کے نیخ سے زیادہ تطبیق پر توجہ دی جائے تو زیادہ بہتر عمل ہو گا، ہمارے فقہاء
خاصل کی جانی جاہد کے احکام کھے ہیں، اگر وہ عہد مغلوبیت میں ہوتے تو وہ بھی حدیبیہ کے پس منظر کو قانونی حیثیت
دینے بر رضامند ہو جاتے، اس طرح اس اختلاف کو اختلاف بربان پر نہیں بلکہ اختلاف احوال وزمان پر محمول
کیا جاسکتا ہے، واللہ اعلم بالصواب۔

# مسلم ملک میں مسلمان پناہ گزینوں کامسئلہ

(۳) بعض د فعہ کسی ملک کے مسلمان مجبور ہو کر کسی مسلم ملک سے سیاسی پناہ کی درخواست کرتے ہیں،اور مسلم ملک اس کوسیاسی پناہ دینے پر آمادہ ہوتے ہیں،لیکن ان کو پناہ گزیں کی حیثیت سے رکھا جاتا ہے،

انهیں شهری تسلیم نهیں کیا جاتا، کیااس کی شرعاً گنجائش ہو گی؟....اس کی دوصور تیں ممکن ہیں:

(الف) میرے خیال میں سیاسی پناہ کے لئے کسی ملک میں اقامت اختیار کرناعموماً ایک وقتی عمل ہو تاہے بعنی اگر اس کے اپنے ملک کے حالات درست ہو گئے تو واپس ہو جائے گا.....، ظاہر ہے کہ شہریت کے حصول کے لئے مستقل قیام کا ارادہ ضروری ہے، اس لئے اگر اس بنیاد پر ملک کے عام شہری اور سیاسی پناہ گزینوں میں فرق کیا جاتا ہے تو شرعاً کوئی مضائقہ نظر نہیں آتا، اس لئے کہ عارضی قیام کرنے والوں کو اس ملک کے اصل باشندوں کا درجہ نہ دیا جائے تو یہ ایک انتظامی عمل ہے، اور اس پر کوئی نکیر شریعت میں موجود نہیں ہے، اس طرح کے فرق کا ثبوت خود عہد نبوت میں بھی ملتا ہے، مثلاً:

کے بہت سے وفود وقتی تعلیم وتربیت کے لئے مدینہ منورہ آتے تھے،اور کچھ دنوں قیام کرکے واپس چلے جاتے تھے، ظاہر ہے کہ حقوق وواجبات کے معاملے میں ان کو اہل مدینہ کا مقام تو حاصل نہیں ہوسکتا تھا۔

اس طرح بہت سے وہ لوگ جو مدینہ سے باہر قیام پذیر تھے،ان کے بارے میں رسول اللہ منگاللَّائِمِّ نے ارشاد فرمایا:

فإن أبواأن يتحولوامنها فأخبرهم أنهم يكونون كأعراب المسلمين يجرى على المؤمنين ولا يكون لهم في الغنيمة والفيء شيء إلاأن يجاهدوا مع المسلمين 216

ترجمہ: اگریہ لوگ دارالہجرت میں واپس ہونے پر رضامند نہ ہوں تو ان کو خبر دار کر دو کہ وہ اعرابی مسلمانوں کے درجے میں ہونگے،اور وہ حکم الہی کے اسی طرح پابند ہونگے جس طرح دیگر مسلمان پابند ہیں، مگر ان کو مال غنیمت اور فیء میں کوئی حصہ نہیں ملے گاجبتک کہ وہ مسلمانوں کے ساتھ جہاد میں شرکت نہ کریں۔

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> - صحیح مسلم ج۵ص ۱۳۹ صدیث نمبر ۲۱۹ ط دارالجبل بیروت لبنان، سنن ترمذی جه ص ۱۲۲ حدیث نمبر ۱۲۱ط داراحیاءالتراث العربی بیروت

🖈 نیز اسلام کابیر متفقه اصول ہے کہ:

المغنم بالمغرم في الاسلام 217

ترجمہ: نفع نقصان کے ساتھ جڑا ہواہے۔

جوملک کے مستقل شہری ہیں ان پر ملک کی بہت سی ذمہ داریاں عائد ہوتی ہیں مثلاً ان کوخزانہ کال کے استحکام کے لئے علیس اداکر ناپڑتا ہے، ملک کے تحفظ کے لئے جان ومال کی قربانی کرنی پڑتی ہے وغیر ہ،اس لئے بہت سے اضافی حقوق بھی انہی کو مل سکتے ہیں جو محض سیاسی پناہ کے لئے مقیم حضرات کو نہیں مل سکتے۔

لئے بہت سے اضافی حقوق بھی انہی کو مل سکتے ہیں جو محض سیاسی پناہ کے لئے مقیم حضرات کو نہیں مل سکتے۔

(ب) البتہ ااگر سیاسی پناہ کا قیام و قتی نہ ہو بلکہ مستقل طور پر اس ملک میں آباد ہوجانے کا ارادہ ہو، اور سیاسی پناہ محض اس ملک میں داخلہ کا عنوان ہو، تو پھر ایسے لوگوں کو مستقل شہریوں کا درجہ حاصل ہونا عور سیاسی پناہ محض اس ملک میں داخلہ کا عنوان ہو، تو پھر ایسے لوگوں کو مستقل شہریوں کا درجہ حاصل ہونا چاہئے،ان کے ساتھ امتیازی سلوک روار کھنا درست نہ ہوگا، قرآن کریم کا یہ ارشاد اس سلسلے میں بہت واضح

إن الذين آمنوا و هاجروا و جاهدوا باموالهم و انفسهم في سبيل الله و الذين آووا و نصروا اولئک بعضهم أولياء بعض الآية 218 ترجمه: جولوگ ايمان لائے، ہجرت کی، الله کے لئے اپنی جانی اور مالی صلاحيتيں خرچ کيں اور وہ لوگ جنہوں نے ان کو پناہ دی اور مدد کی وہ آپس میں ایک دوسرے کے دوست اور ولی ہیں۔

والمؤمنون والمؤمنات بعضهم اولياء بعض 219

ترجمہ: تمام مؤمن مر داور عور تیں ایک دوسرے کے دوست ہیں۔

اسی لئے نبی کریم صَلَّی اللَّیْمِ نِی مَاللَّی اللَّمِ مَاللَی اللَّهِ مِعالَی مِعالَی ہوجانے والے مسلمانوں کو وہاں کے مقیم مسلمانوں کے مسلمانوں کے مساوی قرار دیا،اور ان کو باہم بھائی بھائی بنادیا،اسلام میں جغرافیہ اور رنگ ونسل کوئی چیز نہیں ہے،یہ

<sup>217 -</sup> درر الحكام شرح محلة الاحكام جي اص ٩٠ مادة ٨٨

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> - الانفال: ٢٢

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup>-سوره توبہ : ۱

صرف باہم تعارف کے ذرائع ہیں، لیکن اصل پیچان رشتہ ُ ایمان ہے، اگر کوئی چیز اس کی راہ میں حائل ہوتی ہے تواس کو فنا کر کے صرف کلمہ کو پیچان کی بنیاد بنائی جائے گی،اور کلمہ شریک تمام لوگ بھائی بھائی قرار دیئے جائیں گے۔

### نبی کریم صَلَّاللَّهُ مِنْ السَّادِ فرمایا:

من صلى صلاتناواستقبل قبلتنا واكل ذبيحتنافهوالمسلم لم ماللمسلم وعليه ماعلى المسلم220

ترجمہ: جو ہماری طرح نماز پڑھے، ہمارے قبلہ کا استقبال کرے، اور ہمارا ذبیجہ کھائے، وہ مسلمان ہے اور اس کو وہ تمام حقوق حاصل ہوئے جو مسلمانوں کو حاصل ہیں اور اس پر وہ تمام واجبات عائد ہو نگی جو مسلمانوں پر عائد ہوتی ہیں۔

ایک صدیث کے الفاظ ہیں:

كونواعبادالله إخواناًالمسلم اخوالمسلم لايظلمم ولايكذبم ولايحذبم ولايحقره 221

ترجمہ: اللہ کے بندو! بھائی بھائی بن جاؤ، مسلمان مسلمان کا بھائی ہے، نہ کوئی اس پر ظلم کرے، نہ حجطلائے اور نہ کمتر حانے۔

کاس کی تائید اس مسئلہ کشر عی سے بھی ہوتی ہے کہ اگر کوئی مسئامی (وقتی امان کیکر آنے والا غیر مسلم) یا ذمی (اسلامی حکومت کا غیر مسلم شہری) اسلام قبول کرلے تو باتفاق فقہاء اس کا عقد ذمہ ختم ہوجاتا ہے،اور وہ تمام امتیازات بھی کالعدم ہوجاتے ہیں جو غیر مسلم ہونے کی وجہ سے بہت سی چیزوں میں پیدا ہوتے ہیں ، اور جملہ حقوق وواجبات میں وہ وہاں کے قدیم شہریوں کے مساوی قرار پاتا ہے،اس سے وحدت ایمانی کی معنویت سمجھنے میں مد دملتی ہے اور زیر بحث مسئلہ پر بھی روشنی پڑتی ہے <sup>222</sup>

<sup>220 -</sup> صیح بخاری ج اص ۱۵۳ حدیث نمبر ۳۸۵ ط داراین کثیر بیروت ۱۹۸۶

<sup>221 -</sup> صحيح المسلم ج٨ص ١٠ حديث نمبر ٢٠ ٢٠ باب تحريم ظلم المسلم وخذله ط دارالحبل بيروت

<sup>222-</sup>بداية مع فتح القديرج ۵ ص۳۰ ۹۰ جو اہر الا کليل ج اص ٢٦٧، مغنی المحتاج ج م ص ٢٥٨، الاحكام السلطانية لا بي يعلي ص ١٣٣، ١٣٣٠

البتہ شہریت کی پیمیل کے لئے انتظامی طور پر کچھ قواعد وضوابط وضع کئے جاسکتے ہیں،اور اس کے لئے کوئی مدت یامر احل مقرر کئے جاسکتے ہیں .....

اس باب میں ہم مسامن کے مسلے سے بھی استیناس کر سکتے ہیں جس کا ذکر پہلے آ چکا ہے، کہ اگر وقتی قیام کے ارادہ سے دارالاسلام میں آنے والا شخص ایک مخصوص مدت (حفیہ کے نزدیک اس کی مدت ایک سال ہے، علی اختلاف الا قوال) تک قیام کرلے، یاوہاں کے متوطن سے شادی کرلے، یاکوئی خراجی زمین خرید لے وغیرہ تواس کو ذمی یعنی دارالاسلام کا با قاعدہ شہری قرار دیاجائے گا 223

اس فقہی جزئیہ کوانتظامی مراحل کے لئے بطور رہنمااصول ہم استعال کرسکتے ہیں۔

#### شهریت سے وابستہ حقوق وواجبات

(۷) رہا یہ مسکلہ کہ شہریت کی بنیاد پر کیا کیا حقوق وواجبات عاکد ہوتے ہیں؟ یعنی وہ کیا چیزیں ہیں جو بطور حق شہریوں کو ملتی ہیں اور بطور ذمہ داری ان پر عاکد ہوتی ہے؟ ...... تومیرے علم ومطالعہ کی حد تک اسلام میں اس کی کوئی تفصیل مقرر نہیں ہے، کچھ حقوق بنیادی ہیں اور کچھ احوال وظروف اور زمان ومکان کے تغیرات سے پیدا ہوتے ہیں، اس لئے ان کی تفصیلات کا تغین ممکن نہیں، بس معروف کی بنیاد پر جو حقوق و واجبات وہاں کے عرف میں شہریت سے متعلق سمجھے جاتے ہیں، شریعت ان کی نفی نہیں کرتی، گذشتہ صفحات میں ایک روایت کاحوالہ دیا گیا ہے، اس میں عمومیت کے ساتھ یہ الفاظ آئے ہیں:

لم ماللمسلم وعليه ماعلى المسلم 224

یعنی وہ تمام حقوق جو مسلمانوں کو ملتے ہیں وہ اس کو ملیں گے اور وہ تمام واجبات جو مسلمانوں پر عائد ہوتے۔

<sup>223 -</sup> البدائع للكاساني تح ي سن ١١٠ الاحكام السلطانية للماور دي من ١٨٦٥ المبسوط للسر خسي تح من ١٨٦٥ البيرج ٥ ص ١٨٦٥ ابن عابدين تح ٣٣٠ المهذب للشير ازي تح ٢ ص ٢٥١

<sup>224 -</sup> صیح بخاری ج اص۱۵۳

اس مضمون کی اور بھی جوروایات آئی ہیں ان میں بھی یہی عمومی انداز بیان اختیار کیا گیا ہے۔

اسی طرح جرت کے بعد نبی کریم عُلُّا اللّٰیٰ اِللّٰم نے جو بیثاق مدینہ تیار فرمایا اس میں بلاا متیاز مذہب وملت داخلی اور خارجی سطح پر جن حقوق وواجبات کی نشاندہ می کی گئی ہے، ان سے بھی یہی مفہوم ہو تا ہے کہ حقوق کے باب میں کوئی خاص شکل مقرر نہیں ہے، بلکہ ان کا تعلق مختلف ملکوں کے اپنے حالات، تقاضے، اور عرف سے ہے، اور اس معاملے میں ہر ملک کی انتظامیہ پوری طرح آزاد ہے کہ کس چیز کو وہ حق قرار دیتی ہے اور کس چیز کو واجبات میں شامل کرتی ہے، بس شرطیہ ہے کہ اس تعین کی بنیاد معروف پر ہو، انسانیت کی فلاح پیش نظر ہو، اسلام کی روح اور مقاصد سے ہم آ ہنگ ہو اور شریعت کی کسی نص سے متصادم نہ ہو۔

(۵) پناہ گزینوں اور شہر یوں کے حقوق اور فرق مر اتب کی بحث شق نمبر (۳) کے ضمن میں آ چکی

\_\_\_\_

مسلم ملکوں میں غیر مسلموں کو شہریت دینا

(۲) یہاں ایک سوال ہیہ ہے کہ کیامسلم ملکوں میں غیر مسلموں کومستقل شہری کی حیثیت سے آباد کرنادرست ہو گا؟

یہ کوئی نیامسکلہ نہیں ہے، فقہاء نے اس مسکلہ کو بہت پہلے صاف کر دیا ہے، ہماری تمام فقہی کتابوں میں "اہل ذمہ "کابا قاعدہ باب قائم کیا گیا ہے، اور ان سے متعلق احکام کی پوری تفصیل موجو دہے۔

ذمی ہر ایسے غیر مسلم کو کہتے ہیں جس کو حکومت (اور حنفیہ کے نزدیک کسی بھی مسلمان) کی طرف سے جزیہ اور دنیوی آئین اسلام کی اطاعت کی شرط پر ملک میں دائمی طور پر رہنے کی اجازت دی گئی ہو اور حکومت نے اس کے لئے تمام تحفظات ومر اعات اور حقوق وواجبات (بعض استثناءات کو چھوڑ کر) کی ضانت دی ہو۔
دی ہو۔

فرد اور حکومت کے اسی قانونی رابطہ کا نام شہریت ہے، حنفیہ کے علاوہ تمام فقہاء اس طرح کے قانونی معاہدہ کا اختیار صرف حکومت یا امیر المؤمنین کو دیتے ہیں، حنفیہ اس اختیار کو عامۃ المسلمین تک وسیع

بعض فقہاءنے ان شر ائط کی تفصیل بھی لکھی ہے جن کی پابندی غیر مسلم شہریوں پر ضروری ہوتی ہے، علامہ ماور دی ؓنے ایسی چھ (۲) چیزوں کا تذکرہ کیا ہے:

کتاب الہی کا احترام کریں اور ان کے بارے میں کسی طعن و تحریف کا تذکرہ نہ کریں۔ کتاموس رسالت مآب صَلَّا اللَّهُ مِیں کوئی بے ادبی نہ ہو۔

﴿ دین اسلام کی تحقیر نہ کریں۔

🖈 کسی مسلمان خاتون سے زنایا نکاح کا تعلق قائم نہ کریں۔

🖈 کسی مسلمان کو دینی یامالی فتنه میں مبتلانه کریں۔

اہل حرب کی مد دیاان کے لئے جاسوسی نہ کریں۔

ان نثر ائط میں سے کسی بھی نثر ط کی خلاف ورزی پران کی شہریت منسوخ کی جاسکتی ہے <sup>226</sup> بعض فقہاء نے بیہ وضاحت بھی کی ہے کہ وہ اپنی عمار تیں مسلمانوں سے اونچی نہیں بناسکتے،اسی طرح اگر ان کی تعداد زیادہ ہو توان کی آبادی مسلمانوں سے الگ ہونی چاہئے <sup>227</sup>

دراصل عقد ذمہ کو غیر مسلموں کے حق میں اسلام کے قائم مقام قرار دیا گیاہے،اور اس کا مقصد غیر مسلموں سے حصول مال نہیں بلکہ ان کو اسلامی معاشر ہ میں رکھ کر اسلام کی عملی دعوت دینا مقصو دہے 228 غیر مسلم واس سے حصول مال نہیں بلکہ ان کو اسلامی معاشر ہ میں رکھ کر اسلام کی عملی دعوت دینا مقصو دہے اور اسی لئے اللہ کے نبی عَنَّیْ اللہ عَنِی مسلم شہریوں کے ساتھ بوری مراعات کرنے کا حکم دیاہے اور ان کے ساتھ ظلم وزیادتی کو سختی کے ساتھ منع فرمایا ہے، آپ نے ارشاد فرمایا:

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> -البدائع للكاسانيَّ ج ك ص ١١١، ابن عابدينُّ ج ٣ ص ٢ ٧ ، الاموال لا بي عبيدُ ص ٨ ، الاحكام السلطانية للماور دي ص ١٣٥

<sup>226 -</sup> الاحكام السلطانية للماور دي ص ١٣٥

<sup>227 -</sup> ابن عابدين جساص ٢٤٥، الاحكام السلطانية للماور دى تص ١٨٥، الاحكام السلطانية لا بي يعلي تص ١٣٨٠ الاحكام

<sup>228 -</sup> فتح القدير والعناية على الهداية ح20 ص٢١٣،٢١٣

الامن ظلم معاہداً او انتقص حقہ او کلفہ فوق طاقتہ او اخذ منہ شیئاً بغیر طیب نفس منہ فاناحجیجہ یوم القیمہ 229 ترجمہ: خبر دار! جو کسی معاہد پر ظلم کرے گا، اس کی حق تلفی کرے گا، یااس کی طاقت سے زیادہ زیر بار کرے گا، یا بغیر اس کی رضامندی کے اس کی کوئی چیز لے لے گاتو بروز قیامت اس کے خلاف میں خودمستغیث بنوں گا۔

عقد ذمہ کی بیہ حقیقت اس بات کی دلیل ہے کہ مسلم ملکوں کے دروازے ہر وقت غیر مسلموں کے کے مسلم ملکوں کے دروازے ہر وقت غیر مسلموں کے لئے کھے رہنے چاہئیں،اور بلاکسی معقول وجہ کے اس کو بند نہیں کرناچاہئے، بیہ دعوتی اعتبار سے بھی فائدہ مند ہے،.....اور اس سے خود مند ہے،.....اور اس سے خود مسلمانوں کے لئے بھی غیر مسلم ملکوں میں اقامت وشہریت کی راہ ہموار ہوتی ہے،.....

جزيرة العرب ميں کسی غير مسلم کو شهریت نهيں دی جاسکتی

البته اس میں باتفاق فقهاء جزيرة العرب كااستثناء كيا گياہے<sup>230</sup>

اوراس كى وجهوه مديث پاك ہے جونبى كريم مثالي الله الله الله و دو النصارى من جزيرة العرب حتى لاادع الامسلماً 231

ترجمہ: میں یہود ونصاریٰ کو جزیرۃ العرب سے ضرور نکالوں گا اوریہاں کسی مسلمان کے علاوہ کسی کورہنے کی اجازت نہ دوں گا۔

ایک حدیث کے الفاظ ہیں:

----- حواشی ------ حواشی

<sup>229 -</sup> ابوداؤدج ٣٣ ص ١٣٦ ط دارالكتاب العربي بيروت

<sup>230 -</sup> ابن عابدين تحساص ٢٧٥، الماور دي ص ١٦٧، احكام الل الذمة لا بن القيم تح اص ١٧٦ - ١٨١

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> - صحیح مسلم باب اخراج الیهود والنصاری من جزیرة العرب ج ۵ ص ۱۲۰ حدیث نمبر ۳۲۹۳ ط دارالجبل بیروت، ترمذی ج۴ ص ۱۵۲ حدیث نمبر ۱۲۰۲ ط داراحیاءالتراث العربی بیروت

لايجتمع في ارض العرب دينان 232

ترجمہ: عرب کی سر زمین پر دودین جمع نہیں ہوسکتے۔

جزیرۃ العرب اہل جغرافیہ کے مطابق عرب کے اس جزیرہ نماعلاقہ کانام ہے جس کے غرب میں جر قلزم (بحر احمر)، جنوب میں بحر عرب، اور شرق میں خلیج بھرۃ (خلیج عربی) ہے، جانب شال کی حد کیا ہے اس میں اختلاف ہے، صاحب مجم البلدان کے مطابق اس کی حد عذیب سے حضر موت تک ہے، ابن الاعرابی نے بھی اس کی شخصین کی ہے، جبکہ اصمعی کا بیان یہ ہے کہ جزیرۃ العرب طول میں عدن سے ریف عراق تک اور عرض میں ابلہ سے جدۃ تک ہے 233

اسی لئے فقہاء کرام میں حفیہ اور مالکیہ نے جزیرۃ العرب کوصرف مکہ اور مدینہ تک محدود نہیں رکھا ہے بلکہ پوراخطہ عرب (جس کو اہل بلدیات جزیرۃ العرب مانتے ہیں)اس میں شامل ہے،اس لئے کہ الفاظ حدیث میں عموم ہے 234

البتہ مالکیہ میں علامہ قرطبی گی رائے ہیہ ہے کہ اس سے مر اد مکہ ، مدینہ ، بیامۃ اور یمن کے اطر اف ہیں <sup>235</sup>

شافعیہ اور حنابلہ کے یہاں اس سے مر ادسر زمین حجاز ہے<sup>236</sup>

حجاز کی تشریخ امام غزالی وغیرہ نے یہ کی ہے کہ اس میں مکہ، مدینہ، بیامہ، نجد اور اطراف آتے ہیں ،الوج،طائف اور خیبر مدینہ کے اطراف میں شامل ہیں، یمن اس میں داخل ہے کہ نہیں، اس میں ----- عاثی

<sup>232 -</sup> مند احد ٌج٢ ص ٢٧٥ ط الميمنية ، مجمع الزوائد للهيثمي ٌج٥ ص٣٦٥ ط القدسي ،الاموال لا بي عبيد ٌص ١٢٨ ط دارالفكر ٩<u>٩٣ اج</u>

<sup>233 -</sup> مجم البلدان ليا قوت الحموى (م ٢٢٢ م) جزيرة العربج اص ٩٩٥

<sup>234 -</sup> فتح القدير لابن مهام تح م ص ٧٩ ماشية ابن عابدين تح مس ٢٥٥

<sup>235 -</sup> الحطاب جهم المهم بحواله الموسوعة ارض العرب

<sup>236 -</sup> احكام المل الذمة لا بن القيم في اص ٢١

اختلاف ہے،اس لئے کہ بعض لوگ جزیرۃ العرب کوشام وعراق تک توسیع کرتے ہیں <sup>237</sup> واللّٰد اعلم بالصواب وعلمہ اتم واحکم

## تجاويز اسلامك فقه اكيثر مي انڈيا

ہے عہد جدید میں مغرب کے اثرات سے موجودہ نظام شہریت نے جو حدبندیاں قائم کی ہیں ، اور جغرافیا کی بنیادوں پر انسانوں میں تقسیمات کی گئی ہیں ، نیز ہر ملک کے شہری کوایک الگ قوم تصور کیاجا تاہے ، افسوس کہ اس کے اثرات امت مسلمہ پر بھی پڑے ہیں ، مختلف ملکوں میں رہنے والے مسلمانوں کو قوم واحد کی بجائے مختلف قوموں میں تقسیم کر دیا گیاہے ، اوران کی آزادانہ نقل وحرکت اور قیام و سکونت میں مشکلات پیداہو گئی ہیں ، گویہ نظام اسلام کے آفاقی نظریہ وحدت سے ہم آہنگ نہیں ہے ، لیکن موجودہ بین الا قوامی احوال اور علا قائی مصالح واسباب کے تحت ملکوں میں شہریت کاجو نظام رائے ہے موجودہ حالات میں اس کو قبول کرنے کی گنجائش ہے۔ ہے ، لیکن موجودہ بین الا قوامی احوال اور علا قائی مصالح واسباب کے تحت ملکوں میں شہریت کاجو اہشمند ہواوراس کے اسبام ملک میں شہریت کاخواہشمند ہواوراس کے این مسلم ملک بیراس کی درخواست کو قبول کر نالازم ہو گا۔

ﷺ مسلم ملک پراس کی درخواست کو قبول کر نالازم ہو گا۔
ﷺ کسی ملک کا فریضہ ہے وہ ان پناہ گزینوں کو تمام شہری حقوق عطاکرے 238۔
ﷺ کسی ملک کافریضہ ہے وہ ان پناہ گزینوں کو تمام شہری حقوق عطاکرے 238۔

-----

<sup>237 -</sup> الوجيز للغزاليَّ ج٢ص١٩٩ بحواله الموسوعة الفقهية ج٣ص١٢٩

<sup>238 -</sup> جدید مسائل اور فقہ اکیڈی کے فیصلے ، حصہ اول ص۸۰۳۰،۳۰۸

# اسلامی حدود کی معنویت 239

بعض لوگوں کو اسلامی حدود کانام سن کر بڑی وحشت ہوتی ہے کہ اسلام نے بعض جرائم کی بڑی سخت سز ائیں تجویز کی ہیں، مثلاً حد زنا، حد سرقہ وغیرہ، مگروہ یہ بھول جاتے ہیں کہ اسلام نے ان جرائم کے لیے کتنی کڑی شرطیں رکھی ہیں،اوران شرطوں کی رعایت کے ساتھ مشکل ہی سے چند کیس ایسے ہوتے ہیں جن میں ان حدود کا نفاذ ہو سکے۔

حد دود کے بارے میں اسلامی ضابطہ بیہ ہے کہ "حدود شبہات سے ساقط ہو جاتے ہیں۔" دوسری بات بیہ ہے کہ اسلام، قانونِ تعزیرات کے نفاذ کے لیے ایک مکمل نظام رکھتا ہے، جس سے الگ ہو کرنہ قانون کی معنویت باقی رہتی ہے، اور نہ قانون کا نفاذ ممکن ہے، اسلام کے نزدیک قانون کی حیثیت "کل" کی نہیں "جز" کی ہے، اسلام ایک مخصوص نظام زندگی پیش کر تا ہے، ایک فیاض، یا کیزہ اور محفوظ معاشرے کانقشہ اس کے پاس ہے،جب تک وہ مخصوص نظام اور مطلوبہ معاشر ہ پیدانہیں ہوتا، قانون کے نفاذ کے کوئی معنی نہیں ہیں، نظام زندگی سے الگ ہو کر محض کتابوں سے قانون تعزیرات کو نکال کر عد التوں میں نافذ کر دینا حقیقی اسلام نہیں ہے، اسلام کسی بھی د فعہ کے نفاذ کے لیے اس کے محر کات واسباب سے بحث کر تاہے،اور پہلے ان محر کات واسباب کے ذریعہ قانون کے لیے ایک ماحول تیار کر تاہے،اور جب وہ ماحول تشکیل یاجا تاہے تو قانون کو نافذ کر تاہے، اسلامی قانون زناپر سو(۱۰۰) کوڑے مارنے اور شادی شدہ زنا کار کو سنگ سار کرنے کا حکم دیتا ہے،لیکن میہ حکم اس معاشرے کے لیے ہے جس کے پورے نظام تدن کو شهوت انگیز اسباب سے خالی کیا گیاہو، جہاں عورت ومر د کا اختلاط نہ ہو، عور تیں سرعام نہ گھومتی ہوں، عریاں تصاویر اور فخش لٹریچر کی گرم بازاری نہ ہو، جس میں نکاح کو آسان کر دیا گیاہو، جس میں نیکی اور تقویٰ اور پاکیز گی اخلاق کاعام چرچاہو، جس کے ماحول میں خدا کی یاد ہر وقت تازہ ہوتی رہتی ہو، اور جہاں حکومت

239-ماخوذاز قوانين عالم مين اسلامي قانون كاامتياز مؤلفه اختر امام عادل قاسمي

کے تمام تروسائل تقویٰ کی تعلیم اور معصیت سے اجتناب کی تلقین میں مصروف ہوں، یہ تھم اس گندی سوسائٹی کے لیے نہیں ہے جس میں ہر طرف جنسی جذبات کو بھڑ کانے کے اسبب بھیلے ہوئے ہوں، گلی گلی اور گھر گھر فخش مناظر دیکھے جارہے ہوں، رقص وسر دو کابازار گرم ہو، گندے لٹریچر اور عربیاں تصاویر پوری آزادی کے ساتھ فروخت ہوتے ہوں، زندگی کے ہر شعبے میں جنسی اختلاط کے مواقع بڑھ رہے ہوں، اور نظام معاشرت نے اپنے بیہو دہ رواجوں سے نکاح کونہایت مشکل بنادیا ہو۔

اسی طرح اسلام چوری کی سزاہاتھ کاٹنا تجویز کرتا ہے، مگریہ تھم ہر سوسائٹی کے لیے نہیں دیا گیا ہے، بلکہ اسے الیی اسلامی سوسائٹی میں جاری کرنامقصود ہے، جہاں مالداروں سے زکوۃ لی جارہی ہو، جس کا بیت المال ہر حاجتمند کی امداد کے لیے کھلاہو، جس کی ہر بستی میں مسافروں کی تین دن کی ضیافت کا اہتمام کیا جا تاہو، جس کے نظام شریعت میں تمام لوگوں کو یکسال حقوق اور برابر کے مواقع ہوں، جس کے نظام معیشت میں طبقاتی اجارہ داری کی گنجائش نہ ہو، اور کسب معاش کا دروازہ ہر ایک لیے کھلاہو، جس کے اخلاقی معیشت میں طبقاتی اجارہ داری کی گنجائش نہ ہو، اور کسب معاش کا دروازہ ہر ایک لیے کھلاہو، جس کے اخلاقی ماحول میں سخاوت وفیاضی، جاجتمندوں کی امداد، اور گرتے ہوئے کو اٹھانے کا جذبہ عام ہو، ظاہر ہے کہ ایسے معاشرہ میں عدم تحفظ کی فضا بنانا چاہتا ہو، ایسے شخص کر سکتا ہے جس کی طبیعت مسنخ ہو چکی ہو، یاجو معاشرہ میں عدم تحفظ کی فضا بنانا چاہتا ہو، ایسے شخص کا ہاتھ کاٹنا دراصل اس فتنہ کا سد باب ہے جو طبیعت کے فسادیا معاشر تی عدم تحفظ کی صورت میں رونما ہو سکتا ہے۔

یہ تھم اصلاً اس معاشر ہے کے لیے نہیں ہے جہاں خود غرضی، مفاد پر ستی، اور ظلم واستحصال عام ہو، جس کے پاس کوئی نظام اخلاق نہ ہو، جس کا نظام تعلیم دینی لحاظ سے حد در جہ ناقص ہو، جس کے نظام معیشت میں طبقاتی تقسیم پائی جاتی ہو اور چند چالاک اور خوش نصیب حضرات پورے ملک یاسوسائٹی کی دولت ایخ پاس سمیٹ لینے کا حق رکھتے ہوں، اور جس کے نظام سیاست میں ایسے مٹھی بھر سرمایہ داروں کے مفادات کا تحفظ کیا جاتا ہو، جہاں غریبوں اور بے روز گاروں کی مدد کرنے والا کوئی نہ ہو، جہاں امدادی اداروں کی جگہ بینکوں اور کمپنیوں کی کثرت ہو۔

اسلامی تمام حدود کا حال یہی ہے، وہ ایک مخصوص پس منظر اور مخصوص نظام کے لیے نازل کئے

گئے ہیں، لیکن جب ان کو ہم اس سے مختلف پس منظر اور نظام میں دیکھتے ہیں، یاان کو نافذ کر ناچاہتے تو ہم کو عجیب لگتاہے، دراصل یہ ہماری تطبیق کا قصور ہے، اسلامی حدود کا نہیں، اور علم وعرفان کی کمی کا نتیجہ ہے کہ بعض لوگ اسلامی قانون کو وحشیانہ قانون کہنے کی جسارت کرتے ہیں، وہ بھی اس دور میں جس میں تہذیب کے نام پر بڑی سے بڑی وحشیانہ حرکت کو سند جواز دے دیا گیا ہو، اور جہاں صرف ہاتھ نہیں کائے جاتے اور درے اور پتھر نہیں برسائے جاتے ہیں، بلکہ بم اور ایٹم برسائے جاتے ہیں، جہاں ہاتھوں کے نہیں جسموں کے پر فیچے اڑائے جاتے ہیں، جہاں افر اد کو نہیں، پوری نسلوں کو مفلوج اور ناکارہ بنایا جاتا ہے۔۔۔

-----

----- حواشی - - - - - حواشی - - - - - - حواشی - حواشی اسلامی قانون کاامتیاز مؤلفه اختر امام عادل قاسمی <sup>240</sup>

# اسلامی قانون جنگ - بنیادی اصول واحکام

بین الا قوامی قوانین میں ہالینڈ کا نفرنس منعقدہ ۱۸۹۹ء سے پہلے منصفانہ اور غیر منصفانہ جنگ میں کوئی فرق نہ تھا، جنگ صرف جنگ تھی، خواہ وہ کسی بنیاد پر ہو،اس کا نفرنس میں تقریباً پچپاس (۵۰) ممالک کے مند و بین شریک ہوئے، کے ۱۹۹۰ء میں دوبارہ اس کا اجلاس ہوا، اس میں تیسر ی کارروائی جو باتفاق رائے پاس ہوئی اس میں صراحت کی گئی کہ منصفانہ جنگ وہ ہوگی جو دومقاصد میں سے کسی مقصد کے لیے ہو:

(۱) بالفعل حمله آور کے دفاع کے لیے ہو۔

(۲) کسی ملک کے جائز حقوق کی بازیابی کے لیے جسے کوئی دوسر املک اس کے اختیارات سلب نہ

کر سکے۔

ان مقاصد کے علاوہ توسیع سلطنت، اثر ور سوخ بڑھانے، ملکوں پر قبضہ وغیرہ کے لیے جنگ کرنا غیر منصفانہ قراریائے گی.....

اس تقسیم پرغور وخوض کے لیے سب سے پہلے" پادری سوارس"نے چو د ہویں صدی عیسوی میں آواز اٹھائی مگر بیسویں صدی سے قبل بوری میں اس کو قبولیت حاصل نہ ہوسکی۔

اسلامی قانون میں یہ تقسیم روزاول سے ہی پائی جاتی ہے، اسلام صرف اس جنگ کو منصفانہ قرار دیتا ہے جو ظلم و چرکے خاتمہ کے لیے اوراستحصال کے خلاف لڑی جائے، یانیک مقاصد میں حائل رکاوٹوں کو دور کرنے کے لیے کی جائے، قرآن میں جگہ جنگ کوان قیود کے ساتھ مر بوط کیا گیا ہے:
اذن للذین یقاتلون بانہم ظلموا وان الله علی نصر ہم لقدیر،
اذن لذین اخر جوا من دیار ہم بغیر حق الاان یقولوا ربنا الله،

ترجمہ: ایسے لو گوں کو جہادو قال کی اجازت دی گئی جن سے کا فرلڑتے ہیں، یہ اجازت

241 - هج: ۳۹- ۲۰

اس لیے دی گئی، کیونکہ بیالوگ مظلوم ہیں، اور بے شک اللہ تعالیٰ ان کی مد دیر قادر ہے، اور جن کی فتح و نصرت کا وعدہ کیا جارہا ہے، بیہ وہ لوگ ہیں جو اپنے گھر ول سے بلاوجہ نکالے گئے، محض اس وجہ سے کہ بیہ کہتے ہیں کہ ہمار ارب اللہ ہے۔

ایک اور مقام پر ارشاد ہے:

وقاتلوافى سبيل الله الذين يقاتلونكم ولاتعتدواان الله لايحب المعتدين 242

ترجمہ: اور تم لڑو اللہ کی راہ میں ان لوگوں کے ساتھ جو تمہارے ساتھ لڑتے ہیں اور زیادتی مت کرو، اللہ زیادتی کرنے والوں کو پسند نہیں فرما تاہے۔

ایک اور جگه ار شادی:

فمن اعتدی علیکم فاعتدو اعلیہ بمثل مااعتدی علیکم 243 ترجمہ: جوتم پرزیادتی کرے تم بھی ان پرزیادتی کروجیسی اس نے تم پرزیادتی کی

-4

وقاتلوہم حتی لاتکون فتنۃ ویکون الدین کلہ سله 244 ترجمہ: مشرکین سے جنگ کرویہاں تک کہ فتنہ ختم ہوجائے اور سارادین اللہ کے لیے ہوجائے۔

ان کے علاوہ نقض امن، توسیع سلطنت کا شوق، اور زمین میں فساد بر پاکرنے کے لیے جنگ جائز نہیں، یہ غیر منصفانہ جنگ قرار پائے گی، اور عالمی برادری پر ضروری ہو گا کہ وہ اس جنگ کوروکنے کے لیے کوشش کرے، قرآن میں غیر منصفانہ جنگ کی بعض مثالیں آئی ہیں:

<sup>242 -</sup> بقرة: • ١٩

<sup>243 -</sup> بقرة: ١٩٣٠

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> - انفال: ۳۹

تلك الدار الآخرة نجعلهاللذين لايريدون علوافي الارض ولافساداً 245

ترجمہ: بیہ آخرت کا گھر ہم خاص ان کو ہی دیتے ہیں جو نہ زمین میں علواور برتری حاصل کرنے کاارادہ رکھتے ہوں اور نہ فساد ہریا کرنے کا۔

ایک اور مقام پر ار شاد ہے:

واذاتولى سعى فى الارض ليفسدفيها ويهلك الحرث والنسل والله لايحب الفساد<sup>246</sup>

ترجمہ: اور جب بیٹے بھیر تاہے تواس دوڑ دھوپ میں پھر تار ہتاہے کہ شہر میں فساد کرے، اور مولیثی اور کھیتی تلف کرے اور اللہ تعالی فساد کو بیند نہیں کر تا۔

# دوران جنگ کی ہدایات

جنگ کے دوران اسلام نے جو ہدایات دی ہیں وہ بھی بین الا قوامی قوانین میں بڑی اہمیت کی حامل ہیں، اسلام سے قبل بین الا قوامی قوانین میں بے دفعات موجود نہیں تھیں، بے اسلام کاعطیہ ہے جو اس نے ان فتیتی ہدایات کی صورت میں عالمی برادری کو دیا، رسول اکرم صَلَّا اَلَیْظِمْ نے لشکر اسلام کو ہدایات دیتے ہوئے ارشاد فرمایا:

لاتقتلواشيخاً فانياً ولاطفلاً ولاصغيراً ولاامراة ولاتغلوا والمسنوا ان الله يحب المحسنين 247

ترجمہ: بہت ہی بوڑھے شخص کو، کم عمر لڑکے کو، نابالغ بیچے کو، اور کسی عورت کو قتل نہ کرو، اور غدروخیانت نہ کرو، حسن سلوک کا معاملہ کرو، بیشک اللہ حسن سلوک کرنے والوں کو پیند کرتا ہے۔

<sup>245</sup> - القصص **٢** 

246 - بقرة: ۵ • ۲

<sup>247</sup>-ابوداؤد: ج الصوص

اس طرح حضور صَلَّاتُيْرً نِي ارشاد فرمايا: و لا تغدر و او لا تمثلوا و لا تقتلوا و ليداً <sup>248</sup>

ترجمه: بدعهدی نه کرو، مثله نه کرو، (لینی کسی لاش کی شکل نه بگاڑو) اور کسی بیچے کو قتل نه کرو۔

ہوئے ہوں قبل کرنے سے منع فرما یا <sup>249</sup>

ہوئی تو آپ نے ان کے مردوں کو احتر اماً دفن کر دیئے کہ جنگ بدر میں جب قریش مکہ کوشکست ہوئی تو آپ نے ان کے مردوں کو احتر اماً دفن کر دیئے جانے کا حکم فرمایا، کیونکہ انسان خواہ مردہ ہویازندہ کا فرہویا مشرک وہ بحیثیت انسان محترم ومکرم ہے۔

کے خلیفہ اول حضرت ابو بکر صدیق ٹنے شام کی طرف کشکر روانہ کرتے ہوئے وصیت فرمائی کہ غدرو خیانت مت کرنا، عور توں اور بوڑھوں کو قتل نہ کرنا، تھجور کے در ختوں کومت کاٹنا اور نہ کسی پھل دار در خت کو نقصان پہونچانا، کھانے کے علاوہ بکریاں، گائیں، اور اونٹوں کو ذرج مت کرنا، وغیرہ غرض اس وصیت میں ہر اس چیز کو تباہ و برباد کرنے سے جو انسان کے لیے مفید اور نفع بخش ہو منع فرمایا گیاہے 250

🖈 خلیفہ ثانی حضرت عمر بن عبد العزیز ؓ نے اپنے ایک عامل کے نام فرمان جاری فرمایا:

"جہاد و قبال کرو، غدرو خیانت سے دوررہو، کیونکہ اللہ تعالی زیادتی کرنے والوں کو بیند نہیں فرما تاہے، دشمنوں سے مڈبھیڑ ہونے پر ہز دلی مت دکھاؤ، غلبہ پانے پہ دشمن کے مقتولوں کا مثلہ مت کرو اور نہ حد سے تجاوز کرو، بیچ، عور توں اور بہت بوڑھے شخص کو قبل نہ کرو، حملہ آور ہوتے وقت دنیاوی آلائشوں سے جہاد کویاک وصاف رکھو غیرہ 251

<sup>248 -</sup> رواه احمد ومسلم وابن ماجه والترمذي وصححه ، نيل الاوطار: ج 2 / ص ١٣٣٢

<sup>249 -</sup> كنزالعمال: ج٢/ص٠٢٨/،اعلاءالسنن: ج١١/ص٢٩٠٠

<sup>250 -</sup> موطالهام مالك: ١٦٧

<sup>251 -</sup> موطاامام مالك مع تنوير االحوالك للسيوطي: مطبوعه الندوة الجديدة بيروت: ج٢/ص

### نقض عہر کی صورت

البتہ اگر کسی قوم سے عہد شکنی کا اندیشہ ہو تو اس سے چو کنار ہناضر وری ہے۔ قرآن کریم میں ارشاد ہے:

واما تخافن من قوم خیانت فانبذ الیهم علی سواء 252 ترجمه: اور اگر آپ کوکسی قوم سے خیانت (یعنی عهد شکنی) کا اندیشه موتو آپ وه عهد

ان کواس طرح واپس کر دیں کہ آپ اور وہ اس اطلاع میں برابر ہو جائیں۔

حضرت امیر معاویہ اور رومیوں کے مابین ایک مقرر رہ وقت تک کامعاہدہ تھا،جب معاہدہ ختم ہونے کاوقت قریب آیاتو حضرت امیر معاویہ اپنی فوج لے کر روم کی سرحد کی طرف روانہ ہوئے، تا کہ وقت نکاتے ہی ان سے جنگ شروع کر دیں، حضرت عمر وہن عبسہ گوجب یہ معلوم ہوا تو حضرت امیر معاویہ سے کہا، میں نے رسول اللہ منگا تیکی گویہ کہتے ہوئے سناہے کہ اگر کسی کاکسی قوم سے معاہدہ ہے تواس کے لیے اس وقت تک لشکر کشی جائز نہیں جب تک کہ معاہدے کا وقت نہ نکل جائے اور عہد توڑنے کا اعلان نہ کر دیا جائے، حضرت معاویہ بیستے ہی اپنی فوج لے کرواپس ہوگئے۔ 253

سیر کبیر میں حضرت محمد بن حسن ؓنے اس واقعہ کے ذیل میں لکھاہے کہ جس طرح مسلمانوں کو غدر و خیانت سے احتیاط واجتناب ضر وری ہے ،مشابہ غدر سے بھی<sup>254</sup>

# جنگ سے قبل اعلان ضروری ہے

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup>-الانفال:۵۸

<sup>253 -</sup> ترمذى شريف:ج1/ص2٨٨/،باب ماجاء في الغدر

<sup>254 -</sup> شرح السير: ج ١/ص ١٨٨/، اعلاء السنن: ج ١٢/ص ٣٥

بعض کا تعلق برسر پیکار ممالک سے ہے،اور بعض کاغیر جانبدار ممالک سے۔

تھائی لینڈ کا نفرنس منعقدہ کے ۱۹۰ میں یہ مسئلہ بھی زیر بحث رہا کہ جنگ کا اعلان کس طرح کیا جائے ، چنانچہ اس کا نفرنس میں سب سے پہلی جو تجویز پاس ہوئی وہ یہ تھی کہ جنگی کارروائی واضح الفاظ میں مقابل ملک کو نوٹس جاری کرنے کے بعد کی جائے ، یہ نوٹس خواہ محرکات جنگ کے اعلان کی صورت میں ہویا آخری نوٹس کے ذریعہ حملہ آور ملک اپنی مانگ کا تذکرہ کرے ، اگر وہ مانگ پوری نہ ہو تو فوری جو اب طلب کرے ، بصورت تاخیر جنگ شروع کر دی جائے گی۔

دوسری اہم تجویزیہ پاس ہوئی کہ حملہ آور ملک پر لازم ہوگا کہ وہ بلا تاخیر جنگ شروع ہونے سے قبل غیر جانبدار ممالک کو جنگی حالات سے باخبر کرائے، جنگ شروع ہونے کے بعدیہ اطلاع لاحاصل مانی جائے گی، نیز غیر جانبدار ملکوں کے لیے یہ ثابت ہوجانے پر کہ اسے جنگ چھڑنے کا علم ہو گیا تھا یہ بات قابل اعتبار نہ ہوگی کہ اسے جنگ کی اطلاع نہیں ہوئی، ...... حکومت ہالینڈ نے اس موضوع پر بحث کے وقت یہ تجویز رکھی تھی کہ اعلان جنگ اور حملہ کی کارروائی کے دوران کم از کم چو بیس گھٹے کا وقفہ ہوناچاہئے، مگریہ تجویز مستر دہوگئ، اور مدمقابل پر اعلان جنگ کے بعد فوری حملے کو قانونی جواز دیا گیا، چنانچہ جرمنی نے دوسری جنگ عظیم میں یہی طریقہ اختیار کیا۔

واضح رہے کہ جو قانون یورپ کے بین الا قوامی قانون میں بہت تاخیر سے آیا وہ اسلام کے بین الا قوامی قانون میں بہت پہلے سے موجو دہے، اس کا اعتراف مغربی مصنفین کو بھی ہے۔

میتشل دی توپ لکھتا ہے کہ ہم لوگ موجو دہ زمانے میں جنگی اعلان کی تاریخ جانتے ہیں کہ یہ بین الا قوامی قانون تھا کی لینڈ کا نفرنس میں پاس ہوا، پورپ کے عہد وسطی میں اس قانون کا کوئی تصور نہیں تھا، جب کہ حقیقت سے اس قانون کا سر ااسلام سے وابستہ ہے، اور وہی اس قانون کی بنیاد ہے۔ مزید لکھتا ہے کہ:

یہ قانون ابوالحسن بھری، بغدادی ثم مارونی کی کتاب میں موجود ہے...... کچھ اور آگے چل کر لکھتاہے: دسویں صدی عیسوی میں انسانیت مایوس ہو چکی تھی، ہر چہار سواند هیر اہی اند هیر اتھا، یورپ کے تمام شہر ول میں فرقہ وارانہ فسادات کازور تھا، بالخصوص رومانیہ، جرمانیہ، اور بیز نطینیہ وغیر ہ،اس وقت عالم اسلام نے لوگوں کو انسانیت کی راہ دکھانے اور صحیح خطوط پرلانے کے لیے جو مشعل دنیا کے سامنے پیش کی ہے، وہ لاکق شحسین اوراحسان و ممنونیت کی نگاہ سے دیکھے جانے کے لاکق ہے، نیز یورپ نے عالم اسلام سے جس قدر شعاعیں حاصل کی ہیں ان کو انگیوں پر شار نہیں کیا جاسکتا 255

اسلام نے اس سلسے میں بہت واضح ہدایات دی ہیں، اسلامی اصول کے مطابق امیر کشکر پرلازم ہے کہ جب وہ کسی شہریا قلعہ کامحاصرہ کرے، توجنگی کاروائیوں سے قبل دشمن کو تین چیزوں میں سے کسی ایک چیز کے قبول کرنے کا اختیار دے، جس کا ذکر حدیث شریف میں آیا ہے، کہ رسول الله منگا گلیم جب کسی کو امیر کشکر مقرر فرماتے توبیہ وصیت فرماتے کہ دشمنوں سے مقابلہ ہو توجنگ سے قبل پہلے ان کو اسلام کی دعوت دو، اگر وہ اسلام قبول کر لیں تو ان سے کوئی تعرض نہ کرو، خدا کی قسم اگر تیرے ذریعہ ایک شخص ہدایت پاجائے توبیہ و نیا کی تمام دولتوں سے بڑھ کر ہے، اگر وہ اسلام قبول نہ کریں تو جزیہ کا مطالبہ کرو، اور وہ اس پر راضی ہو جائیں تو ان کو اللہ اور اس کے رسول کا ذمہ دے دواور اگر وہ اس سے بھی انکار کر دیں تو اللہ کانام لے کر ان سے جہاد کرو

فقہاء اسلام نے لکھا ہے کہ اگر کوئی امیر لشکر مذکورہ مراحل کی رعایت کئے بغیر جنگ کا آغاز کر دے، توجتنے لوگ مارے جائیں گے ان سب کا گناہ امیر لشکر پر ہو گا، اور حضرت امام شافعی ؓ کے نزدیک اس صورت میں ان میں سے ہر ایک کی دیت ایک مسلمان کے برابر ہو گی 257

چنانچہ اسلام کی جنگی تاریخ میں ان اصولوں کی بڑی سختی کے ساتھ رعایت کی گئی، حضرت خالد بن الولید ٹنے بے شار ممالک اور علاقے فتح کئے، مگر تبھی ان اصولوں سے انحر اف نہیں کیا۔

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup> - شريعة الله وشريعة الإنسان: <sup>26</sup>

<sup>256 -</sup> ترمذي شريف: ج1/ص ٢٩١/، باب ماجاء في وصية النبي صَالِمُنْكِمُ في القتال

<sup>257 -</sup> ہدایة: ج7/ص ۵۴۰/کتاب السیر

ایک بار مشرکین فارس کی زیاد تیوں کوروکئے کے لیے حضرت سلمان فارس الشکر اسلام کے ساتھ نظے تو مدائن سے باہر فوج کوروک کر کہا کہ پہلے میں ان لوگوں تک رسول اکرم سُگانٹینٹم کا پیغام پہونچادوں،اس کے بعد حضرت سلمان خود مشرکین فارس کے پاس گئے، اوران سے مخاطب ہوکر فرمایا......میں تم لوگوں کورسول الله سُگانٹینٹم کی بتائی ہوئی تین باتوں میں سے ایک بات قبول کرنے کی دعوت دیتا ہوں،اسلام قبول کرو،یاجزیہ دینامنظور کرویا پھر جنگ کے لیے تیار ہوجاؤ، ان لوگوں نے اسلام اور جزیہ سے انکار کیا اور جنگ پر مصررہ، جنگ پر اینی آمادگی کا اظہار کیا، اور حضرت سلمان کے بارباراعلان کے باوجود وہ لوگ ارادہ جنگ پر مصررہ، توحضرت سلمان نے جنگ کا آغاز فرمایا 258

امیر المو منین حضرت عمر بن الخطاب ٹے جب مصر فتح کرنے کا فیصلہ کیا تو حضرت عمر و بن العاص گی قیادت میں لشکر اسلام نے مصر کی طرف پیش قدمی کی، قاہرہ میں رومیوں کے لشکر سے مڈ بھیڑ ہوئی، جا ثلین ابو مریم کے ساتھ مقوقس کا بھیجا ہواایک پادری بھی اس میں موجود تھا، جنگ شروع ہونے سے قبل حضرت عمر و بن العاص نے لشکر روم کے سپہ سالار سے کہا کہ جب تک میں تم لوگوں سے اپنا عذر بیان نہ کر دول اور پادری اور جا ثلیق مجھ سے ملا قات نہ کر لیں جنگ میں جلد بازی مت کرو، چنا نچہ جا ثلیق اور پادری دونوں حضرت عمر و گئی ہی تھے سے ملا قات نہ کر لیں جنگ میں جلد بازی مت کرو، چنا نچہ جا ثلیق اور پادری دونوں حضرت عمر و گئی ہی وصیت کو بیان کیا ۔ ۔ ۔ مصر کے متعلق رسول اللہ منگی تین کی وصیت کو بیان کیا ۔ ۔ ۔ ۔ مصر فتح مسلم میں موجود ہے کہ ۔ ۔ بہی کریم منگی تینے کم کے مسلم میں موجود ہے کہ ۔ ہوجائے تو اہل مصر کے متعلق رسول اللہ منگی تینے کے مسلم اوں سے ار شاد فرمایا عنقریب تم لوگ مصر فتح کروگے ، جب مصر فتح ہوجائے تو اہل مصر کے ساتھ حسن سلوک کرنا کیو نکہ ان کاذ مہ اور قرابت ہے 259

<sup>258 -</sup> ترمذي شريف: ج1/ص٢٨٢/، ابواب السيرياب ماجاء في الدعوة قبل القتال

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> - رواه مسلم: مشكوة باب في المعجزات: ۵۳۹

فرمایا، دونوں نے قبطیوں کے سر دار مقوقس اور حاکم روم ار طبون کوصورت حال سے آگاہ کیا، مقوقس عربوں کے ساتھ جنگ کرنے سے کتر ارباتھا، وہ عربوں میں اپنے خلاف نفرت بڑھانا نہیں چاہتاتھا، اس وقت روم اور مصرکے مابین تعلقات کچھ زیادہ خوشگوار بھی نہ تھے، لیکن حاکم روم ار طبون نے مقابلہ کرنے کا فیصلہ کیا، اور جنگ کے لیے بتار ہو گیا، بلکہ عملاً حملہ میں پیش قدمی کر بیٹھا، لیکن مسلمانوں کے جو ابی حملے کی تاب نہ لاکر اسکندریہ کی طرف بھاگ کھڑ اہوا، مسلمانوں نے مختلف اطراف میں اس کا تعاقب کیا اور تعاقب کامیاب رہا، رومیوں کا محاصرہ کیا گیا، بالآخر وہ لوگ صلح کے خواستگار ہوئے اور جزیہ دینا منظور کیا امیر المو منین حضرت عمر بن الخطاب کے حکم سے ان کی صلح منظور کی گئی 200

بلاذری نے اپنی کتاب "فتوح البلدان" میں نقل کیا ہے کہ جب حضرت عمر بن عبد العزیز مخلیفہ ہوئے، تو سمر قند کے کچھ افراد نے آپ کی خدمت میں حاضر ہو کر قتیبہ بن مسلم باہلی کی شکایت کی کہ وہ انہیں دھو کہ دے کر ان کے شہر میں داخل ہو گئے ہیں، اور مسلمانوں کوبسادیا ہے، خلیفہ نے اس علاقہ کے گور نر کوخط کھا کہ وہ ان لوگوں کے مقدمہ کو قاضی کے یہاں بھیجبرے، اگر قاضی ان کے حق میں فیصلہ دیں تومسلمانوں کو سمر قند سے نکال دیا جائے، چنانچہ جب یہ مقدمہ قاضی جمیج ابن خاطر الباجی کے یہاں پیش ہواتو پوری شخفیق کے بعد مسلمانوں کو وہاں سے نکال دیئے جانے کا فیصلہ سنایا، سمر قند کے باشندے اس انصاف سے بوری شخفیق کے بعد مسلمانوں کو وہاں سے نکال دیئے جانے کا فیصلہ سنایا، سمر قند کے باشندے اس انصاف سے بے حد متاثر ہوئے اور حلقہ بگوش اسلام ہو گئے 162

اس طرح کے بے شار واقعات تاریخ اسلامی میں موجود ہیں، جن سے ثابت ہو تاہے کہ مسلمان جنگ سے قبل اعلان اور مہلت غورو فکر پر کس سختی کے ساتھ کاربند تھے، اسلام کابیر زریں اصول بعد میں بین الا قوامی قوانین کا حصہ بناجس کی تفصیل آ بچکی ہے 262۔۔

-----

<sup>-----</sup> حواشی------

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> - البداية والنهاية لا بن كثير : ج2/ص94-9۸/، مطبوعه مكتبه المعارف بيروت

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> - فتوح البلد ان للبلاذري: ص٢٨ م

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup>-ماخو ذاز قوانين عالم ميں اسلامی قانون كاامتياز مؤلفه اختر امام عادل قاسمی

# اسلامی حکومت میں غیر مسلم اقلیتوں کے حقوق

# (اسلامی ہدایات اور تاریخی روایات کے تناظر میں)<sup>263</sup>

اسلام ایک زندہ مذہب ہے اور مسلمان زندگی سے بھر پور آفاقی ضانت رکھنے والی قوم ہے، انہوں نے تاریخ کے ایک طویل عرصہ پر حکمر انی کی اور دنیا کے مختلف اقوام وملل نے ان کی سیاسی سرپرستی قبول کی، مگر صدیوں پر محیط اس پورے دور میں مبھی کسی اقلیت کے بنیادی مسائل اور ان کے قومی معاملات میں کسی ننگ نظری، حق تلفی یا جانبداری کا احساس نہیں کیا گیا، تاریخ میں کوئی ایک واقعہ بھی ایسا نہیں دکھا یا جاسکتا جس میں کسی مسلم حکمر ال نے کسی غیر مسلم اقلیت کے ساتھ اس کے شخصی، مذہبی یا قومی کسی مسلم میں خیر عاد لانہ برتاؤ کوروار کھا ہو۔۔۔۔ حربی پس منظر میں بعض فوجی جرنیلوں یا نیچے درجہ کے افسروں سے پچھ غلطیاں ضرور ہوئی ہیں لیکن اقتدار اعلیٰ تک جب اس کی اطلاع بہونچی تو پہلی فرصت میں اس کی اصلاح کی طرف توجہ دی گئی، اسلامی تاریخ میں ایس کی اصلاح کی

ناممکن ہے کہ اسلام جیساہمہ گیر اور بے نظیر نظام حیات کسی قوم کے پاس ہو اور وہ دنیامیں اپنے ہی جیسے انسانوں کے ساتھ بدسلوکی کرے، یہی وجہ ہے کہ مسلمانوں کی تاریخ مظلومی کے واقعات سے بھری پڑی ہے اور سینکڑوں ایسی مثالیں ہیں جن میں مسلمانوں کو جبر و تشد د کا نشانہ بنایا گیاان کاسیاسی استحصال کیا گیا، لیکن ایسی کوئی صحیح مثال موجود نہیں جس میں مسلمانوں نے اپنی غیر مسلم رعایا کے ساتھ جبر و تشد د کا معاملہ کیا ہو، ہمیں فخر ہے کہ اس سلسلے میں ہماری تاریخ ہماری تعلیمات کی طرح روشن اور بے داغ ہے۔

یہ بحث بہت حساس اور تفصیل طلب ہے ہمارے علماء اور مصنفین نے اس موضوع پر بڑا کام کیا ہے مستقل کتابیں اور مقالات اس موضوع پر موجو دہیں، خود حقیر راقم الحروف نے بھی اپنی بعض کتابوں ہے مستقل کتابیں اور مقالات اس موضوع پر موجو دہیں، اسلامی قانون کا امتیاز") وغیرہ میں اس موضوع پر مثلاً "حقوق انسانی کا اسلامی منشور" اور" قوانین عالم میں اسلامی قانون کا امتیاز") وغیرہ میں اس موضوع پر

<sup>263 -</sup> تحرير بمقام جامعه ربانی منور دانشریف، بتاریخ ۱۱/محرم الحرام استناط

خامہ فرسائی کی ہے،اس مضمون میں اس سلسلے کی چند اسلامی ہدایات اور ان سے متعلق عہد اسلامی کے بعض تاریخی روایات و واقعات کا ذکر کرنامناسب سمجھتا ہوں:

﴿ اس سلسلے کی اہم ترین ہدایت وہ ہے جو حضور صَلَّا الْمُنْ الْتِ عَمَال کو فرمائی تھی: الامن ظلم معاہداً او انتقصہ او کلفۂ فوق طاقتہ او اخذمنہ شیئاً بغیر طیب نفس فانا حجیجۂ یوم القیامۃ 264

ترجمہ: خبر دار!جو شخص کسی معاہد پر ظلم کرے گایااس کے حقوق میں کمی کرے گایا اس کی طاقت سے زیادہ اس پربار ڈالے گایااس سے کوئی چیز اس کی مرضی کے خلاف وصول کرے گااس کے خلاف قیامت کے دن میں خود مستغیث ہوں گا"

ﷺ کریم مُنگانگیر نے کے صیب نجران کے عیسائیوں سے معاہدہ فرمایا اور ان پر جزیہ عائد کیا ان کے بعد ایلہ ، اذرح ، اذرعات وغیرہ قبائل سے معاہدے ہوئے حضور مُنگانگیر کے نیے ان کے بعد ایلہ ، اذرح ، اذرعات وغیرہ قبائل سے معاہدے ہوئے حضور مُنگانگیر کے نے تحریری ہدایت کے ذریعہ ان کے لئے درج ذیل حقوق کانتین فرمایا جو سیر و تاریخ کی مختلف کتابوں میں محفوظ ہیں:

(۱) کوئی دشمن ان پر حملہ کرے توان کی طرف سے مدافعت کی جائے گی "بیحفظو او بیمنعوا" لینی ان کی حفاظت کی جائے گی اور دشمنوں کے شرسے ان کو بچایا جائے گا 265

(۲)ان کوان کے مذہب سے برگشتہ نہیں کیا جائے گا۔

(m) جزیہ کی ادائیگی کے لئے ان کو محصل کے پاس جانا نہیں پڑے گا۔

(۴) ان کی جان محفوظ رہے گی۔

(۵)ان کومذہبی وملی تحفظ فراہم کیاجائے گا۔

(۲) ان کامال محفوظ رہے گا۔

(۷) ان کے قافلے اور تجارتی کارواں محفوظ رہیں گے۔

----- حواشی------

264 - رواه ابوداؤد كتاب الجهاد، مشكوة على المرقاة كتاب الصلح ٩٨ م

<sup>265</sup> - فتوح البلدان: ٩٩

(۸)ان کی زمین محفوظ رہے گی۔

(9)وہ تمام چیزیں جو ان کے قبضے میں تھیں بحال رہیں گی۔

(۱۰) پا دری، راہب اور گر جول کے عہد بداران اپنے عہد وں سے بر طرف نہیں کئے جائیں گے۔

(۱۱) صلیبوں اور مورتیوں کو نقصان نہیں پہونجایا جائے گا۔

(۱۲) ان سے عشر نہیں لیاجائے گا۔

(۱۳)ان کے ملک میں فوج نہیں بھیجی جائے گی۔

(۱۴) فکر وعقیدہ کی آزادی ان کو حاصل رہے گی۔

(۱۵)ان کوجوحق پہلے حاصل تھاختم نہیں کیاجائے گا۔

(۱۲)جولوگ اس وقت موجو د نہیں ہیں ان قوانین کااطلاق ان پر بھی ہو گا۔

معاہدہ کے الفاظ کتابوں میں اس طرح نقل کئے گئے ہیں:

"ولنجران وحاشيتهاجوارالله وذمة محمدالنبي رسول الله على أنفسهم، و ملتهم ، وأرضهم، وأموالهم، وغائبهم، وشاهدهم، وغيرهم، وبعثهم، و أمثلتهم ، لايغير ما كانوا عليه ولا يغير حق من حقوقهم وأمثلتهم، لا يفتن أسقف من أسقفيته، ولاراهب من رهبانيته، ولا واقه من وقاهيته، على ما تحت أيديهم من قليل أو كثير ، و ليس عليهم رهق ولادم جاهلية، ولا يحشرون ولا يعشرون، ولا يطأ أرضهم جيش، من سأل منهم حقا فبينهم النصف غير ظالمين و لا مظلومين بنجران، ومن أكل منهم ربامن ذى قبل فذمتي منه بريئة، ولا يؤخذ منهم رجل بظلم آخر، ولهم على ما في هذه الصحيفة جوارالله وذمة محمدالنبي أبداحتى يأتي أمر الله، ما نصحوا وأصلحوا فيما عليهم ، غير مكلفين شيئا بظلم ".شهد أبو سفيان ابن حرب وغيلان بن عمروو مالك بن (ص 65) عوف من بني نصر و الاقرع ابن حابس الحنظلي و المغيرة وكتب. وقال يحيى بن آدم: وقد رأيت

كتابا في أيدى النجرانيين كانت نسخته شبيهة بهذه النسخة وفى أسفله " وكتب على بن أبو طالب "ولاأدرى ما أقول فيه 266

اس طرح کی اور بھی بیش قیمت ہدایات حدیث اور سیر کی کتابوں میں موجود ہیں جن کی روشنی میں اسلامی حکومت میں رہنے والی غیر مسلم اقلیتوں کے جو حقوق سامنے آتے ہیں وہ کسی معزز سے معزز شہر ی کے لئے کافی ہیں، ان ہدایات میں غیر مسلم اقلیتوں کے ساتھ کسی بھی قسم کے ظلم وحق تلفی، تحقیر آمیز سلوک یا فد ہمی یا فکری دباؤسے روکا گیاہے، اور باعزت طور پر اسلامی حکومت میں انہیں رہنے کاحق دیا گیاہے ، اور بہ صرف کتابی نظر بیہ اور قانونی دفعات کی حد تک نہیں ہے بلکہ عہد اسلامی کے حکمر انوں نے ان کو عملی طور پر ثابت کیاہے ، اس کی چند عملی مثالیں ذیل میں پیش کی جار ہی ہیں:

#### تحفظ جان كاحق

کسی بھی شہری کے لئے سب سے اہم ترین مسئلہ اس کے تحفظ جان کا ہو تا ہے، عہد اسلامی میں اقلیتوں کو بیہ حق یوری طرح حاصل تھا، مثلاً:

ﷺ خبیلہ بکر بن وائل کے ایک مسلمان نے حیرہ کے ایک عیسائی کو جان سے مارڈالا، حضرت عمر ؓ کو اس کا علم ہواتو تحریری فرمان بھیجا کہ قاتل کو مقتول کے وار ثوں کے حوالہ کر دیا جائے، چنانچہ قاتل (جس کا نام حنین تھا) مقتول کے ور ثہ کے حوالہ کر دیا گیا 267

☆ حضرت علیؓ نے اپنے عہد حکومت میں اعلان فرمایا:
من کان لہ ذمتنا فدمہ کدمنا و دیتہ کدیتنا 268
ترجمہ: یعنی جولوگ ذمی ہیں ان کاخون اور خون بہا ہمارے خون اور خون بہا کے برابر

-4

<sup>266 -</sup> فتوح البلدان ج ١ ص ٧٨ ، المؤلف : أحمد بن يحيى بن جابر البلاذري (المتوفى : 279هـ)

<sup>267 -</sup> نصب الرابة للزيلعي ۴/۳۳۵ مطبوعه د بلي

<sup>268</sup> \_\_نصب الر ابتر 268

کہ حضرت علیؓ کے عہد خلافت میں کسی مسلمان نے ایک غیر مسلم کا قتل کیا توانہوں نے حکم دیا کہ قاتل کو مقتول کے حوالہ کر دیاجائے، مقتول کے ورثہ نے اسلامی مساوات اور حضرت علیؓ کے انصاف سے متاکثر ہوکر قاتل کو معاف کر دیا اور حضرت علیؓ کے پاس حاضر ہو کر اس کی اطلاع دی تو آپ نے فرمایا کہ تم پر کیچھ دباؤتو نہیں ڈالا گیا؟ <sup>269</sup>

ہے۔ حضرت عمر فاروق ہی کے عہد خلافت کا واقعہ ہے جب ملک شام کے ایک بڑے حصہ پر مسلمانوں کا قبضہ ہو گیا تو وہاں کے لوگوں نے انطاکیہ کے حکمر ال ہر قل کو ایک زبر دست فوج لیکر حمص کی طرف بڑھنے پر آمادہ کیا، جہال حضرت ابو عبیدہ اُسے ساتھیوں کے ساتھ خیمہ زن تھے، حضرت ابو عبیدہ ُکو غنیم کے لشکر جرار کی خبر ملی تو مجلس مشاورت منعقد کی ،اس کے بعد بیر رائے پاس ہوئی کہ حمص کو خالی کر کے دمشق کو محاذ بنایا جائے ، مگر حمص حجور ٹے سے پہلے حضرت ابو عبیدہ ؓ نے یہ حکم جاری کیا کہ اب ہم اس کے دمشق کو محاذ بنایا جائے ، مگر حمص حجور ٹے سے پہلے حضرت ابو عبیدہ ؓ نے یہ حکم جاری کیا کہ اب ہم اس کے دمشق

<sup>269 -</sup> نصب الراية ٢/٣٣٥

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup> - قوانين عالم ميں اسلامی قانون کاامتياز ۲۹۳ / ابحواله کتاب الاوائل للمسعودی

باشندوں کو دشمنوں سے بچانے کی طاقت نہیں رکھتے، اس لئے ان سے جزیہ یاخراج کے نام پر جو کچھ لیا گیاتھاوہ انہیں واپس کر دیا جائے، کیونکہ یہ جزیہ حفاظت کی خاطر وصول کیا جاتا ہے، چنانچہ اہل حمص کو ان کی پوری رقم واپس کر دی گئی، اس رقم کی واپس سے اہل حمص بہت متأثر ہوئے، اور کہا کہ ہمیں تم مسلمانوں کی حکومت بہت عزیز ہے، ہم تمہارے آنے سے قبل ظلم وجور میں مبتلا تھے، ہم تمہاراساتھ دیں گے اور تمہاری فوجوں کے کاندھے سے کاندھا ملا کر ہر قل کی فوج سے آخری دم تک لڑیں گے، یہودیوں نے بھی توراۃ کی قسم کھا کر کے کاندھے سے کاندھا ملا کر ہر قل کی فوج سے آخری دم تک لڑیں گے، یہودیوں نے بھی توراۃ کی قسم کھا کر بہی بات کہی، اہل حمص نے مسلمانوں کو دعائیں دیں، کہ خدا تمہیں دوبارہ فتح عطا کرے اور یہاں واپس لائے ، آج تمہاری جگہ اگر رومی ہوتے تو وہ کچھ بھی واپس نہ کرتے، بلکہ ہماری باقی ماندہ چیزیں بھی لوٹ لیتے، 271

انگریزی میں مال اور جائداد کے حقوق کو "رائٹ آف پراپرٹی"اور "رائٹ آف لینڈ" کہتے ہیں،اسلامی عہد حکومت میں اس باب میں مکمل مساوات کو ملحوظ رکھا گیا،مثلاً:

خضرت عمر النے کے لئے اللہ شخص نے دجلہ کے کنارے گھوڑوں کے پالنے کے لئے ایک رمنہ بنانا چاہا، آپ نے حضرت ابوموسیٰ اشعری گوجو اس وقت بصرہ کے گور نر شخص تحریر فرمایا، کہ اگر وہ زمین کسی غیر مسلم اقلیت کی نہ ہو اور نہ اس میں ان کی نہروں اور کنووں کا پانی آتا ہو توسائل کو زمین دے دی جائے 272

☆ حضرت امام ابوبوسف نے کتاب الخراج میں وضاحت کے ساتھ یہ مسکلہ لکھا ہے:
 ولیس لہ ان یاخذہا بعد ذلک منہم و هی یتو ار ثونہا و یتبایعون
 273

ترجمہ: یعنی امام وقت کو بیراختیار نہیں کہ اس کے بعد کسی اقلیت سے زمین چھین لے،

تحفظ مال كاحق

<sup>271 -</sup> فتوح البلدان ج اص ١٢٤ بحو اله الفاروق ج اص ١٢٨،١٢٧

<sup>272 -</sup> فتوح البلدان: ۳۵۱

<sup>273 -</sup> فتوح البلدان: ٣٢٨

وہ ان کی ملک ہے ان میں نسلاً بعد نسل منتقل ہوتی رہے گی اور وہ اس کو خرید و فروخت کر سکتے ہیں"

#### مذہبی آزادی

مذہبی معاملہ میں اسلامی آئین ریاست کے ہر فرد کو پوری آزادی دیتا ہے، اسلام ایک سچا مذہب ہے۔ اس کا آئین ایک معاملہ میں اسلامی آئین ہے اس کی تبلیغ کی جائے گی اس کی صدافت پر دلیل وبر ہان پیش کیا جائے گا اس کی صدافت پر دلیل وبر ہان پیش کیا جائے گا اور اس کی توسیع واشاعت کی پوری حوصلہ افزائی کی جائے گی لیکن کسی کو اس کے قبول کرنے پر مجبور نہیں کیا جائے گا اور نہ کوئی سماجی دباؤ ڈالا جائے گا، قر آن کا فیصلہ جائے گا، اس کے لئے نہ کوئی جنگی اسلحہ استعال کیا جائے گا اور نہ کوئی سماجی دباؤ ڈالا جائے گا، قر آن کا فیصلہ

:\_\_\_

لَا إِكْرَاهَ فِيْ الدِّيْنِ قَدْتَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ الآية 274

ترجمہ: دین کے معاملے میں کوئی جرنہیں، حق باطل سے ممتاز ہو چکا ہے۔

ایک جگہ خودرسول پاک مَثَلَّ اللَّهِ مُعْلَم وَخاطب کر کے کہا گیا:

ایک جگہ خودرسول پاک مَثَلِّ اللَّهِ مُعْلِم اللَّهِ الآیة 275

ایک مَدُدَ اللَّه مُذَکِّرُ لَسُنْتَ عَلَیْهِم بِمُصنیْطِرِ الآیۃ 275

ترجمہ: الے پینمبر! آپ صرف نصیحت کرنے والے ہیں ان پر جرکرنے والے نہیں "

اس مضمون کی آیات قرآن کریم میں بھری پڑی ہیں، مسلمانوں نے اس آئین سے کتنی وفاداری برقی اس کے نظائر بھی تاریخ اسلامی میں بکثر سے موجود ہیں:

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup> - البقرة:٢٥٦

<sup>275 -</sup> الغاشية: ٢١،٢٠

وقت آیاتوانہوں نے مجھے آزاد کر دیااور کہاتمہاراجہاں جی چاہے چلے جاؤ<sup>276</sup>

خود ہمارے ہندوستان میں مسلم حکمر انی کا دور ۱۲ بے ھامیں شروع ہوا، محمد بن قاسم ۱۲ بے ھامیں پہلی بار سندھ آئے،ان کی عمر اس وقت سولہ (۱۲) برس کی تھی،انہوں نے سندھ آکر اپنی پالیسی کا اعلان اس طرح کیا:

"ہماری حکومت میں ہر شخص مذہب میں آزاد ہو گا،جو شخص چاہے اسلام قبول کرلے اور جو چاہے اینے مذہب پر رہے، ہماری طرف سے کوئی تعرض نہ ہو گا"

محدین قاسم صرف ساڑھے تین سال ہندوستان میں کھہرے، بہت سے مندر بنوائے، بہت سول کی مرمت کرائی، مندروں کو جاگیریں دیں،اور برہمنوں اور پجاریوں کے وظائف بحال رکھے،ان کے دور حکومت میں بڑے بڑے عہدے غیر مسلموں کے پاس تھے 277

محد بن قاسم گی عدل پروری اور محاس کار عایا پر اتنااثر پڑا کہ جب وہ سندھ سے رخصت ہوئے، تو ان کی یاد میں ایک دھرم شالہ تعمیر کیا گیا، کچھ ہندؤوں اور بودھوں نے محمد بن قاسم کا اسٹیجو بناکر ان کی پرستش شروع کر دی، 278

## مذہبی جذبات کا احترام

اسلامی ریاست میں مذہبی دعوت و تبلیغ کی اجازت ہے مگر ایک دوسرے کے مذہبی جذبات کا احترام ضروری ہے، تبلیغ میں جارحانہ انداز اختیار کرنے سے روکا گیا ہے: و لاتسبو االذین یدعون من دون الله الآیۃ<sup>279</sup> ترجمہ: جن معبودوں کو بہلوگ اللہ کے سوایکارتے ہیں ان کوبرانہ کہو"

<sup>276 -</sup> كتاب الأموال: ١/١٥٣)

<sup>277 -</sup> ہندوستان میں اسلام ص جناب عبد الباری ایم اے

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup> - آئینهٔ حقیقت ج اص ۱۰ ااسلام امن و آشتی کاعلمبر دار ص ۷۲

<sup>279</sup> الانعام: ١٠٨

ولا تجادلو اابل الكتاب الابالتي بي احسن 280 ترجمه: الل كتاب سے بحث نه كرو مگر احسن طريقه سے"

ابہ صین اسکندریہ فتح ہوا تو وہاں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی ایک تصویر تھی، تصویر اسلام میں ناپسندیدہ چیزہے، اس بناپر کسی مسلم سپاہی نے اپنے تیرسے تصویر عیسیٰ کی ایک آنکھ پھوڑڈالی، اس پر عیسائیوں کو تکلیف ہوئی، اور انہوں نے حضرت عمر و بن العاص کے پاس مقدمہ کیا اور مطالبہ کیا کہ حضرت محمد صَّلَی اللّٰی اللّٰہ کیا کہ حضرت محمد صَّلَی اللّٰی اللّٰہ کیا کہ حضرت محمد صَّلَی اللّٰہ کیا کہ حضرت عمر و بن العاص کی آئکھ پھوڑڈالیں، حضرت عمر و نے جواب دیا تصویر کی کیاضر ورت ہے، ہم لوگ موجود ہیں تم جس کی آئکھ چاہو پھوڑڈالو، پھر اپنا خَجْر ایک عیسائی کے ہاتھ میں دے کر اپنی آئکھیں سامنے کر دیں، یہ س کر عیسائی کے ہاتھ سے خُجْر گر گیا اور وہ اپنے دعویٰ سے کر دستبر دار ہو گے کہ جو قوم اس درجہ دلیر، فیاض، انصاف پہند اور فراخ دل ہو اس سے انقام لینا بے رحمی اور ناقدری

#### مذبهي حقوق كاتحفظ

اسلامی قانون میں اقلیتوں کے مذہبی حقوق کو بھی پوراتحفظ دیا گیاہے جیسا کہ معاہدہ نبوی کی روشنی میں پہلے ذکر کیا جاچکاہے، حکومت وقت کے لئے یہ درست نہیں کہ وہ کسی قوم یا فرقہ کے مذہبی مقامات پر تسلط جمائے یاان کے مذہبی نظام میں مداخلت کرے، بعض واقعات بطور نمونہ پیش ہیں:

کے حضرت خالد بن الولید ؓ نے حضرت ابو بکر ؓ کے زمانہ ُ خلافت میں جب حیرہ پر فتح حاصل کی توبیہ معاہدہ لکھ کر دیا:

لايهدم لهم بيعة ولاكنيسة ولايمنعون من ضرب النواقيس و لايمدم اخراج الصلبان في يوم عيدهم 282

<sup>280</sup> - العنكبوت: 280

281 - خطبات شبلی ص ۱۵۲ - خطبات

282 - كتاب الخراج لا في يوسف في على الخراج لا في الخراج الخراج الخراج المالي يوسف في المالي ا

ترجمہ: یعنی ان کے گرجے اور عبادت خانے برباد نہیں کئے جائیں گے نہ ان کو سکھ بجانے سے منع کیا جائے گانہ عید کے دن صلیب نکالنے سے ان کوروکا جائے گا"

حضرت خالد بن الوليد ﴿ كِ ايك اور معاہدہ كے الفاظ ہيں:

لايهدم لهم بيعة ولا كنيسة وعلى ان يضربوا نواقيسهم في ايتساعة شاؤا من ليل او نهار الا في اوقات الصلوة وعلى ان يخرجوا الصلبان في ايام عيدهم 283

ترجمہ: ان کے گرجے اور عبادت خانے برباد نہ کئے جائیں گے، وہ نماز کے وقتوں کے سوا رات دن میں جس وقت چاہیں ناقوس بجائیں ، اور اپنے تیوہاروں میں صلیب نکالیں۔

امام ابوبوسف ؓ نے کتاب الخراج میں اس قسم کے اور بھی کئی معاہدات کا ذکر کیا ہے، مثلاً:

انما كان الصلح جرى بين المسلمين وابل الذمة فى اداء الجزية وفتحت المدن على ان لا تهدم بيعهم ولا كنائسهم داخل المدينة ولا خارجها على ان تلو ا من ناداهم عن عدوهم وعلى ان يخرجواالصلبان فى اعيادهم ففتحت الشام كلها والحيرة الا اقلها على هذا فلذلك تركت البيع والكنائس ولم تهدم 284

ترجمہ: یعنی مسلمانوں اور ذمیوں میں جزیہ کی بناپر جو صلح ہوئی تھی، اس شرط پر ہوئی تھی کہ ان کی خانقابیں اور گرجے شہر کے اندر ہوں یا باہر برباد نہ کئے جائیں گے اور یہ کہ ان کی خانقابیں اور گرجے شہر کے اندر ہوں یا باہر برباد نہ کئے جائیں گے اور یہ کہ ان کا کوئی دشمن ان پر چڑھ آئے توان کی طرف سے مقابلہ کیا جائے گا، اور یہ کہ وہ تیوہاروں میں صلیب نکالنے کے مجاز ہوئے ، چنانچہ پوراشام اور حیرہ (باشتناء

<sup>283 -</sup> كتاب الخراج ص ٨٦

<sup>284 -</sup> كتاب الخراج ص٨٦

بعض مواضع کے )ان ہی شر ائط پر فتح ہوئے ،اور یہی وجہ ہے کہ خانقاہیں اور گر جے اسی طرح جھوڑ دیئے گئے اور برباد نہیں کئے گئے۔

ہے۔ حضرت عمر ﷺ نے بیت المقدس کے کلیسا کے ایک گوشے میں نماز پڑھی پھر خیال آیا کہ مسلمان میری نماز کو ججت قرار دے کر کہیں عیسائیوں کو نکال نہ دیں، اس لئے ایک خاص و ثیقہ لکھ کر بطریق کو دیا جس کی روسے کلیسا کو عیسائیوں کے لئے مخصوص کر دیا گیا، اور یہ پابندی لگادی گئی کہ ایک وقت میں صرف ایک ہی مسلمان کلیسامیں داخل ہو سکتاہے اس سے زیادہ نہیں۔

کے خلیفہ ہادی کے زمانہ میں ۱۹۹ ہے میں جب علی بن سلیمان مصر کا گورنر مقرر ہوا تو حضرت مریم کے گرجا اور چند گرجوں کو منہدم کرادیا، ہادی نے ایک سال کی خلافت کے بعد وفات پائی اور ہارون رشید تخت نشیں ہوا، اس نے علی کو معزول کر کے الے بھیں موسیٰ بن عیسیٰ کو مصر کا گورنر مقرر کیا موسیٰ نے گرجوں کے معاملہ میں علاء سے استفتاء کیا اس وقت مصر میں حضرت لیث بن سعد سے بزرگ عالم دین تحے انہوں نے فتویٰ دیا کہ منہدم شدہ گرجے دوبارہ تعمیر کئے جائیں اس لئے کہ یہ تمام گرجے خود صحابہ اور تابعین نے تھیر کرائے تھے، چنانچہ سرکاری خزانے سے تمام گرجوں کی تعمیر کرائی گئی گئی 286

<sup>&</sup>lt;sup>285</sup> - الفاروق ج ٢ ص ١٣٧

<sup>286 -</sup> تاريخ مصر للمقريزيُّ: 11/11/10 كنجوم الزاهر ة واقعات: 1 كاره بحواليه قوانين عالم ..... ٢٩٦ / ١

میں چاہا کہ عیسائی کسی بھی قیمت پر جامع مسجد کے لئے اس زمین سے دستبر دار ہو جائیں اس لئے کہ جامع مسجد نگل پڑر ہی تھی، لیکن عیسائی راضی نہ ہوئے، ولید کا زمانہ کو کومت آیا تو اس نے اولاً بڑی رقم کی پیش کش کی لیکن عیسائیوں نے صاف انکار کر دیا، ولید نے غصہ میں آگر کہا کہ تم بخو ثی نہ دوگے تو میں جراً لے لول گا، عیسائیوں نے خواہ مخواہ ولید کو اشتعال دلایا کہ جو شخص کسی گرجے کو نقصان پہونچا تاہے وہ پاگل یا کوڑھی ہوجا تاہے ولید نے اشتعال میں آگر خود کدال ہاتھ میں کی اور گرجا کی دیوار ڈھانی شروع کی اور بالآخر گرجا مسجد میں شامل کرلیا گیا، حضرت عمر بن عبد العزیز گازمانہ آیا تو عیسائیوں کو انصاف کی امید بند ھی اور گرجا کا مقدمہ ان کی خدمت میں بیش کیا، حضرت عمر بن عبد العزیز گانے دیا ہے وہ عیسائیوں کو واپس کر دیا جائے، اس پر مسلمانوں کو بیحد رنج ہوا کہ ہم جس مسجد میں نمائل کیا گیا ہے وہ عیسائیوں کو واپس کر دیا جائے، اس پر مسلمانوں کو بیحد رنج ہوا کہ ہم جس مسجد میں نمائل کیا گیا ہے وہ عیسائیوں کو واپس کر دیا جائے، اس پر مسلمانوں کو بیحد رنج ہوا کہ ہم جس مسجد میں نمائل کر خوشامدیں کیں کہ کسی طرح خدا کے واسطے مسجد کو بچالو، عیسائی کہنے سننے پر راضی عیسائیوں کے پاس جاکر خوشامدیں کیس کہ کسی طرح خدا کے واسطے مسجد کو بچالو، عیسائی کہنے سننے پر راضی اور دربار خلافت کو اس کی اطلاع دی گئی، چنانچہ حضرت عمر بن عبد العزیز آئے جامع مسجد کے مقبوضہ حصہ کی انہدا می کاروائی مو قوف کرادی۔ 287

د نیا کا کوئی بھی نظام قانون اپنے عہد حکومت میں توسع وانصاف کی ایسی شاندار مثال پیش کرنے

سے قاصر ہے۔

ا قلیتوں کے لئے نئے عبادت خانوں کی تغمیر

اسلامی قانون کے مطابق اقلیتوں کو حسب معاہدہ اپنے نئے عبادت خانے تعمیر کرنے کی اجازت

-4

وَالْحَاصِلُ أَنَّهُمْ يُمْنَعُونَ من الْإِحْدَاثِ مُطْلَقًا إِلَّا إِذَا وَقَعَ الصُّلْحُ على الْإِحْدَاثِ أَقَامِ الْتَقْولِ وَلَا اسْتِثْنَاءَ في ظَاهِر الْإِحْدَاثِ أوعلى أَنَّ الْأَرْضَ لهم على هذا الْقَوْلِ وَلَا اسْتِثْنَاءَ في ظَاهِر

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup> - فتوح البلد ان: ۱۲۵

الرِّوَايَةِ 288

چنانچہ مسلمانوں نے اپنے عہد حکومت میں نہ صرف یہ کہ اقلیتوں کی عباد تگاہوں کو مکمل تحفظ فراہم کیا بلکہ بے شار نئے بت خانوں اور گر جاگھروں کی تغمیر کی بھی اجازت دی بلکہ بہت سے حکمر انوں نے ان کی مالی سرپرستی بھی فرمائی، اور بہت ہی جائیدادیں ان کے لئے خاص کیں اس کی مثالیں اسلامی تاریخ میں بے شار ہیں:

ہمصرکے بیشتر گر جاگھر اور عبادت خانے خو د صحابہ اور تابعین نے تغمیر کرائے تھے، <sup>289</sup> ﷺ بغداد خاص مسلمانوں کا آباد کیا ہواشہر ہے، وہال کے گر جوں کے نام معجم البلدان میں بکثر ت ملتے ہیں۔

ہوٹیس نے جو ۳۲۳ھ میں اسکندریہ کالارڈ بشااپنی کتاب میں جو عربی زبان میں ہے اور جس کو پروفیسر پو کاک نے لا تینی زبان میں ترجمہ کرکے شائع کیااس قشم کے بہت سے گرجوں کے اور حالات لکھے ہیں۔

ہ ہشام بن عبد الملک کے عہد حکومت میں عراقین کے گورنر خالد بن عبد اللّٰہ قسری نے اپنی عبداللّٰہ قسری نے اپنی عبسائی ماں کے لئے گر جانغمیر کرایا۔

ﷺ عضد الدولة جوبڑا نامور شہنشاہ گذراہے اور نہایت صاحب فضل و کمال تھا اپنے وزیر نصر بن ہارون کو چرچ اور گرجاؤں کے بنانے کی عام انتھی، چنانچہ اس نے ۲۹ سیرے میں پوری سلطنت میں کثرت سے چرچ اور گرجے تعمیر کرائے 290

 $<sup>^{288}</sup>$  - البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج  $^{0}$  ص  $^{0}$  1 (ين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة  $^{0}$  ها الوفاة  $^{0}$  سنة الوفاة  $^{0}$  ها الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت

<sup>289 -</sup> تاریخ مصرللمقریزی ج ۲ ص ۵۱۱

<sup>&</sup>lt;sup>290</sup> - ابن اثيرٌ واقعات <sup>290</sup>

آفاق حیثیت رکھتے ہیں اور جن کی مذہبی عصبیت کولیکر بعض آزاد مزاج مؤرخین نالاں نظر آتے ہیں ان شدت پبند حکمر انوں نے بھی اپنے اپنے عہد حکومت میں بت خانوں اور مندروں کونہ صرف تحفظ فراہم کیا بلکہ ان کوبڑی جاگیریں بھی عطا کیں ،ان پر اقلیتوں کے خلاف جوالزامات لگائے جاتے ہیں وہ سر اسر بے بنیاد اور غلط ہیں 291

ہر کہ اس طرح سلطان محمود غزنوی ؓ کے عہد کو غیر مسلموں کے خلاف شدت پبندی کے عنوان سے بدنام کیاجا تاہے، جبکہ سومناتھ کامندراس بدنام کیاجا تاہے، جبکہ سومناتھ کامندراس وقت محمود کے مخالفین کی سیاسی اور فوجی سرگر میوں کا مرکز تھا،سارے شکست خوردہ راجاؤں نے وہاں اپنا مرکز بنالیا تھا۔

محمود اگر ایساہی کٹر تھا تو اس دور میں ہز ارول مندر کیول محفوظ رہے ،اور جو غیر مسلم ہے ان کو بزور اس نے مسلمان کیول نہیں بنالیا تھا؟۔۔۔۔ محمود غزنوی ؓ کے بہال ہندؤوں کی با قاعدہ فوج موجود تھی ،جن میں تلک سندر اور نیج ناتھ جیسے جزلول کے نام کافی نمایاں ہیں ،محمود غزنوی کے بیٹے مسعود کو پنجاب میں امن قائم کرنے کے لئے اپنے ہی بھائی سے جنگ کرنی پڑی تو اس نے تلک سندر کی سر کردگی میں اپنی فوج محبیجے 292۔

ﷺ خلہیر الدین بابر ؓ نے ہندوستان میں مغلیہ حکومت کی بنیاد رکھی،اس نے مرض الموت میں اپنے علے ہمایوں کو وصیت کی:

"اے فرزند! ہندوستان کی سلطنت مختلف مذاہب سے بھری ہوئی ہے ،خدا کا شکر ہے کہ اس نے تم کواس کی بادشاہت عطاکی ، تم پر لازم ہے کہ اپنے لوح دل سے تمام مذہبی تعصیات کو مٹادواور ہر مذہب کے طریقہ کے مطابق انصاف کرو<sup>293</sup>

<sup>291 -</sup> تفصیل کے لئے دیکھئے احقر کی کتاب " قوانین عالم میں اسلامی قانون کا امتیاز ۲۹۷ تا ۱/۳۲۸ ا

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup> - نه هبی رواداری، بحواله پالی ځکس ان پری مغل ٹائمس ص ۴۹،۴۶

<sup>&</sup>lt;sup>293</sup> - اسلام امن وآشتی کا علمبر دار ص ۲۸

اسلامی قانون کے مطابق اگر کوئی عیسائی گرجابنانے کی وصیت کرجائے تو اسلامی عدالت اس کر وصیت کرجائے تو اسلامی عدالت اس وصیت کوجائز تسلیم کرتی ہے،لیکن اگر وہ مسجد بنانے کی وصیت کرے تو ناجائز قرار پائے گی<sup>294</sup>

#### مذہبی عہدے اور او قاف

مسلمانوں نے عبادت خانوں کے عہدوں اور ان کے او قاف سے بھی کوئی تعرض نہیں کیا اور ان کو علیٰ حالہ جیجوڑدیا، اسلئے کہ قانون اسلامی کی ہدایت یہی ہے، چند مثالیں:

خضرت عمروبن العاص نے مصر فنچ کیا تو گر جاؤں کی مو قوفہ اراضی بحال رہنے دیں، چنانچہ اس قشم کی اراضی <u>400 ہے</u> تک موجود تھیں،ان کی مقد ار پچیس ہز ار قد ان تھی<sup>295</sup>

کم محمد بن قاسم نے سندھ فنخ کیا تو ہر ہمنوں کو بلا کر جو اعلان کیا اس کا تذکرہ مورخ علی بن حامد نے اپنی تاریخ سندھ میں کیاہے:

"تم لوگ اپنے معبودوں کی عبادت کرو، اپنے غریبوں کے ساتھ حسن سلوک کرو، اپنے مذہبی تہوار مناؤ، اور اپنی تمام رسموں کو بحالاؤ، جو تمہارے آباءواجداد کرتے تھے اور برہمنوں کے لئے جو تمہارے یہاں نظام مال ہے اس کو بدستور باقی رکھو<sup>296</sup>

ہنیامن مصر میں عیسائیوں کے بڑے مذہبی عہدہ" پیٹریارک" پر فائز تھا، مگر مصر پر ایرانیوں کے تسلط کے زمانے میں بھاگ گیا تھا اس کو عہد اسلامی میں خود حضرت عمر وبن العاص ﷺ نے • بے صین تحریری فرمان بھیج کر بلوایا، اور پیٹریارک کے عہدے پر مامور کیا <sup>297</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>294</sup> - ہدایہ باب وصیۃ الذمی جہم ص ۲۷۳

<sup>295 -</sup> تاریخ مصر للمقریزی ج ۲ ص ۹۹۹

<sup>&</sup>lt;sup>296</sup> - اسلامی قانون کا امتیازج اص۲۹۸

<sup>297 -</sup> تاریخ مصر للمقریزی ج ۲ ص ۹۹۹

## با کمال غیر مسلموں کی قدر شاشی

عموماً حکمرال قوم مفتوح قومول کو جانوروں سے زیادہ درجہ نہیں دیتی، ہندو آرین ہندوستان میں آئے تو یہال کے اصلی باشندول کو اس طرح خاک میں ملادیا کہ خود ان کو بھی شودر کے لقب سے عار نہ رہا، رومن نے تمام مفتوحہ قوموں کو گویا غلام بنار کھا تھا مگر اسلامی حکومتوں نے مسلمانوں اور ذمیوں کو مساوی حیثیت دی،۔۔۔۔اگر کوئی غیر مسلم بھی صاحب کمال ہو تا تو اسلامی عہد حکومت میں اس کا اعتراف کیا جاتا تھا، اس کی قدر افزائی ہوتی تھی اور محض مذہبی اختلاف اس کی تحسین و تعریف میں مانع نہ بتا، یہاں تک کہ اسلامی تاریخوں میں بھی جہاں ان کے بعض اہل کمال کانام آیا ہے تو اسخے احترام کے ساتھ لیا گیا ہے کہ ناواقف آدمی جو ان کے مذہب سے واقف نہ ہو بادئ النظر میں ان کو مسلمان فاضل تصور کرلے مثلاً بختیشوع، جریل، سلمویہ، خین بن اسحاق، یو حنابن ماسویہ، ابواسخق صابی کا تذکرہ اسلامی تاریخ کی کتابوں میں بڑی عظمت سے لیا گیا ہے، نمونہ کے طور پر صرف ایک مثال پیش ہے:

التلمیذ بغداد کاایک معزز عیسائی طبیب تھا، مملکت میں اس کی شان کس قدر بلند تھی اس کااندازہ ابن العیری کے اس بیان سے ہوتا ہے:

أماالتلميذالطبيب النصراني البغدادي ففاضل زمانه وعالم أوانه خدم الخلفاء من بني العباس وتقدم في خدمتهم وارتفعت مكانته لديهم وكان موفقاً في المباشرة والمعالجة عالماً بقوانين هذه الصناعة عمر طويلاً وعاش نبيلاً جليلاً وكان شيخاً بهي المنظر حسن الرواء عذب المجتنى و المجتبى لطيف الروح ظريف الشخص بعيد الهم عالي الهمة ذكي الخاطر مصيب الفكر حازم الرأي و له في نظم الشعر كلمات راقية رائفة شافية شائقة تعرب عن لطافة طبعه-

ومن شعره: كانت بلهنية الشبيبة سكرةً فصحوت واستأنفت سيرة مجملٍ و قعدت أرتقب الفناء كراكبٍ

#### عرف المحل فبات دون المنزلِ 298

عماد کاتب نے جو سلطان صلاح الدین کا میر منشی تھا اس کو سلطان الحکماء کے لقب سے مخاطب کرکے یہ الفاظ لکھے ہیں:

"ورأ يتم وهو شيخ بهى المظر ،حسن الرواء ،لطيف الروح ،بعيدالهم،عالى الهمتمصيب الفكر،حازم الرائے،وكنت اعجب في امره كيف حرم الاسلام مع كمال فهمم وغزارة علمه:

ترجمہ: میں نے اسے دیکھاوہ ایک پیرخوش شکل، شاند ار شخصیت کامالک، لطیف روح ، دوررس نگاہ والا ، عالی ہمت ، صائب الفکر اور مختاط رائے رکھنے والا ، مجھے حیرت ہوتی تھی کہ اس قدر وسعت علم اور کمال فہم کے باوجود وہ اسلام جیسی نعمت عظمیٰ سے محروم کیسے رہا؟ <sup>299</sup>

## ا قلیتوں کو سر کاری عہدے اور مناصب

سر کاری اعز ازات اور عہد وں میں بھی تبھی ذمیوں کے ساتھ امتیازی سلوک روانہیں رکھا گیا بلکہ بعض اسلامی حکومتوں نے مروت ومراعات کاریکارڈ قائم کر دیامثلاً:

ہے خلافت عباسیہ کے دربار کاخاص آئین یہ تھا کہ کسی شخص کانام دربار میں لقب یا کنیت کے ساتھ نہیں لیا جاسکتا تھا اور اس قاعدہ سے کوئی بہت زیادہ ہی بڑی عزت و مرتبہ کا آدمی مشتنیٰ ہو سکتا تھا، اکثر بڑے بڑے علماء بھی اس آئین سے مشتنیٰ نہیں تھے اس کے باوجو دمامون الرشید جبریل بن بختیشوع کانام دربار میں کنیت کے ساتھ لیتا تھا، اس کو دربار میں خاص الخاص مقام حاصل تھا مامون نے کہہ رکھا تھا کہ مجھ تک کوئی عرضی جبریل کے توسط ہی سے یہونے سکتی ہے "

<sup>298-</sup>تاريخ مختصر الدول ج ١ ص ١٦١، المؤلف: غريغوريوس بن اهرون الملطي، المعروف بابن العبري (المتوفى : 685هـ 298-تاريخ مختصر الدول ج ١ ص ١٦١، المؤلف: غريغوريوس بن اهرون الملطي، المعروف بابن العبري (المتوفى : 298-اسلام اورمستشر قين: ١٢٨/ ١٩علامه شبلي نعماني)

کہ المعتضد باللہ کے دربار میں جہاں تمام وزراء وامراء دست بستہ کھڑے رہتے تھے صرف وزیراعظم اور ایک صابی ثابت بن قرۃ کو بیٹھنے کی اجازت تھی ایک دن معتضد باللہ ثابت بن قرۃ کے ہاتھ میں ہاتھ دے کر مٹہل رہاتھا دفعۃ معتضد نے اپناہاتھ کھنچے لیا، ثابت خوف سے کانپ اٹھا، معتضد نے کہاڈرو نہیں میر اہاتھ تمہارے ہاتھ کے اوپر تھالیکن چو نکہ تم علم وفضل میں مجھ سے بڑھ کر ہواس لئے تمہاراہاتھ اوپر ہونا چاہئے۔

کے حضرت امیر معاویہ ﷺ عہد میں "ابن آثال" ایک عیسائی حمص کا فینانشیل کمشنر اور وہاں کا حاکم مقرر ہوا( تاریخ بعقوبی ذکر حضرت معاویہ ؓ)

ہے عبد الملک بن مروان خلیفۂ اموی کا چیف سکریٹری (کا تب) ابن سرجون ایک عیسائی تھا۔ ﷺ دولت عباسیہ میں ابو اسحاق صابی ایک ممتاز عہدیدار تھا ابن خلکان وغیرہ نے اس کے فضل وکمال کی بڑی تعریف کی ہے۔

کے سلطنت ویلم کا سرتاج عضد الدولۃ جو شہنشاہ کے لقب سے پکاراجا تا تھا،اس کاوزیر اعظم ایک عیسائی جس کانام نصر بن ہارون تھا۔

ہ خود ہندوستان میں عہد مغلیہ میں ہندؤں کوبڑے او نیچے فوجی عہد وں سے نوازا گیا اور اس میں صرف "اکبر"کی ہی خصوصیت نہ تھی بلکہ جہاں گیر، شاہ جہاں اور عالمگیر سب نے ہندؤں کو بڑے بڑے عہدے دیئے، شاہ جہاں کے دربار میں سب سے بڑا منصب نہ (۹) ہزاری تھا یعنی وہ ارکان سلطنت جن کو نو ہزار سواروں کے رکھنے کی تھی، اس سے نیچے ہفت ہزاری تھا، اس عہدہ پر مہابت خان خانان ممتاز تھا، اس کے نیچے بیخ ہزاری وغیرہ متحے اس درجہ کے مناصب پر مسلمانوں اور ہندؤں کی تعداد قریب برابر کھی، شاہ جہاں نامہ میں جن ہندو عہد یداروں کاذکر آیا ہے ان میں بعض حسب ذیل ہیں:

ينخ ہزارى منصب پر درج ذيل ہندو فائز تھے:

راجاجگت سنگھ ، گج سنگھ ، راؤر تن ہاؤڈا، جھجار سنگھ ، مالوجی رام وغیر ہ۔

چار ہزاری کے منصب پریہ لوگ تھے: راجہ پتھل داس، بھارت بندیلہ، راؤ سور، جگد بورائے،

گیاره هندوافسر دو ہزاری، باره ڈیڑھ ہزاری، سولہ ایک ہزاری، آٹھ نہ صدی، گیارہ ہشت صدی اور آٹھ ہفت صدی تھے اور ان سے نیجے عہدیدار توبے شار تھے۔

ﷺ آخری نظام حیدرآباد کے عہد حکومت میں مہاراجہ کشن پر شاد کو وزیر اعظم کا بلند ترین مقام حاصل تھا، اور بھی دیگر اسلامی حکومتوں کا یہی حال تھا، مسلم حکمر انوں کے یہاں بھی تنگ نظری نہیں رہی، غیر مسلموں کے حق میں یہ ہمیشہ فراخ دل رہے حتی کہ جن لوگوں نے ان کواذیتیں دیں، بے آبر و کیا، ان کو گھر وں سے نکالا، ان کا قتل عام کیا ان کے ساتھ بھی ان کارویہ منصفانہ رہا، اس کا اعتراف خود یور پی مصنفین نے بھی کیا ہے:

#### مشہور مستشرق منگمری واٹ لکھتاہے:

"غیر مسلم اقلیتوں سے سلوک کے معاملے میں اسلامی ریاستیں بحیثیت مجموعی بہترین ریکارڈر کھتی ہیں، ان کے ساتھ حسن سلوک مسلمانوں کے لئے ایک اعزاز کی بات تھی، خلفاء راشدین کے زمانے میں ذمیوں کے تحفظ کو مرکزی حیثیت حاصل بختی، ہر غیر مسلم اقلیت ہیت المال کو مال یانقدی کی صورت میں معاہدہ کے مطابق سالانہ جزیہ اداکرتی، اسے تقریباً اتناہی فی کس محصول بھی اداکرتا پڑتا، اس کے سلالے اسے ہیرونی دشمنوں سے تحفظ ملتا اور وہ ان داخلی جرائم سے بھی تحفظ کی مستحق بن جاتی جو خود مسلمانوں کو حاصل ہو تا۔....ہر اقلیت اپنے داخلی معاملات میں خود مختار تھی ....رسول اللہ (مُنَّ اللَّهُ اللَّهُ عَلَی کہ ہر ذمی اقلیت کو اپنے مذہبی معاملات میں واضح طور پر اس امرکی ضانت دی گئی کہ ہر ذمی اقلیت کو اپنے مذہبی معاملات میں مکمل آزادی حاصل ہوگی اور بہ آزادی بعد کے زمانوں میں بھی بر قرار رہی "300

<sup>300 -</sup> دى مجستى ويك وازاسلام شدوك اينله جنيكسن،لندن <u>١٩٨٧ - بحواله بنيا</u>دى حقوق:ص:٩٥١ -

آج بعض واقعات کا سہارا لیکر مسلم امت، مسلم ممالک اور در پردہ اسلام کو بدنام کرنے کی ساز شیں کی جارہی ہیں اور مختلف غیر اسلامی تنظیمیں اپنے اپنے انداز میں حقوق انسانی کی دہائی دے رہی ہیں، حالا نکہ اسلام حقوق انسانی کا اولین علمبر دارہے ، دنیانے حقوق انسانی کا درس اسلام اور پیغمبر اسلام سے لیا ہے، ساری دنیااس باب میں بالواسطہ یابلاواسطہ اسلام ہی کی خوشہ چیں ہے، مسلمانوں کے بہاں حقوق انسانی کا مکمل آئین اور نظام اس وقت سے موجو دہے جب دنیااس کے تصور سے بھی نابلد تھی اور جانتی بھی نہیں تھی کہ انسانی حقوق کا مفہوم اور اس کا دائرہ عمل کیا ہے؟ عام دنیا میں یہ چیز مغرب کے وسیلہ سے آئی،اور خو د مغرب میں اس کی تاریخ کے سام اور ہا اور ہا / دسمبر ۱۹۴۸ء میں جاکر پوری ہوتی ہے <sup>301</sup> جبکہ اسلامی تاریخ میں اس کا آغاز خو دیغیبر اسلام کی تعلیمات سے ہو تا ہے، اور نبی اکرم مَثَلَّ عَلَیْهُم کا خطبہ ججۃ الوداع اس باب میں انسانی تصور کی معراج ہے،اور آج دنیااس قدر ترقی کر لینے کے باوجو د اس سے بہتر منشور پیش نہیں کر سکی، قومی اور بین الا قوامی سطح پر انسانی حقوق کے لئے کی جانے والی کو ششوں کے نتیجے میں ۱۰/ دسمبر ۱۹۴۸ء کو اقوام متحدہ نے حقوق انسانی کاجو منشور جاری کیاوہ اسلامی منشور کے سامنے طفلانہ نظر آتاہے جبکہ اس نے بڑی حد تک اسلامی منشور سے بھی ضرور استفادہ کیا ہے ،اسی لئے اس منشور کے حق میں روس سمیت آٹھ(۸) ممالک نے رائے شاری میں حصہ نہیں لیا،اور متعد دیور پی مبصرین نے اس کو ایک تشنہ ونامکمل منشور قرار دیا، نمونہ کے لئے صرف ایک مفکر کاحوالہ پیش ہے: ہینز کیلسن تبصر ہ کرتا ہے: "خالص قانونی نقطه نظر سے دیکھا جائے تو منشور کی دفعات کسی بھی ملک پر انہیں تسلیم کرنے اور منشور کے مسودہ پااس کے ابتدائیہ میں صراحت کر دہ انسانی حقوق اور آزادیوں کو تحفظ کی پابندی عائد نہیں کر تیں، منشور کی زبان میں کسی ایسی تعبیر کی گنجائش نہیں ہے جس سے بیہ مفہوم نکاتا ہو کہ رکن ممالک اپنے شہریوں کو انسانی حقوق اور آزادیاں دینے کے قانونی طوریریا بندہیں۔302

<sup>301</sup> \_ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو حقیر مرتب کی کتاب "حقوق انسانی کا اسلامی منشور ص ۵ تا ۹

<sup>&</sup>lt;sup>302</sup> - دى لاء آف يونائليْد ليشن لندن <u>ص ١٥؛</u> • ١٩٥٠ء

#### آزادی ُرائے کامطلب

آج آزادی رائے کے حق کا جس طرح غلط استعال ہورہاہے اور اس کے مفہوم کو جس طور پر مسخ کیا جارہاہے اس کی کوئی مثال پچھلے ادوار میں نہیں ملتی، حالا نکہ اظہار خیال کی آزادی اسلامی آئین بھی دیتا ہے، اور اس سلسلے میں جتناتو سع اسلامی نظام میں ہے وہ کہیں اور نہیں ملتا، قرآن نے حکم دیا ہے:

تامرون بالمعروف و تنہون عن المنکر 303

ترجمه: تم بھلائی کا حکم دیتے رہواور برائی سے روکتے رہو"

لیکن اسلام اس حق کے منفی استعال کی اجازت نہیں دیتا، اسلام معاشرہ کویہ اختیار نہیں دیتا کہ وہ اس آزادی کو خیر کے خلاف یاشر کی اشاعت کے لئے استعال کرے، قر آن نے اس کو منافقین کی صفت قرار دیاہے:

> يامرون بالمنكر وينبون عن المعروف 304 ترجمه: يرائى كا حكم دية بين اور بجلائى سے روكة بين"

یہ حق آزادی کا غلط استعال ہے کہ کسی مذہب یا اس کی کسی محترم شخصیت کے خلاف توہین آمیز

انداز اختیار کیاجائے، قر آن نے اہل اسلام کو بھی اس سے روکا ہے:

و لاتسبو االذين يدعون من دون الله 305

ترجمہ: جن معبودوں کو بیراللہ کے سوالکارتے ہیں انہیں برانہ کہو"

انہی تعلیمات کا نتیجہ ہے کہ اسلامی معاشرہ کی پوری تاریخ میں کوئی ایک مثال ایسی پیش نہیں کی جاسکتی جس میں کسی مذہب کی محترم شخصیات کے خلاف توہین یابے احترامی کا سلوک کیا گیا ہو، مسلم امت کا سواد اعظم اس سفلی جذبہ سے پاک ہے جو ظاہر ہے کہ اسلامی تعلیمات کی جامعیت کا صدقہ ہے، اسلام ایک

<sup>303 -</sup> آل عمران:۱۱۰

<sup>304 -</sup> التوبة: ١١٨

<sup>305 -</sup> الانعام:١٠٨

حق دیتاہے تواس کے ساتھ اس کے منفی پہلوپر بھی نگاہ رکھتاہے اور اس سے بچنے کی تلقین کر تاہے...

ا قوام متحدہ نے جو عالمی منشور تیار کیااس میں آزاد کی اظہار کا توحق دیا گیا مگر اس کے دوسرے منفی پہلوسے کوئی تعرض نہیں کیا گیا ہے اس منشور کے نامکمل ہونے کی علامت ہے۔

دراصل یہ پروپیگنڈہ کا دور ہے اور اس میں سب سے بڑاکر دار میڈیاکا ہے اور آج میڈیا اسلام خالف قوتوں کے ہاتھ میں بازیچہ اطفال بناہوا ہے، اور اس کو جنگی اسلحہ کے طور پر استعال کیا جار ہاہے، جو کام پہلے صلیبی دور میں جنگی ہتھیار وں سے لیا جاتا تھاوہ آج میڈیا سے لیا جار ہاہے، آج اسلام اور مسلمانوں کی منفی تصویریں پیش کی جار ہی ہیں...،اسلامی تاریخ کو مسخ کیا جار ہا ہے، یوں پروپیگنڈوں کا یہ سلسلہ بہت قدیم ہے، صرف انداز اور ہتھیار تبدیل ہوئے ہیں، شکلیں نئی ہیں جذبہ نیا نہیں ہے، یہ وہی تسلسل ہے جو اسلام کے خلاف قبل سے چلا آر ہاہے۔

ے ستیزہ کاررہاہے ازل سے تاامر وز چراغ مصطفوی سے شرار بولہی

اس لئے آج بھی ہمیں وہی طریقہ عمل اختیار کرنا ہوگا جو ایسے موقعہ پر ہمارے سلف نے کیا تھا، ہمیں منفی اور جذباتی کے بجائے مثبت اور سنجیدہ طرز عمل اختیار کرنا ہوگا، اسلامی تعلیمات کی معنویت ایپ ذرائع ابلاغ سے دنیا کے ایک ایک انسان تک پہونچانی ہوگی، ہمیں جدید ذرائع ابلاغ اور وسائل جنگ تک خودر سائی حاصل کرنی ہوگی، عام انسانی برادری کے حق میں ہمیں اپنارویہ ہمدردانہ، داعیانہ اور فراخدلانہ رکھنا ہوگا اور باہمی رواداری اور محبت کی ہماری جو زریں تاریخ رہی ہے اس سے ہمیں روشنی حاصل کرنی ہوگی، حضرت ابو بکر صدیق گایہ جملہ جو انہوں نے اپنی زندگی کے آخری خطبہ میں ارشاد فرمایا تھا آج کے دور میں بہت معلیٰ خیز ہے:

وإن هذا الأمر الذي هو أملك بنا لا يصلح آخره إلا بما صلح به أوله 306

<sup>306 -</sup> تاريخ دمشق ج 44 ص 256 المؤلف : أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله المعروف بابن عساكر (المتوفى : 571هـ)

ترجمہ: یہ چیز جو ہمیں عنایت کی گئی ہے اس کے آخر کی اصلاح بھی اسی طرح ہوگی جس طرح کہ اس کے اول کی ہوئی۔

حضرت علیٰ کی طرف بھی اسی طرح کا قول منسوب ہے۔

حضرت امام مالک گایہ جملہ بھی بہت مشہورہے جو حضرت صدیق اکبر ؓ کے اسی ارشاد کا عکس ہے: لا یصلح آخر ہذہ الامۃ الاہما صلح اولہا 308

ترجمہ:اس امت کے آخری دور میں بھی وہی طریقہ اُصلاح کار گرہو گاجواس امت کے اولین دور

میں اختیار کیا گیا"

خراب جان کر جس کو بجھادیا تونے وہی چراغ جلاؤ تو روشنی ہو گی

<sup>307</sup> - الكامل في التاريخ ج 2 ص 34 المؤلف : أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد ، المعروف بابن الاثير (المتوفى : 630هـ)

 $<sup>^{308}</sup>$ - شرح سنن أبي داود ج 1 ص 2 المؤلف : عبدالمحسن العباد مصدر الكتاب : الشبكة الإسلاميةأعده للشاملة: أحمد عبدالله

# المل كتاب سے متعلق لعض احكام 309

نکاح د نیامیں انسانوں کے در میان ہونے والاسب سے اہم معاملہ ہے جس سے انسانیت کی بقاوابستہ ہے ،اسی لئے شریعت نے اس کے لئے بہت سی ہدایات دی ہیں جن کی روشنی میں خوشگوار از دواجی زندگی گذاری جاسکتی ہے ،اور ایک بہتر نسل کی تغییر ہوسکتی ہے۔

## اہل کتاب خواتین سے نکاح کی اجازت

<sup>-----</sup> حواشی ------ حواشی

<sup>309 -</sup> تحرير بمقام جامعه ربانی منوروانثریف، بتاریخ صفر المظفر کے ۲۰۱۳ بیرے مطابق دسمبر 10۰٫ ع

## اہل کتاب سے مراد

(۱) اہل کتاب سے مراد فقہاء کے نزدیک وہ غیر مسلم ہیں جو کسی دین ساوی پر اعتقاد رکھتے ہوں اور ان کے پاس کوئی نازل شدہ آسانی کتاب بھی موجود ہو، مثلاً تورات، انجیل، زبور، صحف ابراہیم اور صحف موسیٰ وغیرہ، خواہ ان کاعقیدہ و عمل بگڑ چکا ہو، اس تعریف کے مطابق جو قومیں اپنے فد ہب کے آسانی ہونے کی مدعی ہیں لیکن ان کے پاس کوئی منزل آسانی کتاب موجود نہیں ہے، وہ اہل کتاب کی مصداق نہیں ہیں ، اسی طرح کسی کتاب کے مصادق نہیں ہونے کے لئے اس کا ثابت شدہ ہونا ضروری ہے، محض دعوی کافی نہیں ، اور نہیں طرح کسی کتاب کے آسانی عابدین گھتے ہیں:

في النهرعن الزيلعي واعلم أن من اعتقد دينا سماويا وله كتاب منزل كصحف إبراهيم و شيث و زبور داود فهو من أهل الكتاب فتجوز مناكحتهم وأكل ذبائحهم قوله (على المذهب) أي خلافا لما في المستصفى من تقييد الحل بأن لايعتقدوا ذلك ويوافقه ما في مبسوط شيخ الإسلام يجب أن لا يأكلواذبائح أهل الكتاب إذا اعتقدوا أن المسيح إله وأن عزيرا إله ولا يتزوجوانساءهم قيل و عليه الفتوى ولكن بالنظر إلى الدليل ينبغي أنه يجوز الأكل والتزوج اه قال في البحر وحاصله أن المذهب الإطلاق لما ذكر شمس الأئمة في المبسوط من أن ذبيحة النصراني حلال مطلقا سواء قال بثالث ثلاثة أولإطلاق الكتاب هناوالدليل ورجحه في فتح القديربأن القائل بذلك طائفتان من اليهود والنصارى انقرضوا لأكلهم مع أن مطلق لفظ الشرك إذا ذكرفي لسان الشرع لاينصرف إلى أهل الكتاب وإن صح لغة في طائفة أو طوائف لما عهد من إرادته به من عبد مع الله تعالى غيره ممن لا يدعى اتباع نبي وكتاب إلى آخر ما ذكره اه قوله (وفي النهر الخ)مأخوذ من الفتح حيث قال وأما المعتزلة فمقتضى الوجه حل مناكحتهم لأن الحق عدم تكفيرأهل القبلة و إن وقع إلزامافي المباحث بخلاف من خالف القواطع المعلومة بالضرورة من الدين مثل القائم بقدم العالم ونفي العلم بالجزئيات على ماصرح به المحققون 310

(۲) قرآن کریم میں مختلف اقوام و ملل کے ضمن میں صائبین کا بھی ذکر آیا ہے: إِنَّ الَّذِینَ آمَنُوا وَالَّذِینَ هَا دُوا وَالصَّابِئِینَ وَالنَّصَارَی وَالْمَجُوسَ وَالَّذِینَ اللَّهَ عَلَی کُلِّ شَیْءٍ شَهِیدٌ 311 اَشْرَکُوا إِنَّ اللَّهَ عَلَی کُلِّ شَیْءٍ شَهِیدٌ 311 ترجمہ: مسلمان، یہود، صائبین، نصاری اور مجوس اور مشرکین کے در میان اللّٰدیاک قیامت کے دن فیصلہ فرمائے گا، بے شک اللّٰہ ہم چیز کے گواہ ہیں۔

## صابئين كامصداق

 $^{310}$ حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ابن عابدين. ج  $^{7}$  ص  $^{7}$  الناشر دارالفكر للطباعة والنشر .سنة النشر  $^{1421}$ ه  $^{1400}$ م. مكان النشر بيروت. عدد الأجزاء  $^{8}$ )

،جو ستاروں کی بے پناہ تا ثیر کی قائل ہے ،وغیرہ <sup>312</sup>زیادہ تراہل تاریخ کی رائے بھی یہی ہے <sup>313</sup>

یہ فرقہ آج موجود ہے یا نہیں؟ مختلف اقوال ہیں ، بعض لو گوں کا خیال ہے کہ اس کا ایک فرقہ بطائحہ اب بھی ایر ان وعر اق کے سواحل پرپایاجا تاہے<sup>314</sup> واللہ اعلم بالصواب۔

لیکن میرے خیال میں یہ بحث بے موقعہ ہے، کیونکہ اگر ان کا وجود آج متحقق بھی ہوجائے توان کا اہل کتاب ہونا متحقق نہیں ہے، اس لئے کہ قرآن کریم میں اہل کتاب کی حیثیت سے ان کا ذکر نہیں آیا ہے، اہلکہ مسلمانوں سے مختلف چند ادبیان واقوام (یہود و نصاری اور مجوس وغیرہ) کے ضمن میں ان کا ذکر آیا ہے، اس لئے ان کا اہل کتاب ہونا ثبوت طلب ہے، جب تک یقین سے ان کا اہل کتاب ہونا ثابت نہ ہوجائے ان پر اہل کتاب ہونا ثابت نہ ہوجائے ان پر اہل کتاب کے احکام عائد نہیں ہوسکتے، اور نہ ان کی موجودگی فقہی طور پر زیر بحث آسکتی ہے۔

## موجودہ دور کے یہو دونصاریٰ کا حکم

<sup>312 -</sup> روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني ج ١٣ ص ٢٥ المؤلف : شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الألوسي (المتوفى : 1270هـ) تفسير الفخر الرازي ، المشتهر بالتفسير الكبير و مفاتيح الغيب ج ١١ ص ١٠ المؤلف : أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي الملقب بفخر الدين الرازي خطيب الري (المتوفى : 606هـ) تفسير القرآن العظيم ج ٥ ص ٢٠٠ المؤلف : أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي (المتوفى : 774هـ) المحقق : سامي بن محمد سلامة الناشر : دار طيبة للنشر والتوزيع الطبعة : الثانية 1420هـ - (المتوفى : 371هـ) عدد الأجزاء : 8 ، الدر المنثور في التأويل بالمأثور المؤلف : عبد الرحمن بن أبو بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى : 911هـ)

<sup>732</sup> - المختصر في أخبار البشر ج 1 ص 90 المؤلف : أبو الفداء عماد الدين إسماعيل بن علي (المتوفى : 732هـ) - الموسوعة الميسرة في الاديان المذابب العاصرة ج 1 ص 714 تا 714 مطبوعه الرياض734

کہ وہ مذہب اور اپنی آسانی کتاب پریقین رکھتاہے ، گو کہ عمل میں کو تاہ ہو اور دوسری شرکیات میں بھی مبتلاہواس سے نکاح کی اجازت نہ ہو گی اور نہ اس کا ذبیحہ حلال ہو گا، بزرگان دیوبند میں حضرت مولانااشر ف علی تھانو ک<sup>ی 315</sup>، حضرت مفتی محمد شفیع صاحب 3<sup>316</sup>، حضرت علامہ شبیر احمد عثمانی 3<sup>377</sup>وغیرہ کی یہی رائے ہے ، اور میر بے خیال میں آج کے دور میں بیررائے بہت احتیاط پر مبنی ہے۔

## اسلام کے بعد بید اہونے والے بعض باطل ادبیان ومذاہب کا تھم

(م) وہ باطل ادیان و مذاہب جو شریعت محمدی علی صاحبہاالصلوۃ والسلام کے بعد ایجاد کئے گئے مثلاً قادیانی ، بہائی ، سکھ وغیر ہ جو قرآن کو خدائی کتاب اور رسول الله صَالِیْتُمْ کو نبی برحق تسلیم کرنے کے باوجود دیگر کتابوں یا نبوتوں پر عقیدہ رکھتے ہیں ، (الیمی کتابیں اور شخصیات جن کا آسانی کتاب یا نبی ہونا ثابت نہیں ) یہ اہل کتاب کے دائرہ میں نہیں آتے ، یہ کافریامر تد ہیں ، ان کی عور توں سے نکاح جائز نہیں اور نہ ان کا ذبیحہ حلال ہے ، اس لئے کہ حضور صَالِّیْتُمْ خاتم النبیین ہیں اور آپ کے بعد نہ کوئی نبوت ہے اور نہ کوئی آسانی کتاب: وکل دعوۃ للنبوۃ بعدہ فکذب وضلال وغی وهوی 318۔

ترجمہ: حضور صَلَّالِيَّةِ مِ کے بعد دعوی نبوت کفروضلالت کے سوا کچھ نہیں۔

## قادیانی سے نکاح کا حکم

(۵) قادیانی باتفاق علماء مرتد ہیں، ان پر مرتد کے احکام جاری ہوئیے، اور مرتد کی اولاد کو بھی فقہاء نے والدین کے تابع قرار دیاہے، البتہ ان کی اولاد کی اولاد کو مرتد کے تھم سے خارج کیاہے اور ان کو عام پیدائشی کا فرول (کا فراصلی) میں شار کیاہے، لیکن ہے اہل کتاب کسی حال میں نہیں ہیں، علامہ کاسانی کھتے ہیں:

<sup>315 -</sup>امداد الفتاوى ج ٢ ص٢١٣ ط اداره تاليفات اوليا ء ـ

معارف القرآن ج  $^{7}$  ص  $^{16}$ 

<sup>317 -</sup> فوائد عثماني تفسير سوره مائدة ص ١٣٢

<sup>318 -</sup> عقيدة الطحاوى (م ٣٢١ هـ) ص ٥٢ ط ديوبند )

وَأَمَّا حُكْمُ وَلَدِ الْمُرْتَدِّ فَوَلَدُ الْمُرْتَدِّ لَا يَخْلُو مِنْ أَنْ يَكُونَ مَوْلُودًا فِي الْإِسْلَامِ ، أَوْ فِي الرِّدَّةِ ، فَإِنْ كَانَ مَوْلُودًا فِي الْإِسْلَامِ ، بِأَنْ وُلِدَ لِلزَّوْجَيْنِ وَلَدُ وَهُمَا مُسْلِمَانِ، ثُمَّ ارْتَدَّالَا يُحْكُمُ بِرِدَّتِهِ مَا دَامَ فِي دَارِ الْإِسْلَامِ ؛ لِأَنَّهُ لَمَّا وُلِدَ وَأَبَوَاهُ مُسْلِمَانِ فَقَدْ حُكِمَ بِإِسْلَامِهِ تَبَعًا لِأَبَوَيْهِ ، فَلَا يَزُولُ بِردَّتِمِمَا لِتَحَوُّلِ التَّبَعِيَّةِ إِلَى الدَّارِ ، إِذْ الدَّارُ وَإِنْ كَانَتْ لَاتَصْلُحُ لِإِثْبَاتِ التَّبَعِيَّةِ ابْتِدَاءً عِنْدَ اسْتِتْبَاعِ الْأَبَوَيْنِ ، تَصْلُحُ لِلْإِبْقَاءِ ؛ لِأَنَّهُ أَسْهَلُ مِنْ الْابْتِدَاءِ، فَمَا دَامَ في دَارِ الْإِسْلَامِ يَبْقَى عَلَى حُكْمِ الْإِسْلَامِ ، تَبَعًا لِلدَّارِ ، وَلَوْ لَحِقَ الْمُرْتَدَّانِ عِكَا الْوَلَدِ بِدَارا خُرْبِ فَكَبِرَ الْوَلَدُ ، وَوُلِدَ لَهُ وَلَدٌ وَكَبِرَ ، ثُمَّ ظُهِرَ عَلَيْهِمْ أَمَّا حُكْمُ الْمُرْتَدِّ وَالْمُرْتَدَّةِ فَمَعْلُومٌ ، وَقَدْ ذَكَرْنَا أَنَّ الْمُرْتَدَّ لَا يُسْتَرَقُ وَيُقْتَلُ، وَالْمُرْتَدَّةُ تُسْتَرَقُّ وَلَا تُقْتَلُ وَتُجْبَرُ عَلَى الْإِسْلَامِ بِالْحَبْسِ وَ أَمَّا حُكْمُ الْأَوْلَادِ فَوَلَدُ الْأَبِ يُجْبَرُعَلَى الْإِسْلَامِ، وَلَا يُقْتَلُ ؛ لِأَنَّهُ كَانَ مُسْلِمًا بِإِسْلَامِ أَبَوَيْهِ تَبَعًا هَٰمُا ، فَلَمَّابَلَغَ كَافِرًا فَقَدْ ارْتَدَّ عَنْهُ ، وَ الْمُرْتَدُّ يُجْبَرُ عَلَى الْإسْلَامِ ، إِلَّا أَنَّهُ لَا يُقْتَلُ لِأَنَّ هَذِهِ رِدَّةٌ حُكْمِيَّةٌ لَا حَقِيقِيَّةٌ لِوُجُودِ الْإِيمَانِ حُكْمًا بِطَرِيقِ التَّبَعِيَّةِ لَاحَقِيقَةً ، فَيُجْبَرُ عَلَى الْإِسْلَامِ لَكِنْ بِالْحُبْس لَا بِالسَّيْفِ إِثْبَاتًا لِلْحُكْمِ عَلَى قَدْرِ الْعِلَّةِ ، وَلَا يُجْبَرُ وَلَدُ وَلَدِهِ عَلَى الْإِسْلَامِ ؛ لِأَنَّ وَلَدَ الْوَلَدِ لَا يَتْبَعُ الْجُدَّفِي الْإِسْلَامِ، إِذْ لَوْ كَانَ كَذَلِكَ لَكَانَ الْكُفَّارُ كُلُّهُمْ مُرْتَدِّينَ لِكَوْنِهِمْ مِنْ أَوْلَادِ آدَمَ وَ نُوحٍ -عَلَيْهِمَا الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ -فَيَنْبَغِي أَنْ تَجْرِيَ عَلَيْهِمْ أَحْكَامُ أَهْلِ الرِّدَّةِ ، وَ لَيْسَ كَذَلِكَ بِالْإِجْمَاع ، وَإِنْ كَانَ مَوْلُودًا فِي الرِّدَّةِ بِأَنْ ارْتَدَّالزَّوْجَانِ وَلَاوَلَدَ لَهُمَا، ثُمَّ حَمَلَتْ الْمَرْأَةُ مِنْ زَوْجِهَا بَعْدَ رِدَّهِا ، وَهُمَا مُرْتَدَّانِ عَلَى حَالِمِمَا، فَهَذَاالْوَلَدُ بِمَنْزِلَةِ أَبَوَيْهِ لَهُ حُكْمُ الرِّدَّةِ، حَتَّى لَوْ مَاتَ لَا يُصَلَّى عَلَيْهِ ؛ لِأَنَّ الْمُرْتَدَّ لَا يَرِثُ أَحَدًا ، وَلَوْ خَقَا كِهَذَا الْوَلَدِ بِدَارِ الْحُرْبِ فَبَلَغَ ، وَوُلِدَ لَهُ أَوْلَادٌ فَبَلَغُوا ، ثُمَّ ظُهِرَ عَلَى الدَّارِ وَسُبُوا جَمِيعًا ، يُجْبَرُ وَلَدُ الْأَبِ وَوَلَدُ وَلَدِهِ عَلَى الْإِسْلَام ، وَلَا

يُقْتَلُونَ كَذَا ذَكَرَ مُحَمَّدٌ فِي كِتَابِ السِّيرِ وَذَكَرَ فِي الْجَامِعِ الصَّغِيرِ أَنَّهُ لَا يُجْبَرُ وَلَدُ وَلَدِهِ عَلَى الْإِسْلَامِ . (وَجُهُ) مَا ذُكِرَ فِي السِّيرَأَنَّ وَلَدَ الْأَبِ تَبَعُ لِأَبَوَيْهِ ، وَقَلَدُ الْوَلَدِ تَبَعُ لَهُ فَكَانَ عَمْكُومًا بِرِدَّتِهِ تَبَعًا لِأَبَوَيْهِ ، وَوَلَدُ الْوَلَدِ تَبَعُ لَهُ فَكَانَ عَمْكُومًا بِرِدَّتِهِ تَبَعًا لَهُ ، وَالْمُرْتَدُ يُجْبَرُ عَلَى الْإِسْلَامِ ، إلَّا أَنَّهُ لَا يُقْتَلُ ؛ لِأَنَّ هَذِهِ رِدَّةٌ حُكْمِيَّةٌ لَهُ ، وَالْمُرْتَدُ يُجْبَرُ عَلَى الْإِسْلَامِ بِالْحُبْسِ لَا بِالْقَتْلِ وَجُهُ ) الْمَذْكُورِ فِي الْجَامِعِ أَنَّ هَذَا الْوَلَدَ إِنَّى صَارَعَمْكُومًا بِرِدَّتِهِ تَبَعًا لِأَيهِ ، وَالتَّبَعُ لَا يَسْتَشْبِعُ غَيْرُهُ . وَأَمَّا هَذَا الْوَلَدَ إِنَّى صَارَعَمْكُومًا بِرِدَّتِهِ تَبَعًا لِأَيهِ ، وَالتَّبَعُ لَا يَسْتَشْبِعُ غَيْرُهُ . وَأَمَّا هُذُكُورُ الصِّعَارُمِنُ عَلَى الْإِسْلَامِ وَذُكِرَ فِي السِّيرِ أَنَّهُ يُسْتَرَقُ الْإِنْاثُ وَالذُّكُورُ الصِّعَارُمِنُ عَلَى الْإِسْلَامِ وَذُكِرَ فِي الْإِسْلَامِ وَذُكِرَ فِي الْجَنْ فَولَا إِنْ الْوَلَدُ كَمَا تَبِعَ الْأَمْ فِي الْلِقِقِ وَلَكُورُ الصِّعَارُمِنُ الْلَامْ فَي السِّيرِ أَنَّهُ يُسْتَرَقُ وَ الْوَلَدُ كَمَا تَبِعَ الْأُمْ فِي الْرَقِي يَعْبَعُهَا فِي احْتِمَالِ الإِسْتِرْفَاقِ . وَأَمَّا الْكَبَارُ فَلَادُ يُسْتَرَقُونَ لِا نُقِطَاعِ التَّبَعِيَّةِ اللَّكِبَارُ فَلَادُ وَاللَّهُ عَلَى الْإِسْلَامِ وَذُكُورَ فِي الْجَوْمُ كَافِرٌ الْوَلِدَانُ فَيْ عُنَا الْلَاكِمْ وَالْوَلِدُ وَعُلُولُ الْسُلِقُ عَلَى الْإِسْلَامِ وَلَاكُولُولُ الْمُلْوعِ ، وَهُو كَافِرٌ أَصْلِقٌ ؛ لِأَنَّهُ كَافِرٌ أَصْلِقٌ ؛ لِأَنَّ تَبَعِيَّةَ وَالْمَا الْآكِمُ وَلَوْلُ فَلِأَلُومُ عَلَى الْإِسْلَامُ وَلَوْ ارْتَلَقَعْ وَلَوْلُ الْمُعْمَى وَلَوْ ارْتَلَقَ وَلَوْ ارْتَلَقَعْ وَلَوْلَ الْمُلِكُ عَلَى الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلِولُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِ الْمُ

#### مجمع الانهر میں ہے:

زَوْجَانِ ارْتَدًا فَلَحِقَا) بِدَارِهِمْ الْأَوْلَى بِالْوَاوِ (فَوَلَدَتْ الْمَرْأَةُ ثُمَّ وُلِدَ لِلْوَلَدِ فَظَهَرَ عَلَيْهِمْ فَالْوَلَدَنِ) أَيْ وَلَدُهُمَا وَوَلَدُ وَلَدِهِمَا ( فَيْءٌ ) لِأَنَّ الْمُرْتَدَّةَ تُسْتَرَقُ فَظَهَرَ عَلَيْهِمْ فَالْوَلَدَانِ) أَيْ وَلَدُهُمَا ( عَلَى الْإِسْلَامِ فَكَذَا وَلَدُهُمَا لِأَنَّهُ يَتْبَعُ الْأُمَّ ( وَيُجْبَرُ الْوَلَدُ ) أَيْ وَلَدُهُمَا ( عَلَى الْإِسْلَامِ فَلَا يُجْبَرُ وَلَدُ الْوَلَدِ عَلَى الْإِسْلَامِ بِالْإِجْمَاعِ إِلَّا ) تَبَعًا لِأَبُويْهِ (لَا وَلَدُهُ ) أَيْ لَا يُجْبَرُ وَلَدُ الْوَلَدِ عَلَى الْإِسْلَامِ بِالْإِجْمَاعِ إِلَّا فِي رَوَايَةِ الْحُسَنِ فَإِنَّهُ يُجْبَرُ أَيْضًا وَهَذَا بِنَاءً عَلَى أَنَّ وَلَدَ الْوَلَدِ لَا يَتْبَعُ الْجُدَّفِي فِي رَوَايَةِ الْحُسَنِ فَإِنَّهُ يُجْبَرُ أَيْضًا وَهَذَا بِنَاءً عَلَى أَنَّ وَلَدَ الْوَلَدِ لَا يَتْبَعُ الْجُدَّفِي

<sup>319 -</sup>بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج ١٥ ٧٠ عمم تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي 587 هـ دار الكتب العلمية - بيروت - لبنان الطبعة الثانية 1406هـ

الْإِسْلَامِ فِي ظَاهِرِ الرِّوَايَةِ وَيَتْبَعُهُ فِي رِوَايَةٍ 320 الْإِسْلَامِ

#### زيلعي لکھتے ہيں:

فَيكُونُ حُجَّةً لِأَبِي حَيْفَةً وَ مُحَمَّدٍ فِي تَوَقُّفِهِمَا فِي أَطْفَالِ الْمُشْرِكِينَ فَإِذَا تَبِعَهُمَا يُجْبَرُعَلَى الْإِسْلَامِ كَمَا يُجْبَرَانِ عَلَيْهِ وَلَا يُقْتَلُ تَبَعًا لِأَبِيهِ لِأَنَّهُ كَافِرٌ أَصْلِيٍّ وَلَيْسَ بِمُرْتَدٍ حَقِيقَةً فَيكُونُ حُكْمُهُ فِي الْقَتْلِ حُكْمَ الْكَافِرِ الْأَصْلِيِ وَوَلَدُ الْوَلَدِ يُسْتَرَقُ وَلَا يُقْتَلُ لِمَا ذَكُرْنَا وَهَلْ يُجْبِرُعَلَى الْإِسْلَامِ فَفِيهِ رِوَايَتَانِ وَوَلَدُ الْوَلَدِ يُسْتَرَقُ وَلَا يُقْتَلُ لِمَا ذَكُرْنَا وَهَلْ يُجْبِرُعَلَى الْإِسْلَامِ فَفِيهِ رِوَايَتِهِ لَا يُحْبَرُ لِأَنَّهُ فِي رِوَايَةٍ لَا يُحْبَرُ لِأَنَّهُ فِي رِوَايَةٍ لَا يُحْبَرُ لَأَنَّهُ لَوْ أَجْرِرَ إِمَّا أَنْ يُجْبَرُ تَبَعًا لِأَبِيهِ وَلَا وَجْهَ لَهُ لِأَنَّ أَبَاهُ كَانَ تَبَعًا لِأَبَويْهِ وَالتَّبَعُ لَو أَجْرَ إِمَّا أَنْ يُجْبَرُ تَبَعًا لِأَبِيهِ وَلَا وَجْهَ لَهُ لِأَنَّ أَبَاهُ كَانَ تَبَعًا لِأَبَويْهِ وَالتَّبَعُ لَا يَكُونُ لَهُ تَبَعً أَوْ تَبَعًا لِأَبِيهِ وَلَا وَجْهَ لَهُ لِأَنَّ أَبَاهُ كَانَ تَبَعًا لِأَبَويْهِ وَالتَّبَعُ لَا يَكُونُ لَهُ تَبَعً أَوْ تَبَعًا لِأَبِيهِ وَلَا وَجْهَ لَهُ لِأَنَّ تَبَعِيَّةَ الْآبَاءِ فِي الدِينِ عَلَى لَكُونُ لَهُ تَبَعً أَوْ تَبَعً أَوْ تَبَعً إِلَا السَّلَامُ وَلَا أَنْ وَلَدَ الْوَلَدِ يَكُونُ مُسْلِمًا بِإِسْلَامٍ جَدِهِ وَلَيْ الْإِسْلَامِ تَبَعَهُ فِي الْإِسْلَامِ تَبِعَهُ فِي الْإِسْلَامِ تَبِعَهُ فِي الْإِسْلَامِ تَبِعَهُ فِي الْإِسْلَامِ تَبِعَهُ فِي الْإِسْلَامِ وَايَةٍ لَا يَتْبَعُهُ فِي الْإِسْلَامِ فَكَذَافِي الْإِسْلَامِ تَبَعَهُ فِي الْإِسْلَامِ فَكَذَافِي الْإِجْبَارِ 321

## اہل کتاب سے نکاح میں دارالا سلام اور دارالحرب کا فرق

(۲) اہل کتاب سے نکاح کے تعلق سے فقہاء نے دارالاسلام اور دارالحرب کاجو فرق کیا ہے وہ منصوص نہیں ہے، بلکہ حالات کی بناپر دارالاسلام میں اجازت دی گئی اور دارالحرب میں مکروہ قرار دیا گیا ہے، آج اگر حالات واقعی طور پربدل جائیں لیعنی دارالاسلام میں اہل کتاب سے نکاح زیادہ باعث مضرت و ----- حواثی ۔-----

<sup>320 -</sup> مجمع الأنفر في شرح ملتقى الأبحر ج ٢ ص ٩٩ عبد الرحمن بن محمد بن سليمان الكليبولي المدعو بشيخي زاده سنة الولادة / سنة الوفاة 1078ه تحقيق خرح آياته وأحاديثه خليل عمران المنصور الناشر دار الكتب العلمية سنة النشر 1419ه – 1998م مكان النشر لبنان/ بيروت عدد الأجزاء 4)

 $<sup>^{321}</sup>$  -(تبين الحقائق شرح كنز الدقائق ج  $^{8}$  ص  $^{8}$  و فخر الدين عثمان بن علي الزيلعي الحنفي. الناشر دار الكتب الإسلامي. سنة النشر  $^{313}$ هـ. مكان النشر القاهرة. عدد الأجزاء  $^{8}$ 

فساد ثابت ہواور اس کے برعکس غیر مسلم ملکوں میں ان سے نکاح دعوتی مقاصد کو پورا کرنے کا سبب بنے، یا مسلمانوں کے لئے باعث تقویت ہو تواصول کے مطابق حکم تبدیل ہو جائے گا،اس لئے کہ بیہ حکم معلل بالفتنہ ہے ، یعنی مؤمن کی اپنی ذات کے لئے فتنہ یا نسل کے بگڑنے کا اندیشہ وغیرہ،ورنہ اس باب میں بذات خود دارالاسلام اور دارالحرب کا فرق اصل نہیں ہیں، زیلعی تکھتے ہیں:

وَتُكْرَهُ الْكِتَابِيَّةُ اخْرْبِيَّةُ إِجْمَاعًا لِافْتِتَاحِ بَابِ الْفِتْنَةِمِنْ إِمْكَانِ التَّعَلُّقِ الْمُسْتَدْعِي لِلْمُقَامِ مَعَهَا فِي دَارِاخْرْبِ، أَوْتَعْرِيضِ الْوَلَدِ عَلَى التَّخَلُّقِ بِأَخْلَاقِ أَهْلِ الْكُفْرِ 322

## ہندوستان کے ہندواہل کتاب نہیں ہیں

(ک) قرآن کریم میں کہا گیا ہے کہ اللہ پاک نے ہر قوم میں پنجبر وہادی بھیج ہیں، لیکن جب تک یقینی دلاکل سے کسی مذہب و کتاب کا من جانب اللہ ہونا ثابت نہ ہو جائے، محض قرائن و آثار کی بنیاد پر حتی فیصلہ نہیں کیا جاسکتا، اس لحاظ سے ہندوستان کے ہندو مشرک ہیں، اہل کتاب نہیں، گو کہ ان کے یہاں بعض مماثلتیں اسلامی تعلیمات سے موجود ہیں، مگر یہ صرف قرائن ہیں، ان کے آسانی مذہب ہونے کا ثبوت قرآن وحدیث یا معتبر تاریخی ذرائع سے نہیں ملتا، ہمارے بعض بزرگوں مثلاً حضرت مرزامظہر جان جانال وغیر ہ نے بعض آثار و قرائن کی بنیاد پر ہنود کو اہل کتاب میں شار کئے جانے کار جحان دیا ہے، اس موضوع پر ان کا ایک تفصیلی مکتوب شائع شدہ ہے، جو حضرت مولانا اخلاق حسین قاسمی دہلوی گی تحقیق اور حضرت مولانا زید ابوالحن فار و تی مجددی دہلوی گی تعلیق کے ساتھ دہلی سے شائع ہوا ہے، مگریقینی ثبوت نہ ہونے کی بنا پر کم زیار اور ذبیجہ کے مسائل میں اس مکتوب کو سند بنانا مشکل ہے، مفتی شفیع صاحب ؓ نے لکھا ہے کہ اس باب

<sup>322 -</sup> تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق وحاشية الشِّلْبِيِّ ج ٢ ص ١٠٩ المؤلف : عثمان بن علي بن محجن البارعي ، فخر الدين الزيلعي الحنفي (المتوفى : 743 هـ)الحاشية : شهاب الدين أحمد بن محمد بن أحمد بن يونس بن إسماعيل بن يونس الشِّلْبِيُّ (المتوفى : 1021 هـ) الناشر : المطبعة الكبرى الأميرية-بولاق،القاهرة الطبعة : الأولى ، 1313 هـ

میں احتمالات کا اعتبار نہیں ہے <sup>323</sup>۔

## عیسائی پایهو دی اسکولول اوراسپتالول میں داخلہ و ملاز مت

(۸) الف: - عیسائی یا یہودی مشنریز کے جن اسکولوں اور اسپتالوں سے ان کے عقائد کی تشہیر کی جاتی ہو اور ان میں داخلے یا ملاز مت سے اسلامی عقیدہ وفکر کے بگڑنے کا اندیشہ ہو ایسے اداروں سے حتی الامکان اجتناب کرناضر وری ہے ، مسلمانوں کو ایسے اداروں کی حوصلہ افزائی نہیں کرنی چاہئے ، اس لئے کہ قانون اسلامی کا مسلمہ ضابطہ ہے کہ مفاسد کا ازالہ مصالح کے حصول سے زیادہ ضروری ہے:

رِعَایَةَ دَرْءِ الْمَفَاسِدِ أَوْلَى مِنْ رِعَایَةِ حُصُولِ الْمَصَالِح 324

حقوق زوجیت میں مسلم اور کتابی بیوی میں کوئی تفریق نہیں

(ب) اہل کتاب خوا تین سے عام حالات میں نکاح کرنا بہتر نہیں ہے ، جیسا کہ حضرت عمر بن الخطاب کی ان ہدایات سے سمجھ میں آتا ہے جو انہوں نے اپنے حدود مملکت کے عمال کے لئے جاری فرمائے سے لیے لیکن نکاح کر لینے کے بعد ان کو وہ تمام حقوق زوجیت حاصل ہونگے جو مسلم بیویوں کو حاصل ہوتے ہیں ، ان سے فرار کی گنجائش نہیں ہے ، کتب فقہ میں یہ مسئلہ صراحت کے ساتھ آیا ہے:

فتجب (النفقة--- هي الطعام والكسوة والسكنى )للزوجة وهذا ظاهر الرواية---- ولو) كانت (مسلمة أو كافرة أو كبيرة أو صغيرة تطيق الوطئ)325

محض غیر مسلم ہونے کی بناپر طلاق نہیں دی جاسکتی،اس کئے کہ پھر شریعت ان سے نکاح کی

<sup>323</sup> معارف القرآن ج ٣ ص ٢١

<sup>324 -</sup> أنوار البروق في أنواع الفروق ج ٨ ص ٢٨١ المؤلف : أبو العباس شهاب الدين أحمد بن إدريس المالكي الشهير بالقرافي (المتوفى : 684هـ)

<sup>325 -</sup> رد المحتار على "الدر المختار : شرح تنوير الابصار"ج ١٣ ص ٧٩ المؤلف : ابن عابدين ، محمد أمين بن عمر (المتوفى : 1252هـ) كذا في التتارخانية ج ٥ ص ٣٥٨-

اجازت ہی نہ دیتے۔

## کتابی بیوی کواپنے مذہبی اعمال میں بوری آزادی حاصل ہو گی

(ج) بہیں سے بیہ مسئلہ بھی نکاتا ہے کہ مسلمان شوہر اپنی کتابیہ بیوی کو اسلامی اعمال کے لئے مجبور نہیں کر سکتا اور نہ اس کے فہ ہمیال و مر اسم کی ادائیگی پر پابندی عائد کر سکتا ہے ،اس لئے کہ اسلام اپنے غیر مسلم شہریوں کو فہ ہبی آزادی دیتا ہے، قر آن نے اعلان کیا ہے:

لااكراه في الدين326

ترجمہ: دین میں کوئی زور زبر دستی نہیں۔۔۔ لکم دینکم ولی دین<sup>327</sup>

تمہارے لئے تمہارادین اور میرے لئے میر ادین ہے، اسی طرح رسول اللہ مناً اللہ مناً اللہ منائی اللہ منائی اللہ منائی اللہ منائی ان کے اپنے طریق پر عبادت کرنے کی اجازت مرحمت فرمائی 328 وغیرہ، فدہبی مسلم نوا تین کو جبر واکراہ کا نشانہ بنانا کیونکر رواداری کی الیبی بہت سی مثالیں موجو دہیں۔۔۔ پھر گھر کی ممبر غیر مسلم خوا تین کو جبر واکراہ کا نشانہ بنانا کیونکر رواہو سکتاہے؟ ۔۔۔البتہ بیہ آزادی اسی حد تک ہوگی کہ اس کے اثر ات بدخو دشوہریا اس کے بچوں پر نہ پڑیں ، واللہ اعلم بالصواب وعلمہ اتم واحکم۔

### تجاويز اسلامك فقه اكيثر مي انڈيا

<sup>326 -</sup> سوره البقرة: ٢٥٦

<sup>327</sup> سوره الكافرون:

<sup>328 -</sup> احكام ابل الذمة لابن القيم ج ١ ص ٣١٧

سے منکر ہیں، وہ اہل کتاب کے ہر گز مصداق نہیں، نکاح وذبیحہ کے باب میں ان کا حکم اہل کتاب کانہ ہو گا۔ ﷺ بابی، بہائی، سکھ اور قادیانی خواہ نسلی ہو یابذات خودان مذاہب کواختیار کیاہو، وہ اہل کتاب میں داخل وشامل نہیں۔

کا الف – کتابیہ سے نکاح فی نفسہ جائز ہونے کے باوجو دموجو دہ دور میں کسی بھی ملک میں کتابیہ سے نکاح عموماً مفاسد ومضرات سے خالی نہیں ،لہذامسلمانوں کواس سے گریز کرناچاہئے۔

ب-نان ونفقہ، حقوق زوجیت اور حسن معاشرت کے تعلق سے جو حقوق مسلمان بیویوں کے ہیں،
وہی حقوق کتابیہ بیویوں کے بھی ہیں، محض کتابیہ ہونے کی بناپر ان کے حقوق سے راہ فراراختیار کرنااور چھوڑ
کر بھاگ آنادرست نہیں، ہاں اگر کتابیہ بیویوں کی رفاقت سے دین متأثر ہور ہاہو تو پھر اس سے علاحدگی اختیار
کرنا بھی ضروری ہے۔

ج- اگر زوجہ کتابیہ اپنے مذہب کے مطابق مذہبی رسوم انجام دیناچاہے ، توشوہر اس حد تک اس سے چیثم یو شی سے کام لے گا کہ جس کاضر رخو دیریا اپنے بچوں پر نہ پڑے۔

ہے کسی کتاب کا آسانی ہونااور کسی انسان کا نبی ورسول ہونایہ دونوں مسکے اعتقادات سے متعلق ہیں ، اوراعتقادات کے لئے دلائل قطعیہ کا ہوناضر وری ہے ، اور دیگر اقوام کی مذہبی کتابوں اوران کے مقتداؤں کے نبی ورسول ہونے پر کوئی یقینی دلیل نہیں ، لہذادیگر اقوام کی مذہبی کتابوں کا قرآن مجید کی بہت سی اعتقادی اوراخلاقی تعلیمات میں محض موافقت کی وجہ سے ان کتابوں کے آسانی کتاب ہونے کا یقین نہیں کیاجاسکتا، اسی طرح ایسی شخصیتوں کے پیغیر ہونے کا بھی یقین نہیں کیاجاسکتا ہے جن کے بارے میں کتاب وسنت خاموش ہیں۔

ہدردان قوم وملت علماء وعوام پر لازم ہے کہ ایسے عصری معیاری تعلیمی اداروں کے قیام پر توجہ دیں ، جن میں عصری تعلیم کے ساتھ ساتھ دینی واخلاقی تعلیم و تربیت کا بھی نظم ہو، جب تک ایسے اداروں کا نظم نہ ہو توبدر جرُ مجبوری ان اداروں میں جہاں اخلاقی و دینی عقائد کے متأثر ہونے کا اندیشہ ہو احتیاطی تدابیر کے نظم کے ساتھ تعلیم دلانے کی گنجائش ہے۔

خیر مسلم رفاہی اداروں میں خدمت کرنے اوران سے استفادہ کرنے میں مسلمانوں کو احتیاط بر تناچاہئے ،اگر ان اداروں میں کسی ملازم کے ذمہ کوئی ایساکام سپر دکیاجائے یا قرض وغیرہ سے استفادہ کے نتیج میں کوئی ایساکام کرناپڑے جس میں عیسائیت کے مشن کی اعانت یاترو یج ہویاباطل عقائد و نظریات سے متأثر ہونے کا اندیشہ ہو توالی خدمت سے انکار واجب ہے ، اوراستفادہ جائز نہیں 329۔

<sup>329 -</sup> جدید مسائل اور فقہ اکیڈی کے فیصلے ، حصہ اول ص ۱۳۳۳ س

## غیر مسلم اقلیت کے تعلق سے عہد فاروقی کے بعض قوانین 330

بعض ناقدین عہد فاروتی کے بعض انظامی احکام کو جن کا تعلق قومی خصوصیات سے تھاذی میوں کے لیے امتیازی سلوک کی مثال میں پیش کرتے ہیں مثلاً، حضرت فاروق اعظم ٹنے ذمیوں کویہ حکم دیا تھا کہ وہ وضع قطع اور لباس میں مسلمانوں کی نقل نہ کریں، کمر میں زنار باندھیں، لمبی ٹوپیاں پہنیں، گھوڑوں پر کا تھی کسیں، نئی عبادت گاہیں نہ بنائیں، شر اب اور خزیر نہ بچیں، ناقور نہ جائیں، صلیب نہ نکالیں، بنو تغلب کویہ حکم تھا کہ اپنی اولاد کو اصطباغ نہ دیں، یعنی وہ طریقہ جس سے ایک آدمی ہمیشہ کے لیے عیسائی بن جا تا ہے، اور تبدیل مذہب کا اختیار باقی نہیں رہتا، اسلام میں الیک کوئی چیز تو نہیں ہے، البتہ علامتی طور پر ختنہ کی مثال دی جاستی ہے، اور سب سے بڑھ کریہ کہ حضرت عمر ٹنے عرب کی وسیع آبادی میں ایک یہودی یاعیسائی کو رہنے خیس دیا اور بڑے بڑے قدیم خاندان جو سینکڑوں برس سے عرب میں آباد سے جلاو طن کر دیے وغیر ہے۔ نہیں دیا اور بڑے بڑے قدیم خاندان جو سینکڑوں برس سے عرب میں آباد سے جلاو طن کر دیے وغیر ہے۔ لیکن دراصل یہ غلط فہیاں یابد گمانیاں ان احکام کی حقیقت نہ جاننے کی بنا پر پیدا ہوئی ہیں، یاان کو ان کے لیس منظر سے الگ کرکے دیکھنے کی بنا پر۔

جہاں تک وضع قطع اور لباس کامعاملہ ہے تو دراصل یہ ایک انتظامی نوعیت کا تھم تھا، اوراس کا مقصد ہر قوم کی اپنی قومی خصوصیات کا تحفظ تھا، ایسا نہیں تھا کہ حضرت عمر ٹنے کوئی نیا تحقیر آمیز لباس یا یو نیفارم ان کے لیے تیار کر ایاہو، اوران کو اس کے پہننے پر مجبور کیاہو، حضرت عمر ٹنے ذمیوں کو جس لباس کا تھم دیا تھاوہ ان کا اپنا قومی قدیم لباس ہی تھا، چنا نچہ کنز العمال میں اسی قسم کے ایک معاہدے میں یہ الفاظ آئے ہیں۔

وان نلزم زیناحیث ماکنا<sup>331</sup> یعنی ہم وہی لباس پہنیں گے جو پہلے سے پہنتے آئے ہیں۔

<sup>&</sup>lt;sup>330</sup>-ماخوذاز قوانين عالم مين اسلامي قانون كالتبياز مؤلفه اختر امام عادل قاسمي

<sup>331 -</sup> كنزالعمال: ج<sup>331</sup>

اور مقصدیمی تھا کہ ہر قوم اپنی قومی خصوصیات پر قائم رہے، اپنی تہذیبی روایات پر باقی رہے، مختلف تہذیبوں کے اختلاط سے کوئی نئی مرکب تہذیب جنم نہ لے، جس میں دوسری قوموں کی قومی خصوصیات فنا ہو جائیں، اوران کی اپنی شاخت باقی نہ رہے، اسی لیے حضرت عمر فاروق نے جہاں غیر مسلموں کو عربوں کا لباس پہننے سے روکاتھا وہیں مسلمانوں کو بھی عجمی لباس اور عجمی طرز زندگی اختیار کرنے سے ممانعت فرمائی، چنانچہ عتبہ بن فرقد کوجو فرمان لکھااس میں یہ الفاظ تھے۔

عليكم بلباس اييكم اسمعيل واياكم والتنعم وزى العجم والقو الخفاف والقو االسراويل.

یعنی تم کواپنے باپ اساعیل کالباس پہنناچاہئے، خبر دار عیش طلبی اور عجمی طرززندگ، ہر گزاختیارنه کرنا، نیز موزه اور یا جامه پہننا چھوڑ دو<sup>332</sup>

اور یہ محض انتظامی اور سیاسی مصالح کے تحت تھا، کوئی تھم شرعی واجب التعمیل نہیں تھا، یہی وجہ ہے کہ جب حضرت عمر شبیت المقدس کے معاہدہ کے لیے شام تشریف لے گئے، تو تمام مسلم افسران فوجی رومیوں کے لباس میں تھے، اس پر آپ نے ناراضی کااظہار فرمایا، لیکن جب ان لوگوں نے اس کا سبب بتایا تو خاموش ہو گئے۔

اسی طرح فتح مصر کے موقعہ پر اہل فوج کی خوراک ولباس کاانتظام اس طرح کیا گیا کہ عیسائی ہر سال غلہ اور کپڑوں کی ایک تعداد مقررہ جزیہ کے ساتھ ادا کرتے رہیں، ان کپڑوں میں عمامہ اور جبہ کے ساتھ موزے اور یاجامے بھی شامل تھے 333

<sup>332 -</sup> اسلام اور مستشر قین: ج۴ / ۱ کـ ۱

<sup>333 -</sup> فتوح البلدان: ۵

تھم سے سرتانی نہیں کرسکتے تھے، جبکہ تاریخی طور پر معلوم ہے کہ بیہ تھم بعد کے ادوار میں قائم نہیں رہ سکا، خود خلیفہ راشد حضرت عمر بن عبد العزیز (جو نظم وانتظام اور تشکیل و تعمیر میں حضرت فاروق اعظم کے پیروکار تھے) نے ایک عامل کوجو فرمان ککھا ہے اس سے اندازہ ہو تاہے کہ قومی خصوصیات کالحاظ ذمیوں نے عملاً ترک کر دیا تھافر مان کے الفاظ ہیں:

وقد ذكر لى ان كثيراً من قبلك من النصارى قدر اجعوا لبس العمائم وتركوا المناطق<sup>334</sup>

«لیعنی مجھ کو معلوم ہواہے کہ اکثر عیسائی عمامہ باند صنے لگے ہیں، اور پٹیاں لگانی حجوڑ دی ہیں"

اسی طرح مسلم حکمر انول نے بھی بعد کے ادوار میں عجمی لباسوں کو اختیار کر لیاتھا، اگریہ حکم شرعی ہوتا، یا عجمی لباس حقارت و ذلت کی علامت کے طور پر مانا گیاہوتا تو مسلم خلفا وامر اء ہر گز اپنے لئے پہند نہ کرتے، (قطع نظر اس سے کہ شرعی طور پریہ عمل محمود تھایا نہیں؟)

کے عباسی خلیفہ منصور نے دربار کے لیے جوٹو پی اختیار کی وہ مجوسیوں کی ٹوپی تھی، اور خاص ان کی تو می علامت تھی۔ قومی علامت تھی۔

﴿ معتصم بالله نے تواپیخ کو عجمی طرززندگی بی میں ڈھال لیا تھا، مورخ مسعودی کے لکھاہے: وغلب علیہ التشبہ بملوک الاعاجم فی الآلۃ ولبس القلانس اوالشاشیات فلبسہا الناس اقتداء بفعلہ و ایتماما بہ فسمیت المعتصمیات 335

"لیعنی وہ ٹوپی اوڑھنے، پگڑی باندھنے اور سازو سامان رکھنے میں رئیسان عجم کی تقلید کا بہت شوقین تھا، اس کی دیکھا دیکھی دو سروں نے بھی بیہ وضع اختیار کرلی، اور اس وضع کانام معتصمی پڑگیا۔"

<sup>334-</sup> كتاب الخراج لاني يوسف: ٣١-

<sup>&</sup>lt;sup>335</sup> - مروج الذهب مسعودي ذكر خلافت قاهر بالله

کے سندھ میں جب مسلمانوں کی حکومت قائم ہوئی تومسلمانوں اور کفار کے لباسوں میں کوئی فرق نہیں تھا، چنانچہ ابن حوقل بغدادی جس نے چوتھی صدی کے آغاز میں ان ممالک کاسفر کیاتھا کھنبات کے متعلق اپنے جغرافیہ میں لکھتا ہے:

وزی المسلمین و الکفار بہاو احد فی اللباس و ارسال الشعر۔ "یعنی یہاں مسلمانوں اور کافروں کی ایک وضع ہے، دونوں ایک سالباس پہنتے ہیں، اور بال بڑے بڑے رکھتے ہیں۔

وہی مورخ سندھ اور منصورہ کی نسبت لکھتاہے:

وزیہم زی اہل العراق ان زی ملوکہم یقارب زی ملوک الہند "یعنی یہاں کے مسلمانوں کالباس عراق کاساہے، لیکن یہاں کے بادشاہوں کی وضع ہندوراحاؤں کے قریب قریب ہے۔"

اگر چیکہ یہ اختلاط ملی نقطہ کگاہ سے پسندیدہ نہیں ہے، جس کا احساس حضرت فاروق اعظم گو تھا، لیکن شرعی قانون کے لحاظ سے چو نکہ ناجائز نہیں ہے،اس لیے اس پر قانونی امتناع عائد نہیں کیاجاسکتا۔

-----

#### زنار كامعامليه

جہاں تک زنار باند سے کامعاملہ ہے تو زنار سے مراد صحیح شخقیق کے مطابق پیٹی ہے، پیٹی کو عربی میں منطقہ بھی کہتے ہیں، اوراس لحاظ سے بید دونوں الفاظ متر ادف ہیں، بعض روایات میں ان کو متر ادف طور پر استعال کیا گیاہے، کنز العمال میں بیہقی وغیرہ سے روایت منقول ہے، حضرت عمر شنے فوجی سربر اہوں کو بیہ تحریری حکم بھیجا۔

وتلزموہم المناطق یعنی الزنانیر <sup>336</sup> "یعنی زمیوں کے لیے پٹیاں یعنی زنار کولازم کردو۔"

----- حواشی ------

<sup>336</sup> - كنزالعمال:ج۲/۲۳

اسی زنار کو "کستیج" بھی کہتے ہیں، چنانچہ جامع صغیر وغیر ہ میں بجائے" زنار" کے کستیج ہی کھاہے، اور غالب بیہ ہے کہ یہ لفظ مجمی ہے، بہر حال اہل عجم قدیم سے پیٹی لگاتے تھے، اس کا تذکرہ علامہ مسعودی ؓنے ''کتاب التنبیہ والا شراف" میں کیاہے (ص:۱۰۱)

یہ ذمیوں کے قدیم لباس کا ایک حصہ تھا، اس کی ایک دلیل بیہ ہے کہ خلیفہ منصور نے اپنے درباری لباس کو جب مجمی طرز پر مرتب کیا تواس میں پیٹی بھی داخل تھی، منصور کے اس مجوزہ لباس کے بارے میں تمام مؤرخین عرب نے تصریح کی ہے کہ بیہ عجم کی تقلید تھی۔

اس وضاحت سے ثابت ہو تاہے کہ زنار باند سنے کا حکم بھی لباس ہی کی طرح قومی خصوصیت کے نقطہ ُ نظر سے تھانہ کہ تحقیریاامتیازی سلوک کے طور پر۔

\_\_\_\_\_

#### صليب اورنا قوس

جہاں تک صلیب اور نا قوس کا معاملہ ہے، توضیح تحقیق کے مطابق یہ صلیب نکالنے یانا قوس بجانے پر پابندی علی الاطلاق نہیں تھی، بلکہ بعض قید وں کے ساتھ تھی، مثلاً صلیب کے بارے میں معاہدہ میں یہ قید تھی۔

و لا يرفعوا في نادى ابل الاسلام صليباً 337 "يعنى مسلمانوں كى مجلس ميں صليب نه زكاليں، (كه اس ميں انتشار وفساد كا انديشه ہے) نا قوس كے بارے ميں بيہ تصر كے تھى:

يضربوا نواقيسم في اية ساعة شاؤا من ليل او نهار الافي اوقات الصلوة 338

"لیعنی ذمی رات دن میں جس وقت چاہیں نا قوس بحاسکتے ہیں، البتہ نماز کے او قات کا

337 - كتاب الخراج: ٨٠

338 - كتاب الخراج: ٦٨

استثناء ہو گا" (کہ نماز میں خلل اور فرقہ وارانہ انتشار وفساد کااندیشہ ہے)

اور ظاہر ہے کہ ان قیدوں کے ساتھ صلیب اور نا قوس پر امتناع کو خلاف انصاف یاخلاف مساوات قرار نہیں دیا جاسکتا۔

.....

#### خنزير كامعامله

خزیر کے بارے میں بھی کوئی عام پابندی نہیں تھی کہ ذمی خزیر نہیں رکھ سکتا، یا باہر لے کر نہیں نکل سکتا، بلکہ صرف بعض صور توں میں پابندی تھی جس کی معاہدہ میں صراحت کی گئی تھی:

و لایخر جو اخنزیر اً من مناز لہم الی افنیۃ من المسلمین 339
"یعنی ذمی خزیر کو مسلمانوں کے احاطہ میں نہ ہے ایک "

-----

#### اصطباغ كامعامله

اصطباغ کامسکہ بھی عمومی نوعیت کا نہیں تھا، بلکہ بنو تغلب میں ایک خاص صورت حال پیداہوگئ تھی اس پر امتناع عائد کیا گیا، وہ صورت یہ تھی عیسائی خاندان میں سے کوئی شخص مسلمان ہوجائے اور نابالغ اولاد چھوڑ کر مرے تواس کی اولاد کس مذہب کے موافق پر ورش پائے گی، یعنی وہ مسلمان سمجھی جائے گی، یان کے خاندان والوں کوجوعیسائی مذہب رکھتے تھے یہ حق حاصل ہوگا کہ اس کو اصطباغ دے کر عیسائی بنالیں، حضرت عمر شنے اس صورت خاص کے لیے یہ تھم دیا کہ خاندان والے اس کو اصطباغ نہ دیں، اور عیسائی نہ بنائیں، اوریہ تھم بالکل قرین انصاف ہے کیوں کہ اس کاباپ مسلمان ہوگیا تھا تواس کی نابالغ اولاد کھی بظاہر مسلمان قرار پائے گی، علامہ طبری شنے بنو تغلب کے واقعہ کے تحت شر ائط صلح کے ذیل میں یہ الفاظ کئے ہیں:

----- حواشی ------

339 - كتاب الخراج: ٦٨

على أن لاينصروا وليدأممن اسلم آباء بم340

"لینی بنو تغلب کو بیہ اختیار نہ ہو گا کہ جن بچوں کے باپ مسلمان ہو چکے ہوں ان کو عیسائی بناسکیں۔"

ایک اور موقعه پر الفاظ به ہیں:

ان لاينصروا اولادهم اذااسلم آباء هم341

"لیعنی ان نابالغ بچوں کو نصر انی بنایا نہیں جاسکے گاجن کے باپ مسلمان ہو چکے ہوں۔"

اور بیہ صورت محض فرضی نہیں تھی، بلکہ بنو تغلب میں بہت سے لوگ اسلام قبول کر چکے تھے،

اوران کے یہاں یہ صورت بکثرت پیداہور ہی تھی، بلکہ علامہ طبری نے صاف تصر تے کی ہے کہ تغلب میں

سے جولوگ اسلام لا چکے تھے خو دانہی لو گول نے معاہدہ کے لئے بیہ شر ائط پیش کی تھیں <sup>342</sup>

غرض ان احکام میں سے کسی تھم کو مذہبی یا قومی تعصب پر محمول نہیں کیا جاسکتا۔

\_\_\_\_\_

## عیسائیوں اور یہو دیوں کی جلاوطنی کامسّلہ

اب بات رہ جاتی ہے کہ خیبر کے یہودیوں اور نجر ان کے عیسائیوں کی جلاوطنی کی، توضیح صورت حال معلوم ہو تو کوئی شخص اس کو بھی ظلم و ناانصافی قرار نہیں دے سکتا، خیبر کے یہودی بڑے شاطر اور مکار سے، انہوں نے مسلمانوں کی حکومت اگر چیکہ تسلیم کرلی تھی مگر ان کے دل پوری طرح صاف نہ تھے، اور موقعہ بموقعہ مسلمانوں کے خلاف نثر ارتیں کرتے رہتے تھے۔

<sup>340 -</sup> طبرى:۲۴۸۲

<sup>&</sup>lt;sup>341</sup> - طبر ی: ۲۵۱۰

<sup>342 -</sup> طبری:۲۵۰۹

كيابه

علاوہ ازیں فتح خیبر کے وقت ہی ان سے کہدیا گیاتھا کہ یہاں تم لو گوں کا قیام عارضی ہے، کسی موقعہ پر یہ علاقہ تم لو گوں کو خالی کرناہو گا 343

توگویایہودی کو خیبر سے حسب معاہدہ نکالا گیا، اور جب ان کی نثر ارتیں زیادہ بڑھ گئیں اور اسلامی حکومت نے محسوس کیا کہ اس طبقہ کی بناپر مسلم اکثریت کو نقصان یہونچ رہاہے، تو دونوں کے امن وعافیت کا تقاضا ہیہ ہے کہ دونوں کی بستیاں دور دور کر دی جائیں۔

نجران کے عیسائیوں کامعاملہ بھی قریب قریب بہی تھاوہ یمن اور اس کے اطراف میں آباد تھے،
ان سے کچھ تعرض نہیں کیا گیاتھا،لیکن انہوں نے چیکے چیکے جنگی تیاریاں نثر وع کر دیں اور بہت سے گھوڑ ہے
اور ہتھیار مہیا کئے، حضرت عمر شنے اس مجبوری میں ان کی نثر پسندیوں سے محفوظ رہنے کے لیے ان کو حکم دیا
کہ یمن کو چھوڑ کر عراق چلے جائیں 344

اس کو بھی خلاف انصاف قرار نہیں دیا جاسکتا.........علاوہ ازیں ان کو ملک بدر نہیں کیا گیاتھا، بلکہ انتظامی نقطہ ُ نظر سے محض نقل مکانی تھی، اور اسلامی حکومت نے جس مقام پر ان کو آباد کیاوہ بھی اسلامی مملکت ہی کاحصہ تھا، اور ان کو ان کی زمینوں اور باغات کی قیمتیں بیت المال سے اداکر دی گئی تھیں، اسی طرح حجاز کے یہودیوں کو بھی ان کی اراضی کی قیمتیں اداکر دی گئی تھیں 345

نجران کے عیسائیوں کوجب عرب کی آبادی سے نکال کرشام وعراق میں آباد کیا گیا تو ان کے ساتھ بڑافیاضانہ برتاؤ کیا گیا، اوران کو خصوصی مراعات دی گئیں، ان کوامن کا جوپر وانہ دیا گیا اس میں بیہ شرطیس لکھی گئیں:

<sup>343 -</sup> فتوح البلد ان بلاذري: 64

<sup>&</sup>lt;sup>344</sup> - كتاب الخراج: ۲۹

<sup>345 -</sup> فتوح البلدان: ۲۳

دیں، جس مسلمان کے پاس ہے کوئی فریاد لے جائیں وہ ان کی مد د کرے، چوبیس (۲۴)مہینے تک ان سے مطلقاً جزیہ نہ لیاجائے"

اس معاہدہ پر احتیاط اور پختگی کے لیے بڑے بڑے صحابہ نے دستخط کئے <sup>346</sup> ایک ایسی قوم جس کے متعلق بغاوت اور سازش کے ثبوت موجو د ہوں اس کے ساتھ اس سے بڑھ کر اور کیار عایت کی جاسکتی تھی <sup>347</sup>۔

\_\_\_\_\_

## ذمیوں کے لیے قانون جزیہ 348

بعض ناواقف لوگ اسلام کے قانون "جزیہ" پر کافی چیں بجبیں نظر آتے ہیں، وہ سمجھتے ہیں کہ یہ ایک جبری نظر آتے ہیں، وہ سمجھتے ہیں کہ یہ ایک جبری ٹیکس ہے، جو ذلت کے ساتھ صرف غیر مسلم اقلیتوں پر عائد کیاجا تاہے، اور اس جبری ذلت سے بچنے کے لیے اسلام کا قبول کرلینازیادہ آسان ہے، اس طرح یہ جبراً مسلمان بنانے کا ایک سیاسی ذریعہ ہے" صغیرہ۔

لیکن بیہ غلط فہمی بھی اس قانون کی حقیقت نہ جاننے کے سبب پیدا ہوئی ہے ، جزیہ کی حقیقت اس کی تاریخ اوراس کے مقاصد کاعلم ہو تو جزیہ ایک معمول کا ٹیکس معلوم ہو گا۔

## جزبيه كي شحقيق

<sup>346 -</sup> كتاب الخراج: ١٨

<sup>347 -</sup> مأخوذاز - مقالات شبلی جلداول مزیبی: الفاروق حصه دوم، اسلام اور مستشر قین حصه چهارم 348 - ماخوذاز قوانین عالم میں اسلامی قانون کاامتیاز مؤلفه اختر امام عادل قاسمی

کے حدود حکومت یمن اوراس کے مضافات تک بھیلے ہوئے تھے، ظاہر ہے کہ حکمر ال قوم کی زبان محکوموں کے لیے بہت زیادہ قابل قبول ہوتی ہے، چنانچہ عربوں نے بہت سے فارسی الفاظ کو معرب کر کے اپنی زبان میں شامل کرلیا۔۔۔۔۔۔انہی الفاظ میں ایک اصطلاحی لفظ"گزیت" بھی ہے۔

غیر عربی زبانوں کے الفاظ و مصطلحات کے متعلق نہایت صحیح اور مستند کتاب عربی زبان میں "مفاتیح العلوم" ہے جو کشف الظنون "کا مأخذہ اس کتاب میں جزیہ کی شخفیق ان الفاظ میں کی گئی ہے: جز اور ؤس اہل الذم تجمع جزیۃ و هو معرب گزیت و ہو الخر اج بالفار سیۃ 349

یعنی ذمیوں سے جزیہ لیاجا تاہے، یہ معرب لفظ ہے جس کی اصل گزیت ہے، اوراس کے معنی فارسی میں خراج کے ہیں۔

برہان قاطع میں ہے:

گزیت بفتح الاول و کسر ثانی زرے باشد که حکام ہر سالہ ازرعایا گیر ندوآل راخراج ہم گویندوزرے رانیز گویند کہ از کفار ذمی ستانند <sup>350</sup>

ترجمہ: یعنی گزیت وہ سالانہ رقم ہے جو حکام رعایاسے وصول کرتے ہیں،اس کو خراج بھی کہتے ہیں نیز ذمی کا فروں سے وصول کی جانے والی رقم کو بھی گزیت کہاجا تا ہے۔

### جزيه كاآغاز

یہ جزیہ دراصل نوشیر وان کے عہد حکومت میں رائج ہوا اور اس کے قواعد اس کے عہد میں مرتب ہوئے، امام ابوجعفر طبری جوبڑے محدث اور موری نہیں، نوشیر وال کے ملکی انتظامات کے ذیل میں لکھتے ہیں:
و الزم الناس الجزیۃ ماخلااہل البیوتات و العظماء و المقاتلۃ او العر ابذۃ و الکتاب و من کان فی خدمۃ الملک و صیر و ہا علی طبقات اثنی عشر درہماً و ثمانیۃ و ستۃ و اربعۃ و لم یلزموا

<sup>349 -</sup> مفاتيح العلوم: ۵۹)، مطبوعه يورپ بحو اله اسلام اور مستشر قين: ج۴/ ۱۳۹

<sup>350 -</sup> اسلام اور مستشر قين علامه شبلي: جهم ص ١٣٩

الجزیة من کان له من السن دون العشرین او فوق الخمسین<sup>351</sup> یعنی لوگوں پر جزیہ مقرر کیا گیا، جس کی شرح بارہ درہم اورآ ٹھ وچھ وچار تھی، کی فرح اور پیشوایانِ مذہب اوراہل قلم اور عہدہ لیکن خاندانی شرفاء اور امراء اوراہل فوج اور پیشوایانِ مذہب اوراہل قلم اور عہدہ داران دربار جزیہ سے مشتیٰ تھے اور وہ لوگ بھی جن کی عمر پچاس (۵۰) سے زیادہ یابیں (۲۰) سے کم ہوتی تھی۔

اس کے بعد امام طبر کُن کھتے ہیں:

وهى الوضائع التى اقتدى بهاعمربن الخطاب حين افتتح بلادالفرس<sup>352</sup>

یعنی جب حضرت عمر بن الخطاب انے فارس فتح کیاتوان قواعد کی تقلید کی۔

علامہ ابو حنیف دینوری نے بھی 'کتاب الاخبار الطوال "میں اس پوری تفصیل کو بعینہ نقل کیاہے

353

#### جزييه كالمقصد

نوشیر وال نے بیہ جزیہ کس مقصدسے جاری کیا، اس کا تذکرہ کرتے ہوئے امام طبریؓ نے لکھاہے کہ:

اہل فوج ملک کے محافظ ہیں، اور ملک کے لیے اپنی جانیں خطرے میں ڈالتے ہیں، اس لیے لو گوں کی آمدنی سے ان کے لیے ایک رقم خاص مقرر کی گئی کہ ان کی محنتوں کامعاوضہ ہو<sup>354</sup>

توگویا جزیه معاوضه ٔ حفاظت تھاعهد اسلامی میں جب جزیه کولیا گیا تواس کی اصل حیثیت جوں کی تول باقی رکھی گئی، مثلاً فوجیوں کواس سے مشتنیٰ رکھا گیا، اور بچپاس (۵۰) سال سے زیادہ اور بیس (۲۰) سال میں دور ہیں دور ہی ہیں دور ہیں

<sup>351 -</sup> تاریخ کبیر طبری:ج۲/۲۲

<sup>&</sup>lt;sup>352</sup> - تاریخ کبیر طبری: چ۲/۲۲

<sup>353 -</sup> كتاب الاخبار الطوال ص: ٤٣٠، بحواله اسلام اور مستشر قين: ج٦ / ١٣١١

<sup>&</sup>lt;sup>354</sup> - تاریخ کبیر طبری:ج۲/۲۲

سے کم عمر لوگوں کو بھی اس سے الگ رکھا گیا، البتہ تھوڑی بہت ترمیم بھی کی گئی، اسلامی حکومت میں فوجی خدمات کی لازمی ذمہ داری مسلمانوں کے سرہے، غیر مسلموں کو جبری طور پر اس کا پابند نہیں کیا گیا، اس لیے کہ ان کی جان ومال کی حفاظت مسلمانوں کے ذمہ ہے، غیر مسلموں کے ذمہ ملک کے شہر یوں کی جان ومال کی حفاظت نہیں ہے، اس لیے مسلمان جزیہ سے مشتنی رکھے گئے۔ اور غیر مسلموں پر حفاظت جان ومال کے بدلے جزیہ عائد کیا گیا، متعد دروایات و آثار سے ثابت ہو تاہے کہ اسلامی قانون کے مطابق بھی یہ جزیہ محض معاوضہ کھاظت ہے، اس میں کوئی تحقیر کا پہلو نہیں ہے، اور یہ تو ہر حکومت کو حق حاصل ہے کہ وہ اپنے شہر یوں سے ان کی حفاظت کا معاوضہ وصول کر ہے۔

کر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے والی ایلہ کو جو فرمانِ جزیہ تحریر فرمایا اس میں یہ الفاظ تھے:

"یحفظو اویمنعو ا" یعنی ان لوگوں کی حفاظت کی جائے اور دشمنوں سے ان کو بحایا جائے <sup>355</sup>

اسی طرح عہد صحابہ میں جو بعض معاہدات ذمیوں کے لیے ہوئے ہیں، ان میں صراحت کی گئ

ہے کہ یہ جزیہ معاوضہ حفاظت کے طور پر ان سے لیاجائے گا، مثلاً حضرت خالد بن الولید ﷺ نے صلوبابن نسطونا سے جو معاہدہ فرمایا اس میں لکھا گیا:

ہذاکتاب من خالدین الولید لصلوباین نسطونا وقومہ انی عاہدتکم علی الجزیۃ والمنعۃ فلک الذمۃ والمنعۃ فان منعناکم فلنا الجزیۃ والافلا، کتب سنۃ اثنی عشرۃ فی صفر 356 فلنا الجزیۃ والافلا، کتب سنۃ اثنی عشرۃ فی صفر 356 ترجمہ: یہ خالدین الولید کی تحریرہ، صلوباین نسطونا اور اسکی قوم کے لیے، میں نے تم سے معاہدہ کیا جزیہ اور محافظت پر، پس تمہاری ذمہ داری اور محافظت ہم پرہ، جب تک ہم تمہاری محافظت کریں ہم کو جزیہ کاحق ہے ورنہ نہیں، صفر ۱۲جہ کو کھا گیا۔

اہل عراق سے جب حضرت خالد بن الوليد الله عمامدہ كياتوايك تحرير حضرت خالد الله دى

<sup>355 -</sup> فتوح البلد ان بلاذرى: ٩٩/ بحواله اسلام اور مستشر قين: ج٠٠/ ١٥٠٠

<sup>356 -</sup> تاریخ کبیر ابوجعفر طبری مطبوعه پورپ: ج۴ /۲۰۵۰

جس میں وہی وضاحت تھی کہ جزیہ ان کی حفاظت جان ومال کے بدلہ لیاجائے گا، اور دوسری تحریر اہل عراق کی جانب سے لکھی گئی اس میں بھی اس کی وضاحت کی گئی۔

> انا قد اديناالجزية التى عابدنا عليها خالداً ان يمنعونا وامير بم البغى من السملمين وغير بم<sup>357</sup>

> ترجمہ: ہم نے وہ جزیہ اداکر دیا، جس پر خالد سے معاہدہ کیاتھا، اس شرط پر کہ مسلمان یاکوئی قوم اگر ہم کو کوئی نقصان پہونجانا چاہے تو اسلام کی جماعت اوران کے سربراہ ہماری حفاظت کریں گے۔

کے حضرت ابوعبیدہ بن الجرائے نے شام میں جب مسلسل فقوعات حاصل کیں توہر قل ایک بڑی فوج لے کر مقابلے کے لیے آیا، مسلمانوں کی پوری توجہ فوجی تربیت اور ضروریات میں لگ گئ، اس وقت حضرت ابوعبیدہ نے اپنے تمام عمال کوجو شام کے مفتوحہ علا قوں میں تعینات سے، تحریر کی ہدایت بھیجی کہ جن لوگوں سے جزیہ وصول کر لیا گیا ہے، ان کوواپس کر دیا جائے اور ان سے کہدیا جائے کہ ہم نے تم سے حفاظت کے بدلے یہ جزیہ لیا تھا، لیکن اب جنگ کا خطرہ در پیش ہونے کی بنا پر ہم اس عہد کو پورا نہیں کر سکتے ماس لیے تم سے جزیہ لینے کا بھی حق نہیں رکھتے۔

عیسائیوں نے مسلمانوں کو دل سے دعادی کہ خداتم کو پھر سے ہمارے شہر وں کی حکومت دے، رومی ہوتے تو اس موقع پر واپس دیناتو در کنار جو کچھ ہمارے پاس تھا وہ بھی لے لیتے، چنانچہ تعمیل حکم میں وصول شدہ جزیہ کی پوری رقم ان کے مالکان کو واپس کر دی گئی 358

اس تفصیل سے ثابت ہو تا ہے کہ جزیہ بس معاوضہ کھاظت ہے جو قومی خدمات سے مشتنیٰ رکھنے کی بناپر ان پر عائد کیاجا تا ہے ، یہی وجہ ہے کہ اگر کوئی غیر مسلم اپنے کو فوجی خدمات کے لیے پیش کر بے توعام مسلمانوں کی طرح اس کو بھی جزیہ سے مشتنیٰ کر دیاجائے گا۔

<sup>357 -</sup> طبری:ج۳/۵۵۵ -

<sup>358-</sup> كتاب الخراج قاضي ابوبوسف: ٨١/ فتوح البلدان: ١٣٧/ فتوح الشام ازدي: ١٣٧٥

حضرت عثمان کے زمانہ میں جب حبیب بن مسلمہ ؓ نے قوم جراجمہ (ایک عیسائی قوم) پر فتح پائی تو ان کو عیسائی قوم) پر فتح پائی تو ان لو گوں نے فوجی خدمات کے لیے اپنے کو پیش کیا، اوراس وجہ سے اس پوری قوم کا جزیہ معاف کر دیا گیا <sup>359</sup> حضرت عمر ؓ کے زمانے کے بعض معاہدات میں بھی یہ تصریح ملتی ہے، عتبہ بن فرقد نے جب آذر بائیجان فتح کیا تو معاہدے میں یہ الفاظ لکھے:

على ان يؤ دوا الجزية على قدر طاقتهم ومن حشرمنهم فى سنة وضع عنه جزاء تلك السنة

ترجمه: یعنی صلح اس شرط پر ہوئی کہ جزیہ اداکریں اور جو شخص کسی سال لڑائی میں بلایا

جائے گاتواس سال کا جزیہ معاف کر دیاجائے گا<sup>360</sup>

عہد فاروقی اور عہد صحابہ میں اس قشم کی متعدد نظیریں موجود ہیں، جن سے ثابت ہو تاہے کہ جزیہ مسلمانوں کی فوجی خدمات کاصلہ ہے۔

# جزبيه كی مقدار اور مصارف

جزیہ کے مصارف بیہ ہیں: لشکر کی آرائیگی، سرحد کی حفاظت، قلعوں کی تغمیر، سڑکوں اور پلوں کی تغمیر، سڑکوں اور پلوں کی تیاری، سرر شتہ تعلیم وغیرہ بے شبہ اس طرح اس خاص رقم سے مسلمانوں کو بھی فائدہ پہونچتا ہے، جس طرح کہ دوسرے شہریوں کو۔

<sup>359 -</sup> اسلام اور مستشر قین: چه/۱۴۵

<sup>360 -</sup> تاریخ کبیر طبری بحواله اسلام اور مستشر قین علامه شبلی:۳۰ ۱۴۶۲

----- حواشی \_ \_ \_ حواشی \_ حواشی \_ حواشی \_ حواشی \_ حواشی \_ حواشی \_ حوالت کا ۱۳۸ تا ۱۳۷۲ تا ۱۳۷۲

# قیر کی سز ااور قیر بوں کے حقوق اور مسائل <sup>362</sup>

آئے دنیامیں انسانوں کے در میان جو طبقاتی تقسیم اور ان کے در میان حقوق کی ناہمواری پائی جاتی ہے اس کی ایک بدترین مثال انسانوں کا وہ طبقہ ہے جو اپنے بعض حالات کی بناء پر قید خانہ کی سلاخوں کے بیچھے زندگی گذارنے پر مجبور ہے ، اس کے بالمقابل اسلام کے عادلانہ نظام میں انسانی تمام طبقات کے لئے مثالی توازن وہم آہنگی اور ان کے حقوق و جذبات کی ہر ممکن رعایت یائی جاتی ہے۔

اسلام نے اپنی تمام تعلیمات میں قیدیوں کے ساتھ عام انسانی احترام میں کوئی کی نہیں گی، اسلام نقطۂ نظر سے ہر انسان مال کے پیٹ سے آزاد پیدا ہوا ہے اس لئے اس کو اپنے حقوق کے معاملے میں پوری آزادی ملنی چاہئے۔ البتہ انسان کبھی ایسی سرگر میوں میں ملوث ہوجا تا ہے، جو عام انسانی اجتماع کے لئے ضر رسال ثابت ہوتی ہیں ایسے موقعہ پر عام انسانی مفادات کے تحفظ کے لئے ضروری ہوجا تا ہے کہ اس شخص کی سرگر میوں کو محدود کیاجائے، یااس پر مکمل بندش عائد کر دی جائے، اسی کے لئے قید کی ضرورت پڑتی ہے، حضرت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کے عہد میں کوئی با قاعدہ قید خانہ یا جیل کا نظام نہیں تھا، اور نہ کبھی باضابطہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی کے لئے قید کی سز اتجو یز فرمائی 363 میں کا نظام نہیں تھا، اور نہ کبھی باضابطہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی کے لئے قید کی سز اتجو یز فرمائی 363 میں کو قتی طور پر قید کا حکم فرمایا، مثلاً:

ایک مرتبہ قبیلہ بنوغفار کے دوشخص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حضور پیش کیے گئے، ان پر دو اونٹ تلاش دو اونٹ کی چوری کا الزام تھا، حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک کو روک لیا اور دوسرے کو اونٹ تلاش کرنے کا حکم دیا، بالآخر وہ دوسرا شخص دونوں اونٹ لے کر دربار نبوت میں واپس ہوا اور پھر دونوں کی رہائی عمل میں آئی 364۔

<sup>362 -</sup> تحرير بمقام جامعه ربانی منورواشريف، بتاريخ ٢ / محرم الحرام ١٣٣٠ إه

<sup>&</sup>lt;sup>363</sup> - اقضية رسول الله صلى الله عليه وسلم لا بن فرح / 11 ، تبصرة الحكام لا بن فرحون ، الموسوعة 16 / 284

<sup>&</sup>lt;sup>364</sup> - مصنف عبد الرزاق 10 /216 –217

#### قير كانظام

عہد فاروقی سے اس کا آغاز ہوااور ضرورت کے تحت قید خانہ کا نظام رائج کیا گیا، حضرت عمر فاروق رضی اللّٰہ تعالی عنہ کے عکم پر مکہ کے گور نر نافع بن عبد الحارث نے اس غرض سے چار ہز ار (۰۰۰ م) در ہم میں صفوان بن امیہ کا مکان خرید ا، اسی طرح حضرت علیؓ نے کو فیہ میں با قاعدہ قید خانہ قائم کیا <sup>365</sup>۔

نیز حضرت ابوموسیٰ اشعری رضی الله تعالی عنه نے کوفیہ میں اور حضرت عبد الله بن زبیر رضی الله تعالی عنه نے مکه مکر مه میں اینے اپنے عہد حکومت میں قید خانه قائم فرمایا<sup>366</sup>۔

پھر بعد کے ادوار میں تمام ہی مسلم حکمر انوں نے اس نظام کو باقی رکھا، اور اسلامی قاضیوں نے مختلف جرائم میں قید کی سزا تجویز فرمائی۔ لیکن بیسب محض وقتی اور ناگزیر ضرورت کے تحت گوارا کیا گیا، اس کئے قید کے کسی مرحلے پر بھی انسانی احترام کو نظر انداز نہیں کیا گیا، اسلام نے قید یوں کے ساتھ مراعات اور حسن سلوک کی تعلیم دی، اور ہر حال میں اس پہلو پر دھیان مرکوزر کھا کہ وہ بھی تمہاری طرح انسان ہیں، ان کے پاس بھی ضروریات اور نقاضے ہیں اور وہ بھی جذبہ واحساس رکھتے ہیں، اور کل وہ بھی تمہاری طرح آزاد سے، حالات زمانہ نے ان کواس حال تک پہنچادیا ہے، اس لئے ان کے ساتھ جمد ردانہ سلوک کرو۔

## قید بول کے لئے اسلامی ہدایات

خزوهٔ بدر میں فتح کے بعد جنگی قیدی حضور صلی الله علیه وسلم کے سامنے پیش کیے گئے توزبان نبوت سے جو جملہ صادر ہواوہ قید یوں اور کمزور طبقہ کے لیے نبوت کاسب سے بڑاعطیہ ہے، حضور صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

يا ايبًا الناس ان الله قد امكنكم وانما بم اخوانكم بالامس367

<sup>&</sup>lt;sup>365</sup> - المبيوط20 / 89، الطرق الحكمية 103، الموسوعة 16 / 316

<sup>&</sup>lt;sup>366</sup> - تفسير خازن 71/2، زاد لمعاد 2/74، الموسوعة 16/286

<sup>&</sup>lt;sup>367</sup> - مجمع الزوائد 1 /87

ترجمه: اے لوگو! اللہ نے آج تم کو ان پر قدرت دی ہے اور کل یہ تمہارے بھائی تھے۔ قرآن کریم میں قیدیوں کے ساتھ حسن سلوک کرنا ابر ار اور مقربین کی صفت قرار دیا گیا: ویطعمون الطعام علی حبہ مسکینا ویتیما و اسپر ا368

ترجمہ: اور بیہ لوگ پوری محبت و خلوص کے ساتھ مسکین، یتیم اور قیدی کو کھانا کھلاتے ہیں۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے بیہ ہدایت فرمائی:

استوصوا بالاسارى خيرا369

ترجمہ: قیدیوں کے ساتھ حسن سلوک کی وصیت قبول کرو۔

المعنام جیسے کمزور طبقہ کے بارے میں فرمایا:

فاطعمه مما تاكلون واكسوه مما تكسون 370

ترجمه:جوخود کھاتے ہوان کو کھلاؤاور جوخو دیہنتے ہوان کو پہناؤ۔

ان کی عزت نفس کا بھی پورالحاظ فرمایا، اور ارشاد فرمایا:

لاتقل عبدى ولا امتى ولكن قل فتائى وفتاتى 371

ترجمہ: غلام اور باندی کہہ کر ان کو مت بکار و بلکہ میرے بیٹے!اور میری بیٹی! کہہ کر

آواز دو\_

ا نہی تعلیمات کا اثر تھا کہ عہد اوّل میں جن مسلمانوں کے پاس قیدی تھے وہ اوّل کھانا قید یوں کو کھلاتے اور بعد میں خود کھاتے اوراگر کھانانہ بچتاتو خو د کھجوریر اکتفاء کر لیتے۔

حضرت مصعب بن عمير ﷺ کے حقیقی بھائی ابوعزیز بن عمر انجھی ایک بار قید ہو کر آئے وہ بیان کرتے

<sup>368 -</sup> سوره د بر:8

<sup>369 -</sup> طبر اني كبير بحواله سيرة المصطفى 1 / 579، مولاناادريس كاند صلوي

<sup>370 -</sup> احمد وابو داؤد، مشكوة 292

<sup>&</sup>lt;sup>371</sup> - مجمع الزوائد 6 /87

ہیں کہ میں انصار کے جس گھر میں تھاان کا بیہ حال تھا کہ صبح وشام جو تھوڑی بہت روٹی بنتی وہ مجھ کو کھلا دیتے اور خود تھجور کھاتے، میں شر ما تااور ہر چنداصر ار کرتا کہ روٹی آپ لوگ کھائیں لیکن نہ مانتے اور بیہ کہتے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہم کو قیدیوں کے ساتھ حسن سلوک کا حکم فرمایا ہے <sup>372</sup>۔

# (دعویٰ) الزام عائد کرنے کاضابطہ

غرض اسلام ہر انسان کی شخصی آزادی اوراحتر ام کو بہت اہمیت دیتا ہے، اور کسی کو بیہ اجازت نہیں دیتا ہے کہ کسی کی آزادی وعزت نفس کو نقصان پہنچائے، اسی لیے شریعت اسلامیہ اس کی اجازت نہیں دیتی کہ خواہ مخواہ مخواہ مخواہ کسی پر الزام لگا کر اس کی حیثیت کو مجروح کیا جائے، اور نہ اسلامی عد الت اس کی مجاز ہے کہ محض الزام کی بنا پر کسی کو مجرم قرار دے، الزام لگانے کے لیے ضابطہ مقرر کیا گیا کہ:

البينة على المدّعي واليمين على من انكر 373

ترجمہ: "دعوی پیش کرنے والے کی ذمہ داری ہے کہ وہ ثبوت فراہم کرے بصورتِ دیگر منکر سے قشم لے کراس کوبری قرار دیاجائے گا۔

بلکہ بعض صور توں میں تو ثبوت فراہم نہ کرنے کی صورت میں خود مدعی کو مجرم قرار دیاجاتا ہے،
اوراس کو بے بنیاد الزام لگانے کے جرم میں سزادی جاتی ہے، مثلاً کوئی شخص کسی پر "زنا"کا الزام لگائے اور
اس کو اصول کے مطابق ثابت نہ کر سکے، تو خود الزام لگانے والے پر حد قذف عائد کی جاتی ہے، اس سے
تعزیرات کے باب میں اسلام کے تصورِ جرم کا پیتہ چاتا ہے کہ "جرم "صرف وہ ہے جس کو ثابت کر دیاجائے۔
اور جو ثابت نہ ہو سکے وہ صرف "الزام "ہے۔

# ملزم کو قبیر کرنے کامسکلہ

<sup>&</sup>lt;sup>372</sup> - مجمع الزوائد 6 / 86

<sup>&</sup>lt;sup>373</sup> - متفق عليه: نصب الرابيه 4/95

الزام کی تنقیح اور ثبوت کی فراہمی میں تھوڑا وفت لگ سکتا ہے، اس در میانی مدت میں ملزم کے ساتھ کیا سلوک کیا جائے؟ جبکہ وہ ابھی مجرم نہیں ہے، لیکن تنقیح دعویٰ تک کیااس کو" قید" میں رکھا جاسکتا ہے؟ اس باب میں فقہاء کی آراء مختلف ہیں:

(۱) قاضی شریخ امام ابوبوسف اور امام الحرمین کی رائے میں مکمل ثبوت کے بغیر محض الزام کی بنا پر کسی کو قید نہیں کیا جاسکتا، قاضی شریخ نے ایک مالی معاملہ میں ماخوذ ملزم کو ثبوت نہ ملنے کی صورت میں محض قسم لے کربری کر دیا تھا 374۔

امام ابویوسف اُس طرح کی صورت میں زیادہ سے زیادہ کسی معتبر ضانت دار کا مطالبہ کرتے ہیں، ضانت مل جانے کی صورت میں ملزم کو اپنے گھر جانے کی اجازت ہے 375۔

اس سلسلے میں ایک واقعہ حضرت عمر بن الخطابؓ کا نقل کیاجا تاہے کہ ان کے پاس ایک ملزم گر فتار کرکے لایا گیا، اور ثبوت فراہم نہ ہو سکاتو آپ نے اس کو جھوڑ دیا 376۔

(۲) بعض فقہاء حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ جن مقدمات میں ثبوت جرم کے بعد قید ہی کی سزامقررہے، مثلاً مالی معاملات، ان میں مکمل ثبوت کی فراہمی کے بغیر ملزم کو قید میں رکھنا درست نہیں ہے۔ سحنون وغیرہ کی رائے یہ ہے کہ جن مقدمات کی سزاقید نہیں ہے مثلاً حدود و قصاص کے معاملات، ان میں عدالتی کارروائی مکمل ہونے تک ملزم کو قید میں رکھا جاسکتا ہے 377

<sup>374 -</sup> تبمرة الحكام 1 /407

<sup>&</sup>lt;sup>375</sup> - كتاب الخراخ190،190

<sup>&</sup>lt;sup>376</sup> - المحلى لا بن حزم 11 / 131، مصنف عبد الرزاق 10 / 217

<sup>&</sup>lt;sup>377</sup> - عاثية القليوني 4/406، در مختار مع رد المحتار 4/40/ /299، العناية للباهر تي 5/401، المغنى لابن قدامه 9/328

لگتے رہے ہوں تواس کو بھی قید کرنا درست بلکہ نسبتاً بہترہے <sup>378</sup>

#### قيد كاثبوت

جمهور كى بنياد درج ذيل آيات واحاديث بين:

🖈 قرآن کریم میں ارشادہے:

وتحبسونهما من بعد الصلوة فيقسمان بالله 379

ترجمہ: ان کو قید کر و نماز کے بعد ، پھر وہ اللہ کی قسم کھائیں۔

اس میں ادائے حق تک قید کرنے کاجواز ملتاہے۔

ہ اسی طرح ایک حدیث جس کاذکر اس سے قبل آچکاہے کہ "دربار نبوت میں قبیلہ بنو غفار کے دو شخص دواو نٹول کی چوری کے الزام میں پکڑ کر لائے گئے، آپ نے دونوں میں سے ایک کواپنے پاس روک لیا،اور دوسر سے کواونٹ حاضر کرنے کا حکم دیا، بالآخروہ شخص گیااور دونوں اونٹ لے کر حاضر ہوا<sup>380</sup>۔

کے نیزروایت ہے کہ واقعہ نخیبر کے بعد ابن ابی الحقیق کو دربار نبوت میں پیش کیا گیا، اس پر ایک خزانہ کو چھپانے کا الزام تھا، جبکہ اس کا دعویٰ تھا کہ خزانہ خرج ہو چکا ہے، مگر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس شبہ کی بنا پر اس کا دعویٰ رد کر دیا کہ ابھی جنگ کو بہت دن نہیں ہوئے، اور مال بہت زیادہ تھا۔ (المعہد قریب و المال اکثر) اور آپ نے تحقیق حال تک اس کو قید رکھنے کا حکم دیا، اور حضرت زبیر بن عوام رضی اللہ تعالی عنہ کو ملزم کے احتساب اور پوچھ گچھ پر مامور فرمایا، حضرت زبیر رضی اللہ تعالی عنہ کی تھوڑی سی تادیبی کارروائی کے بعد ہی اس نے خزانہ کی نشاندہی کر دی۔ (شم امر الزبیر ان یمسہ بعذاب سے عادی بی کارروائی کے بعد ہی اس نے خزانہ کی نشاندہی کر دی۔ (شم امر الزبیر ان یمسہ بعذاب

<sup>&</sup>lt;sup>378</sup> - حاشيه ابن عابدين 4/88، حاشيه الدسوقي 3/279، الاحكام السلطانيه للماور دى 219، المغنى لا بن قدامه 9/328 بحواله الموسوعة 292/16

<sup>&</sup>lt;sup>379</sup> -ما كدة: 106

<sup>380 -</sup> مصنف عبد الرزاق 10 /216،217 ، مطبوعه مجلس علمي ڈانجيل

حتى ظبر الكنز)381

کے حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے بارے میں مروی ہے کہ آپ نے دوملزموں کو اقرار تک قید کرنے کا تھکم دیا۔ 382

ان احادیث و آثار سے ظاہر ہو تا ہے کہ جمہور فقہاء کاموقف اس سلسلے میں زیادہ مضبوط ہے۔ نیز یہ بات قرین قیاس بھی ہے، اس لیے کہ ملزم بعض حالات میں اپنے برے انجام سے بچنے کے لیے راہ فرار اختیار کر سکتا ہے، اور اس طرح عدالتی کاروائی تعطل کا شکار ہو سکتی ہے، نیزیہ بھی ممکن ہے کہ ملزم کے باہر رہنے کی صورت میں مدعی کی طرف سے اسے کسی زیادتی کا سامنا کرنا پڑے، اس لیے ملزم اور مدعی دونوں کے لیے محفوظ صورت میں مدعی کی طرف سے اسے کسی زیادتی کا سامنا کرنا پڑے، اس لیے ملزم اور مدعی دونوں کے لیے محفوظ صورت میں ہونے تک اس کی حفاظت کا انتظام کیا جائے۔ البتہ ملزم اگر معروف اور غیر مشتبہ شخص ہو، اس کے فرار ہونے کا اندیشہ نہ ہواور نہ اس کی ذاتی حفاظت کا کوئی خطرہ ہو، تو عدالت اس پر اعتماد کر سکتی ہے، اسی طرح اس کا لحاظ بھی ضروری ہے کہ مشتبہ ملزم جس کو عدالت کاروائی مکمل ہونے تک قید کرنے کا حکم دے گی وہ قید خانہ میں عام شہری کی طرح زندگی گذارے گا اور اس کوکسی قسم کی ذہنی یاجسمانی اذبت نہیں دی جائے گی۔

# قیر کی مدت

اکثر فقہاء کی رائے یہ ہے کہ مشتبہ ملزم کے لیے قید کی کوئی مدت مقرر نہیں ہے، یہ حاکم کی صوابدید اور متعلقہ حالات پر مو قوف ہے، جتنے دنوں میں صورت حال منقے ہوجائے، اتنے دنوں تک قید میں رکھنے کی گنجائش ہے، علامہ ابن تیمیہ ؓنے اس قول کو امام مالک ؓ، امام احمد ؓ اور محققین حفیہ کی طرف منسوب

کیاہے۔

<sup>-----</sup> حواشی------

<sup>381 -</sup> ابو داؤد 3/408، تتحقيق عزت عبيد دعاس، فتح الباري 5/328 مطبوعه السلفيه تبصرة الحكام 114/2

<sup>382 -</sup> تبصرة الحكام 2 / 140

<sup>&</sup>lt;sup>383</sup> - فآويٰ ابن تيميه 397/35، حاشيه ابن عابدين 4/88

جبکہ مالکیہ کی بیہ تصریح بھی ملتی ہے کہ مستورالحال کو لمبے عرصہ تک قید میں نہیں ر کھا جاسکتا، لمبے عرصہ کا اطلاق ان کے نزدیک ایک سال سے زائد پر ہوتا ہے۔<sup>384</sup>

بعض فقہاء کا خیال ہے کہ مستورالحال ملزم کو ایک دن سے زیادہ قید نہیں کیا جاسکتا، کچھ لو گوں نے دو تین دن مقرر کیاہے اور بعض نے اس کو وسعت دے کر ایک ماہ تک کی اجازت دی ہے <sup>385</sup>

گر حنفیہ، مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا ظاہر مذہب وہی ہے جو اوپر مذکورہوا کہ مدت کی کوئی تحدید نہیں کی جاسکتی، متعلقہ حالات اور حاکم کی رائے پر منحصر ہے، حضرت عمر بن عبد العزیز گئی بھی یہی رائے نقل کی جاتی ہے 386

ایسے لوگ جن پر کسی قشم کا الزام تونہ ہو، مگر ان سے مفاد عامہ کو نقصان پہنچنے کا اندیشہ ہو، ایسے لوگوں کو بھی نظر بندیا قید کرنے کی فقہاء نے اجازت دی ہے، فقہاء نے اس کی مثال میں ان لوگوں کاذکر کیا ہے جن کی نظر لگتی ہو۔ 387

کا اسی طرح ایسے مجرمین جن کا جرم ثابت ہو چکا ہو، اور عدالت نے ان کو قابل سزا قرار دیا ہو،
گر بیاری یا کسی اور سبب سے متعلقہ سزاان پر جاری نہ کی جاسکتی ہو تو سبب کے خاتمہ تک ان کو قید میں رکھنے کی
اجازت ہے، بشر طیکہ مجرم ایسا ہو جس کے فرار کا اندیشہ ہو، بصورت دیگر اس کو آزاد رکھ کر سبب کے خاتمہ کا
انتظار کیا جائے گا

\_\_\_\_\_

<sup>384 -</sup> تبعر ة الحكام 1 /266، بحو اله الموسوعة 16 /294

<sup>&</sup>lt;sup>385</sup> - حاشيه ابن عابدين 4/88، تبرة الحكام 2/148، المغنى لابن قدامه 9/328

<sup>&</sup>lt;sup>386</sup> - الاحكام السلطانيير للماور دى 220

<sup>&</sup>lt;sup>387</sup> - حاشية ابن عابدين 6 / 364، حاشية القليوني 4 / 162، فتح الباري 10 / 205

<sup>&</sup>lt;sup>388</sup>- در مختار مع رد المحتار 4 /16 المدونة 5 /206

**(r)** 

#### قیریوں کے حقوق

جن ملزمین پر جرم ثابت ہوجائے اور عدالت ان کے لیے سزائے قید کا فیصلہ سنادے، ان کو سزا کے طور پر قید خانہ میں رکھا جائے گا، مگر عام حالات میں ان کو عام انسانی حقوق سے محروم نہیں کیاجائے گا، اور ان کی بنیادی ضروریات کا پورالحاظ رکھا جائے گا، فقہاء اسلام نے پوری تفصیل کے ساتھ ان امور پر روشنی ڈالی ہے، مثلاً:

#### مذہبی امور

(الف) قید یوں کو ان کے مذہبی امور میں مکمل آزادی حاصل ہوگی، وہ اپنے مذہب کے مطابق عبادت وغیرہ انجام دے سکیں گے، ان کے مذہب کے مطابق ان کو غذا فراہم کی جائے گی، فقہاء نے صراحت کی ہے کہ مسلم قید یوں کو وضو اور نماز وغیرہ سے روکنا درست نہیں ہے <sup>388</sup>،اگر جمعہ اور عیدین کا انظام قید خانہ میں ہو، اور شر الطاجمعہ بھی موجو دہوں تو قید یوں کو قید خانہ ہی میں جمعہ و عیدین کی اجازت ہوگی، حنفیہ کے کلام سے بہی ظاہر ہو تا ہے کہ قیدیوں کے لیے جمعہ کی اجازت ہے، اوراگر جمعہ کا انظام نہ ہو، تو قیدی تنہا تنہا ظہر اواکریں گے <sup>390</sup>، بعض حنابلہ کی رائے ہے ہے کہ قید خانہ میں جمعہ و عیدین کا انظام نہ ہونے کی صورت میں قیدیوں کو باہر نکلنے کی اجازت ہو گی، شافعیہ میں بغوی اُور بویطی اُور ویطی اور حفیہ میں سر خسی گی بھی بھی رائے معلوم ہوتی ہے <sup>391</sup>، اور حفیہ میں سر خسی گی بھی بھی رائے معلوم ہوتی ہے <sup>392</sup>، مگر مذاہب اربعہ کے جمہور فقہاء کی رائے ہے ہے کہ جمعہ و عیدین کے لیے قیدیوں کو باہر نکلنے کی اجازت نہیں ہے،البتہ اگر بعض قیدیوں کے لیے حاکم اس میں مضائقہ نہ سمجھے تو حرج نہیں <sup>392</sup>۔ باہر نکلنے کی اجازت نہیں ہے،البتہ اگر بعض قیدیوں کے لیے حاکم اس میں مضائقہ نہ سمجھے تو حرج نہیں <sup>392</sup>۔ باہر نکلنے کی اجازت نہیں ہے،البتہ اگر بعض قیدیوں کے لیے حاکم اس میں مضائقہ نہ سمجھے تو حرج نہیں <sup>392</sup>۔

<sup>&</sup>lt;sup>389</sup> - در مختار مع ر دالمحتار 5 / 379، 378، حاشية القليوني 4 / 205

<sup>&</sup>lt;sup>390</sup> - ہدایہ 1 /63، المبسوط 2 /36

<sup>391 -</sup> الموسوعة الفقهية 16 / 321 بحواله غاية المنتهى للكر خي 1 /206، روضة الطالبين 4 /400

<sup>&</sup>lt;sup>392</sup> - الموسوعة الفقهية 16 / 321 بحواله حاشية ابن عابدين 5 /377 ، المبسوط 20 /90 ، المغنى 2 /339 وغير ما

ظاہر ہے کہ اس عموم میں ان کی مذہبی کتابوں کا احترام بھی شامل ہے، اس لیے کہ قید کا مقصد تادیب واصلاح ہے، توہین آمیز یا اشتعال انگیز سلوک کی ہر گز اجازت نہیں ہو گی، اس لیے کہ اس سے رد عمل کی نفسیات جنم لیتی ہیں، اور اصلاح کا مقصد پورانہیں ہو تا۔

رہادوسرے قیدیوں کے در میان دعوت دین کاکام، توبیہ حاکم کی صوابدید پر موقوف ہوناچاہئے اس
لیے کہ دعوت اس کی بنیادی یا مذہبی ضروریات میں شامل نہیں ہے، نیز دعوتی کام بھی قیدیوں میں گروپ
بندی بھی پیداکرسکتی ہے، اور داعی قیدی اس طرح قوت بھی حاصل کر سکتا ہے، اس لیے اس کی اجازت حاکم
کی رائے پر منحصر ہوگی، داعی قیدی کے شخصی حالات اگر مثبت محسوس ہوں توحا کم اس کو دعوتی کام کی اجازت
دے سکتا ہے ورنہ نہیں۔

#### جسمانی ضروریات

(ب) قیدیوں کی جسمانی ضروریات اور بنیادی راحت و آرام کا کحاظ رکھنا تھی لازم ہے، مثلاً:
مناسب غذا اور پینے کا صاف ستھرا پانی فراہم کیا جائے گا، حفظان صحت کے لیے اگر ورزش و تفریح کی ضرورت ہو تواس کی اجازت ہو گی، الیم تنگ جگہوں میں قیدیوں کور کھنا درست نہیں ہے، جہال ہوا اور روشنی کا گذر نہ ہو، یا جہال کھڑا ہو نایا پاؤں کھیلا کر لیٹنا ممکن نہ ہو، جہال گھٹن کا احساس ہو، یا الیم جگہ پر رکھنا جہال کا گذر نہ ہو، یا جہال کھڑا ہو نایا پاؤں کھیلا کر لیٹنا ممکن نہ ہو، جہال گھٹن کا احساس ہو، یا الیم جگہ پر رکھنا جہال دھوال بھر اہواہو، یا سخت ٹھنڈے مکان میں جہال زندگی دشوار ہو، یا کھلے آسان کے بنچ جہال گرمی یا سردی سے جسم بھار پڑجائے، الیم جگہوں پر قیدیوں کور کھنے کی اجازت نہیں ہے، فقہاء نے صراحت کی ہے کہ اگر کسی قیدی کو ایسے تنگ مقامات پر رکھا گیا، یاغذ ااور پانی کامعقول انتظام نہیں کیا گیا، اور وہ مرگیا، تواس کی دیت اس شخص کے ذمہ لازم ہے جس کی لا پر واہی سے قیدی کا یہ انجام ہوا ہے، بلکہ بعض فقہاء نے تو قصاص کو واجب کیا ہے 303

<sup>&</sup>lt;sup>393</sup> - الاحكام السلطانية للماوردي 239، حاشية ابن عابدين 2 / 411، فما وي بنديه 414/4، الموسوعة 16 / 327

#### طبی سهولیات

طبی سہولیات بھی قیدیوں کو فراہم کی جائیں گی، اور اگر جیل میں بیہ سہولتیں میسر نہ ہوں تو شافعیہ اور مالکیہ ان کو جیل سے باہر لے جانے کی اجازت ویتے ہیں، البتہ مفتی بہ قول میں حفیہ یہ قید لگاتے ہیں کہ بیار قیدیوں کو باہر لے جانے کے لیے معتبر صانت شرطہ، مسلم خلفاء اور حکمر انوں کا تعامل اس باب میں شروع سے یہی رہا کہ قیدیوں کی جسمانی صحت اور طبی سہولیات کی طرف پوری توجہ دی گئی، حضرت عمر بن عبد العزیز نے با قاعدہ ایک فرمان کے ذریعہ مملکت کے تمام افسروں کو اس کی طرف خصوصی طور پر توجہ دلائی تھی، خلیفہ مقتدر کے زمانہ میں ڈاکٹروں کی خصوصی خدمات بیار قیدیوں کے لیے حاصل کی گئی تھیں اور دواعلاج کا پورانظام بنایا گیا تھا، یہ ڈاکٹر ہر روز قید خانہ بہنچ کر قیدیوں کامعائنہ کرتے اور علاج تجویز کرتے تھے 394

(۱) ایک رائے جس کو اکثر حنفیہ نے اختیار کیاہے اور حنابلہ کا مذہب بھی یہی ہے کہ قیدی کو بیوی سے ملنے کی اجازت دی جائے گی بشر طیکہ تنہائی کی ایسی جگہ وہاں میسر ہو، اس لیے کہ پیٹ کی طرح شر مگاہ کی مجبوک بھی ایک ضرورت ہے، اس لیے اس ضرورت سے اس کوروکا نہیں جائےگا 395

(۲) دوسری رائے جس کومالکیہ کامذہب کہا گیاہے، بیوی سے تنہائی میں ملنے کی اجازت نہیں ہوگی اس لیے کہ جنسی تعلق کھانے کی طرح حوائج اصلیہ میں شامل نہیں ہے، نیز اس طرح کی لذتوں سے روکنے سے قیدی کی دل شکنی ہوگی،اور وہ اپنے اصلاح حال کی طرف زیادہ تیزی کے ساتھ توجہ دے گا<sup>396</sup>

(٣) اور بعض شوافع کی رائے ہے کہ یہ بھی جاتم کی صوابدیدیر مو قوف ہے، اگر وہ مصلحت سمجھے تو

<sup>&</sup>lt;sup>394</sup> - حاشية ابن عابدين 5 /378، فآويٰ هنديه 418/4، شرح ادب القاضى للحضاف 2/375، حاشية القليو بي 292/292، طبقات ابن سعد 5 /356، الموسوعة 16 /321

<sup>&</sup>lt;sup>395</sup> - المغنى 7 / 34،35 ، ہدا ہير 3 / 231 ، فتح القدير 5 / 471 ، فياويٰ ہند ہير 3 / 218

<sup>&</sup>lt;sup>396</sup> - الشرح الكبير للدردير 3/281، تبصرة الحكام 2/205، الموسوعة الفقهيه 16/324

اجازت دیدے ورنہ نہیں <sup>397</sup>

#### ساجي حقوق

(ج) قيد يول كوعام حالات ميں تعليم وہنر سكھنے،اخبارات پڑھنے،موبائل ركھنے،احباب وا قارب سے رابطہ رکھنے اور دوسرے قیدیوں سے ملنے کی اجازت ہو گی،البتہ اگر کسی وجہ سے حاکم وقت بعض قیدیوں کے لیے اس کو خلاف مصلحت سمجھے تواس پریابندی عائد کر سکتاہے ، بعض شوافع سے اس کی صراحت نقل کی گئی ہے <sup>398</sup>، جس طرح کہ حاکم کو اس کی اجازت ہے کہ کسی خاص مجرم کو اس کے جرم کے پس منظر میں قید تنہائی کی سز ادے، جہاں کسی سے ملنے کی اس کو اجازت نہ ہو، فقہاء نے اس کی بھی صر احت کی ہے <sup>399</sup>۔ ریڈیواورٹی وی عموماً تفریکی چیزیں ہیں ،اس لئے ان کی احازت دیناضر وری نہیں۔

#### اخلاقی امور

(د) فقہاء نے جرائم کے لحاظ سے الگ الگ قید خانہ یا قید خانہ میں الگ الگ جھے بنانے کی تجویز دی ہے، امام ابویوسف رحمۃ اللّٰدعلیہ نے اپنی کتاب "الخراج" میں، با قاعدہ ایک باب اس عنوان پر قائم کیاہے، اور مجر مین کو بنیادی طور پر تین حصول میں منقسم کیاہے:

**ا-اہل فجور:** یعنی جن گناہوں کا تعلق اخلاقی مفاسد سے ہو۔

۲-اہل تلصص: یعنی چوری وغیرہ کے قبیل کی چیزیں۔

س-اہل جنایات: یعنی ظلم وزیادتی کے ذیل کی چیزیں۔

اس طرح کی کچھ اور تقسیمات بعض دیگر فقہاء کے یہاں بھی ملتی ہیں،ان تقسیمات کا مقصد بیہ ہے

کہ قیدیوں میں جرائم پھلنے سے روکا جائے ، اس لیے کہ جرائم کار جمان بڑی تیزی کے ساتھ پھیلتاہے ، اورایک

<sup>&</sup>lt;sup>397</sup> - حاشية القليوني 2 /392، الموسوعة 16 /394

<sup>398 -</sup> ويكيئ حاشية القليوني 2/392، اسني المطالب مع حاشيه الرملي 188/2، الموسوعة الفقهية 16/394

<sup>&</sup>lt;sup>399</sup> -المبسوط20/90، فيآوي ابن تيسه 15/310، المغنى 8/124، الموسوعة 16/319

طرح کا مجرم دوسری طرح کے مجرم سے بہت جلد متاثر ہونے لگتاہے، لیکن اگر ہر قسم کے مجر مین الگ الگ ہوں، تو دوسرے جرائم سے ان کے محفوظ رہنے کازیادہ امکان ہے <sup>400</sup>

ہ اسی طرح اخلاقی مفاسد سے بیچنے کے لیے یہ بھی لازم ہے کہ مر دوں اور عور توں کو الگ الگ رکھا جائے، تمام فقہاء کا اس پر اتفاق ہے، بلکہ عور توں کے جھے کا نگر اں افسر بھی کسی عورت ہی کور ہناچاہئے، اگر اس قسم کی عورت میسر نہ ہو توصلاح و تقویٰ میں معروف شخص کا ابتخاب ہونا چاہئے 401 نابالغ مجر مین کا حکم نابالغ مجر مین کا حکم

کہ کبھی بالغوں کے ساتھ نابالغ لڑ کے بھی بعض جرائم میں شریک ہوجاتے ہیں، ایسے نابالغ لڑ کوں کو قید میں ڈالا جاسکتا ہے یا نہیں؟

مالکیہ اور شافعیہ کا مسلک یہ ہے کہ صرف تادیبی کاروائی کی جائے گی، قید میں نہیں ڈالا جائے گا خواہ مالی معاملہ ہو یاغیر مالی، لیکن فقہاء حنفیہ کی رائے یہ ہے کہ مالی اور غیر مالی دونوں فشم کے جرائم میں نابالغ لڑکوں کو محض تادیب و تنبیہ کے لیے (نہ کہ سز اکے طور پر) قید میں ڈالنے کی اجازت ہے، تا کہ عام لوگ ان کے ضرر سے محفوظ رہیں، اور ان بچوں کی تنبیہ بھی ہو، البتہ الیمی صورت میں فقہاء نے لازم قرار دیا ہے کہ ان کو بالغوں سے الگ الیمی جگہ پر رکھا جائے، جہاں ان کا کوئی مناسب رہنما اور مر بی بھی موجود ہو، تا کہ وہ بالغوں کے شرسے ممکن طور پر محفوظ رہ سکیں 402۔

#### طريقة أحتساب

<sup>&</sup>lt;sup>400</sup> - كتاب الخراج 161، ابن عابدين 5/370، الموسوعة 16/319

<sup>&</sup>lt;sup>401</sup> - مبسوط 90/20، فياويٰ هنديه 3/414، جواهر الاكليل للآبي 2/93، الموسوعة 17/16

<sup>&</sup>lt;sup>402</sup> - در مختار 4 / 253، فتاوي ابن تيميه 3 / 179، حاشيه الدسوقي 3 / 280، معين الحكام 187، الموسوعة 16 / 317، 318

ابن ابی الحقیق کاواقعہ ہے، جس نے ایک خزانہ غائب کر دیا تھا، اور اس کا اقرار نہیں کر رہاتھا، نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے تھم پر حضرت زبیر ابن العوامؓ نے جب اس کے ساتھ سختی کی تواس نے اس کا قرار کیا <sup>403</sup>۔

اسی روایت کی بنا پر فقہاء نے مجر مول کے ساتھ فی الجملہ سختی کی اجازت دی ہے، اورا گر چیکہ جبر واکراہ کی حالت میں اقرار معتبر نہیں ہے، مگر متاخرین حنفیہ نے بدلتے ہوئے حالات کے پیش نظر اس کی افادیت تسلیم کی ہے، اوراس حالت کے اقرار کو کسی نہ کسی درجہ میں درست قرار دیا ہے، چوری کی بحث کے ذیل میں علامہ حصکفی کھتے ہیں:

فيقطع اذااقربها مرة طائعاً واقراره بهامكرها باطل ومن المتأخرين من أفتى بصحته و يحل بضربه ليقر 404

علامہ شامی آنے اس پر تفصیلی بحث کی ہے، جس کا خلاصہ بیہ ہے کہ حدود کے لیے اگر چیکہ بیہ اقرار معتبر نہیں ہے مگر دیت و تعزیر کے لیے اس کا اعتبار کیاجائے گا <sup>405</sup>، مگر بیہ سختی اسی وقت تک جائز ہے جب کہ وحشیانہ حد تک نہ پہنچے، اسی لیے فقہاء نے مجر موں کے ساتھ تادیبی معاملہ کو محدود کرتے ہوئے لکھا ہے کہ:

انما ھو السوط و السجن <sup>406</sup>

مجرم کے لیے کوڑاہے یا قید،اس کے علاوہ کچھ نہیں۔

اس لیے ایسی کسی بھی کاروائی کی اجازت نہیں دی جاسکتی جو انسانی حدول کو پار کر جائے اور جس سے مجرم کو شدید جسمانی نقصان پنچے، فقہاء نے تو قید خانہ میں سزاکے طور پر بھی و حشانہ حرکتوں سے منع کیا ہے، چہ جائے کہ احتساب کے مرحلے میں۔ جبکہ ابھی سز اکا فیصلہ آنا باقی ہو۔ لہذا سزاکے طور پر ہو یااعتراف جرم کے لیے درج ذیل کاروائیوں کی اجازت نہیں ہے:

<sup>&</sup>lt;sup>403</sup> - رواه البخاري، فتح الباري <sup>5</sup> / 328

<sup>404 -</sup> در مختار 6/604

<sup>&</sup>lt;sup>405</sup> - ديکھئے ر دالمختار 6/108،109

<sup>406 -</sup> كتاب الخراج لا في يوسف 135

🖈 قيريوں كو د هوپ ميں كھٹرا كرنا

ان کے سریر تیل ڈالنا

☆ داڑھی مونڈھنا

کتے، بچھو یا اور کوئی درندہ جانور جچھوڑ نا<sup>407</sup>اس لیے کہ بیہ خلاف شرع بھی ہے اور جسمانی نقصان کا باعث بھی۔

<sup>408</sup> قیدیوں کو بے لباس کرنا، اس لیے کہ ستر عورت ضروری ہے

المح بھو کا پیاسار کھنا۔

🖈 جسم کے کسی حصہ کو آگ سے جلانا یا الکٹر ک شاک لگانا۔

ﷺ یانی میں غوطے دینا<sup>409</sup>۔

🖈 سخت ٹھنڈ ک میں برف کی سلوں پر ڈال دینا۔

اتیزروشی یا تیز آواز کا ایر مجبور کرنااوراس کے لیے اس کی جائے رہائش میں تیزروشنی یا تیز آواز کا

#### انتظام كرنابه

الم چیرے پر مار نا۔

🖈 گر دن میں نا قابل بر داشت بوجھ ڈال دینا۔

ئز مین پر لٹا کر مار ناوغیر ہ<sup>410</sup>۔

قیدی کے خاندان کو گالی دینایاسب وشتم کرنا $^{411}$ 

<sup>407</sup> - كتاب الخراج 135، المغنى 7 / 641، تبصر ة الحكام 2 / 147، الموسوعة 16 / 328

408 - حاشيه ابن عابدين 4/13، الاحكام السلطانية للماور دي 239

409 - السياسة الشرعية لا بن تيمييه 152، فتح الباري 6 /150

410 - فآوي بنديه 414/3، الاحكام السلطانيه للماور دي 239

411 - بدائع الصنائع 7/64

412 منوع ہے وغیرہ 412 کے ناک، کان یا جسم کا کوئی حصہ کاٹنا یا توڑنا، یہ مثلہ ہے اور سخت ممنوع ہے وغیرہ 412 کے اور ہر وہ کام جو خلاف شرع ہویا جس سے جسم کو کلی یا جزوی نقصان پہنچے۔

#### قیدی کو بیرطی ڈالنا

۳۷- قیدیوں کو فرار سے بچنے کے لیے زنجیروں میں حکڑا جاسکتا ہے،ان کو ہتھکڑی بھی پہنائی جاسکتی ہے۔ بیڑی بھی ڈالی جاسکتی ہے، جبیبا کہ حضرت عمررضی اللّٰہ تعالی عنہ کے سامنے ایک ملزم کو ہتھکڑی لگا کر لایا گیا<sup>413</sup>۔

نیز حضرت عمر بن عبدالعزیز ؓنے ایک ملزم کے بارے میں فرمایا (جس پر چوری کا الزام تھا اور وہ کہتا تھا کہ میں نے اسے خریداہے):

فاشدده في السجن وثاقا و لا تحلم حتى ياتيم امر الله 414 اس كوقيد خانه مين مضبوط بانده دواور معامله كي تحقيق تك نه كھولو۔

لیکن ایبا و قتی طور پر کرنے کی اجازت ہوگی، ان چیزوں کو تسلسل کے ساتھ باقی رکھنا درست نہیں، اس لیے کہ ان حالتوں میں بنیادی ضروریات بھی پوری کرنی د شوار ہو جاتی ہے۔ فقہاء نے قید بوں کو قضائے حاجت سے روکنے کی اجازت نہیں دی ہے، اسی طرح ایسی ننگ جگہ میں رکھنے کی اجازت بھی نہیں دی ہے جہاں ایک دوسر سے بے پردگی ہو، یاوضواور نماز جیسی ضروریات پوری نہ کی جاسکتی ہوں <sup>415</sup>۔
قید تنہائی

<sup>&</sup>lt;sup>412</sup> - بدائع الصنائع 7 /20

<sup>&</sup>lt;sup>413</sup> -مصنف عبد الرزاق 10 / 217

<sup>&</sup>lt;sup>414</sup> - المحلى لا بن حزم 1 1 / 1 3 1

<sup>&</sup>lt;sup>415</sup> - الشرح الكبير للدر دير 3/282 ، در مختار مع الحاشيه 5/378 ، 378

كتابول كے حوالے سے لكھاہے:

ويجوز للحاكم عزل السجين وحبسه منفردا في غرفة يقفل عليه بابها، ان كان في دلك مصلحة 416

# قید بول سے جبری کام لینا

۲-(الف) فقہاء شافعیہ و حنابلہ نے قیدیوں کو اجرت پر کام کرنے کی اجازت دی ہے، تا کہ وہ اپنے گھریلواخر اجات یا قرض وغیر ہ کی ادائیگی کا انتظام کر سکیں <sup>417</sup>

(ب) لیکن حنفیہ کا مسلک معتمد اور دیگر فقہاء کی رائے یہ ہے کہ قیدیوں کو بااجرت کام کرنے کی اجازت نہیں دی جائیگی، ورنہ قید خانہ کی ساری معنویت ہی ختم ہو جائے گی، قید خانہ اس کے لیے دو کان یا کار خانہ کی طرح بن جائے گا،اور قید کا مقصد فوت ہو جائے گا

(ج) تیسری رائے جس کو کویت کے لجنۃ الفقہاءنے اختیار کیاہے کہ یہ حاکم کی صوابدید پر موقوف ہے <sup>419</sup>۔

دوسری اور تیسری رائے کا مقتضایہ معلوم ہو تاہے کہ حاکم کی اگر رائے ہو تو سز ایافتہ قید یوں سے بلااجرت جبری کام لیا جاسکتا ہے، بشر طیکہ کام ان کی طاقت سے باہر نہ ہو، اور ان کی صلاحیت اور ذوق سے ہم آ ہنگ ہو، البتہ جن قید یوں کا مقدمہ ابھی زیر ساعت ہے، ان کامعاملہ اس سے مشتیٰ رکھنا چاہئے۔

# ملزم اور مجرم كافرق

<sup>&</sup>lt;sup>416</sup> - الموسوعة الفقهية 16/319

<sup>&</sup>lt;sup>417</sup> - الموسوعة الفقهية 16 / 321 بحواله اسنى المطالب مع حاشيه الرملى 188 / 188 ، المغنى 4 / 495 ، منديه 3 / 418

<sup>418/3 -</sup> ابن عابدين 5/278، فأويٰ منديه 418/3

<sup>&</sup>lt;sup>419</sup> - الموسوعة الفقهية <sup>416</sup>

اور غیر سزایافتہ کا فرق باقی نہ رہے گا۔ اسی لیے بہت سے فقہاء نے دونوں قسم کے قید یوں کے لیے الگ الگ قید خانہ یا قید خانہ یا قید خانہ یا قید خانہ یا الگ الگ حصہ مقرر کرنے کی ہدایت کی ہے۔ قرافی ؓ، ماور دگ ؓ، زبیر کی اور حنابلہ کے ایک طبقہ کی رائے بہ ہے کہ زیر ساعت ملز مین کو قید کرنے کا اختیار صرف حاکم کو ہے ، عدالت کو نہیں ، عدالت صرف انہی ملز مین کو قید کر سکتی ہے ، جن کے لیے سزائے قید کا فیصلہ ہو چکا ہو ، پہلی قسم کے قید خانہ کو "سجن الوالی "اور دو سری قسم کے قید خانہ کو "سجن القاضی "کہا جاتا تھا ، اگر چیکہ بعد میں دونوں قسم کے اختیارات عدالت ہی کو دے دیئے گئے ، اور عدالت دونوں قسم کے ملز مین کو قید کرنے کی مجاز ہو گئی ، لیکن فقہاء کی رائے کے مطابق کم از کم دونوں کے لیے قیام اور سلوک میں امتیاز کرنا ضروری ہے ، تا کہ ظلم وزیادتی کا اندیشہ باقی نہ رہے 420۔

# ملزم کے قید کی مدت

۸-زیرساعت قیدیوں کو فیصلہ سے قبل استے دنوں تک قید میں رکھنا جوان کے اوپر عائد فر دجرم کی اصل سزاہے، درست نہیں، بعض فقہاء حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ ایسے مقدمات میں جن کی آخری سزاہی قید ہوسکتی ہو، ملزم کو قید کرنے کی اجازت نہیں دیتے، اس لیے کہ فیصلہ و سزاسے قبل سزاکا کوئی جواز نہیں ہے، لیکن جو فقہاء (اور اکثر فقہاء کی یہی رائے ہے) قید کی اجازت دیتے ہیں، بشر طیکہ ملزم مجہول الحال ہواور صلاح و تقویٰ میں معروف نہ ہو، ان میں زیادہ تر فقہاء نے فیصلہ سے قبل قید کی مدت کو حاکم کی رائے پر چھوڑ دیا ہے، مگر کچھ نے اس کی مدت ایک ماہ ایک ماہ کی دن، اور مالکیہ نے ایک سال مقرر کی ہے۔ 422

دراصل یہ مدت عدالتی کارروائی کو چاک و چوبند کرنے کے لیے ہے، کسی عدالت کو ہر گزیہ حق

<sup>-----</sup> حواشی۔۔۔۔۔۔

<sup>420 -</sup> الموسوعة الفقهمية 16/318، 319، طاشية ابن عابدين 5/378، 499، تبصرة الحاكم 1/304، لسان الحكام 1 25، الاحكام السلطانييه للماور دي 219

<sup>&</sup>lt;sup>421</sup> -ردالمخار6/108

<sup>422 -</sup> الموسوعة الفقهير 16/294 - 295

حاصل نہیں ہے کہ اپنی غفلت و ناکامی کا بدلہ بے قصور ملز موں سے لے، اور اپنی ست رفتار کاروائی کی بنا پر ملز موں کو برسوں جیل میں بے یارومد دگار حجوڑ دے، جبکہ اس کا امکان بھی موجو دہے کہ ملز م نتیجاً بے قصور ثابت ہو۔

# ملزم اگر بری ثابت ہو

9-اگرزیر ساعت ملزم کو قید میں رکھا گیا، اور بعد میں عدالت نے اسے بری قرار دیا، تو وہ زمانہ کتید میں ہونے والی ذہنی اذبت اور مالی نقصان کا ہر جانہ طلب کرنے کا مجاز نہیں ہے، بشر طیکہ قید کی مدت معروف اصولوں کے مطابق ہو، اور اس دوران اس کے ساتھ کوئی نارواسلوک بھی نہ کیا گیا ہو، اس لیے کہ جس حد تک قید کی فقہاء نے اجازت دی ہے، وہ ان نقصانات کو مد نظر رکھتے ہوئے دی ہے، اور اسی لیے ملزم کے حالات کے لحاظ سے زمانہ تید میں کمی بیشی روار کھی گئی ہے۔

### قیدی کورابطه کی اجازت

• ا- قیدی کواپنے مقد مات کے سلسلے میں وکیل سے رابطہ اور صفائی پیش کرنے کا مکمل حق حاصل ہے، اس لیے کہ حراست کا مقصد شخقیق حال ہے، اگر قیدی کواپنے معاملہ میں رابطہ اور بیان صفائی کا اختیار نہ دیا جائے تو حقیقت حاصل کیسے واضح ہو سکتی ہے؟ بلکہ اگر قیدی پر پچھ دو سرے اور مقد مات بھی ہوں تو ان کے لیے بھی بطور خود یابذریعہ و کیل عد التی کارروائی کے لیے اس کو نکلنے کی اجازت دی جائے گی، صرف اتنی دیر کہ زیر بحث مقد مہ کی اس سے متعلق کارروائی مکمل ہو جائے گ

# قیدی خواتین کے شیر خوار بچے

<sup>&</sup>lt;sup>423</sup> - در مختار مع رد المختار 5/378، 499، لسان الحكام لا بن الشحنه 251، تبصرة الحكام 1/304، المغنى 9/207، الموسوعة الفقهية 326/16

سے محروم رکھنے کا کوئی جواز نہیں ہے، علاوہ ازیں بچوں کی علاحدگی خود قیدی خواتین کے لیے بھی مسلسل ذہنی افذیت کا باعث ہوگی، اس سلسلے میں بعض احادیث و آثار سے کافی روشنی ملتی ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے (جنگ میں بکڑی جانے والی خواتین کے بارے میں جن کو باندی بنالیا گیا ہو، اور ان کے ساتھ حجووٹا بچے ہو) ارشاد فرمایا:

 $^{424}$ لاتولہ والدہ عن ولدہا  $^{424}$ 

ترجمہ: مال کو اپنے بچہ سے الگ نہیں کیا جائے گا۔

ایک روایت میں ارشاد گرامی اس طرح نقل کیا گیاہے:

من فرق بين والدة وولدبا فرق الله بينه وبين احبته يوم القيامة

ترجمہ:جوشخص ماں کو اس کے بچہ سے الگ کرے گا، قیامت کے روز اللہ تعالیٰ اس کو اسٹے دوستوں سے الگ کر دے گا۔

☆ حضرت عبادة ابن الصامت روایت کرتے ہیں کہ:

نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم ان يفرق بين الام وولدبافقيل يا رسول الله (صلى الله عليه وسلم) الى متى؟ قال حتى يبلغ الغلام و تحيض الجارية 426

ترجمہ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ماں کو اس کے بچہ سے الگ کرنے سے منع فرمایا، آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا گیا یار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کب تک ؟ ارشاد فرمایا کہ جب تک لڑکا مالغ نہ ہو جائے اور لڑکی کو حیض نہ آ جائے۔

🖈 حضرت عمران بن حصين رضى الله تعالى عنه كى روايت ہے كه رسول الله صلى الله عليه وسلم نے

<sup>424 -</sup> رواه البيهقي، نصب الراية 3 / 266

<sup>425 -</sup> بيهقى 9/126، دار قطنى 67/3

<sup>426 -</sup> سنن دار قطنی 47/3

ارشاد فرمایا:

ملعون من فرق بين والدة وولدبا427

ترجمہ: وہ شخص ملعون ہے جو ماں کو اپنے بچیہ سے الگ کر دے۔

\* حضرت على كرم الله وجهه روايت كرتے ہيں:

وهب لى رسول الله صلى الله عليه وسلم غلامين اخوين فبعث احدها فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم يا علي ما فعل غلامك؟ فاخبرته فقال رده رده 428

ترجمہ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے دوغلام عطا فرمائے جو دونوں بھائی تھے، میں نے ان میں سے ایک کو فروخت کر دیا، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک دن غلاموں کے بارے میں دریافت فرمایا تو میں نے بیچنے کے بارے میں بتادیا تو آپ نے فرمایا کہ لوٹالو، لوٹالو۔

🖈 ایک مشہور حدیث سے بھی اس پر روشنی پڑتی ہے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد

فرمايا:

من لم يرحم صغيرنا ولم يؤقر كبيرنا فليس منا429

ترجمہ: جو ہمارے چیوٹوں پر رحم نہ کرے اور ہمارے بڑوں کی عزت نہ کرے وہ ہم میں سے نہیں۔

ان احادیث کامقضایہ ہے کہ قیدی خواتین کوان کے شیر خوار بچوں سے الگ نہ کیا جائے۔

-----

<sup>427</sup> - حاكم 2/55، دار قطني 67/3

<sup>428</sup> - ابو داؤد حدیث نمبر 2696، ترمذی حدیث نمبر 1284، حاکم 2/55، دار قطنی 6/6

<sup>429</sup> - منداحمه 1/257، ترمذی حدیث 1921

#### تجاويز اسلامك فقه اكيرمي انڈيا

ا - کوئی شخص جرم کامر تکب ہوتب بھی اس کے انسان ہونے کی حیثیت باقی رہتی ہے، اسے اس کے جرم کی سزاضر ور ملنی چاہئے، لیکن وہ انسانی تو قیر واحترام کے حق سے محروم نہیں ہوجاتا۔

۲-اگرکسی شخص پر جرم کاالزام ہو توجب تک وہ پایئر ثبوت کو نہیں پہوئی جائے،اس
کو مجرم قرار نہیں دیاجاسکتا اور نہ اس کے ساتھ مجر موں کا ساسلوک کیاجاسکتا ہے۔
سا-کسی الزام کی بنیاد پر قید کر ناجائز ہے، بشر طیکہ کسی قوی قرینہ سے الزام کی تائید
ہور ہی ہو، یا ملزم پر شک کئے جانے کی واضح علامتیں موجود ہوں ،اورایسی صورت
میں قید کی مدت عد الت کی صوابد ید پر ہے،لیکن یہ مدت اتنی طویل نہ ہونی چاہئے جو
کسی ثابت شدہ جرم پر دی جاتی ہے۔

۸- قید یول کے اہم حقوق مندر جہ ذیل ہیں:

الف-بلا تفریق مذہب جملہ قیدیوں کو اپنے اپنے مذہب کے مطابق عبادت وعمل کی آزادی حاصل ہوگی، نیزاس کی مذہبی تعلیمات کے مطابق اس کے لئے غذا فراہم کی جائے گی ،اوروہ جس مذہب پر عقیدہ رکھتاہے اس مذہب کی مقدس شخصیتوں اور کتابوں وغیرہ کی بے احترامی سے گریز کیاجائے گا۔

ب- قیدیوں کو جسمانی ضروریات ، مثلاً: مناسب غذا، صاف پانی ، اور موسم کے لحاظ سے کیڑے ، نیز علاج و معالجہ کی سہولیات فراہم کی جائیں گی ، ان کو حفظان صحت کے لئے ورزش کی اجازت ہوگی ، قیدیوں کو ایسی تنگ جگہ میں رکھنا درست نہیں جہاں محسک سے کھڑ اہونا یا پاؤں بھیلا کر لیٹنا ممکن نہ ہو یا ہوا اور روشنی کا مناسب نظم نہ ہو۔ حسے کھڑ اہونا یا پاؤں بھیلا کر لیٹنا ممکن نہ ہو یا ہوا اور روشنی کا مناسب نظم نہ ہو۔ حسے سے کھڑ اور عزیز وا قارب سے رابطہ کرنے کے حقوق حاصل ہو نگے ، جہاں ملاقات کرنے اور عزیز وا قارب سے رابطہ کرنے کے حقوق حاصل ہو نگے ، جہاں

تک ریڈیواورٹی وی کا تعلق توبہ عموماً تفریکی چیزوں کا حصہ ہوتی ہیں ، لہذااس کی اجازت دینا حکومت کی صوابدید اجازت دینا حکومت کی صوابدید پر ہے۔
پر ہے۔

ہ – مر دوں اور عور توں کو الگ الگ قید خانوں میں رکھا جائے اوراس بات کو یقینی بنایا جائے کہ عور توں کے حصہ کی نگراں افسر بھی خاتون ہی ہو، زنانہ قید خانہ میں اندرونی د کیھ بھال کا کام بھی عور تیں ہی سنجالیں، اوراسی طرح نابالغ اور بالغ قیدیوں کو بھی الگ الگ رکھا جائے۔

۵- قید یوں سے سچی بات اگلوانے کے لئے قید یوں کانار کوالائسس کرنا، انہیں بے لباس کرنا، الکٹر ک شاک لگانا، ان پر کتے جھوڑنا، ان کو برف کی سلوں پر ڈالنا، انہیں مسلسل جگے رہنے پر مجبور کرنا، اور اس کے لئے ان کی جائے رہائش میں تیزروشنی کرنا، یا تیز آواز سنانایہ تمام امور ناجائز، غیر اخلاقی اور غیر انسانی ہیں، اسی طرح ایسی سزائیں بھی جن سے کسی عضو کو نقصان بہونچ یااس کے تلف ہوجانے کااندیشہ ہو، یاز ہنی ودماغی صحت متأثر ہونے کاخطرہ ہو، حرام ہیں۔

۲-قید بول کوز نجیروں میں جکڑنا، ہتھکڑی پہنانایا بیڑی ڈالناشر عاًنا جائزہے البتہ اگر قیدی خطرناک اور عادی مجرم ہو، جس کے فرار ہونے کا یاخو دکو یا دوسروں کو نقصان پہونچانے کا اندیشہ ہو تواس کو قابو میں رکھنے کے لئے قانون کی حدود میں مناسب تدبیر اختیار کی حاسکتی ہے۔

2-اگر مصلحت متقاضی ہوتو مجر م کواتنے دنوں کی قید تنہائی دی جاسکتی ہے، جس کی میڈیکل آفیسر اجازت دے اور بیرا تنی طویل نہ ہو کہ قیدی ذہنی مریض ہوجائے۔ ۸-جبری کام لیاجانااگر سزاکا حصہ ہوتو بطور تعزیر قیدی سے اس کے حسب طاقت جبری کام لیاجاسکتا ہے ، اور اس صورت میں شرعاً وہ اجرت کا مستحق نہ ہوگا، البتہ حکومت اپنے قانون کے تحت اجرت دے توبہ اس کے لئے حلال ہو گی ،بصورت دیگر وہ اجرت کامستحق ہو گا۔

9 – زیر ساعت قید یوں کو اصولی طور پر بے قصور تصور کیا جائے، ایسے قیدی مجر م نہیں، بلکہ ملزم ہوتے ہیں، ان کے ساتھ مجر مول جیسارویہ ہر گزنہ اختیار کیا جائے ، لہذا ان سے جبری کام لینادرست نہیں، اور دیگر قید یوں کے مقابلہ میں ان کے ساتھ اجھاسلوک ضروری ہے۔

• ا- زیر ساعت قید یول کو ساعت سے پہلے اتنے دنوں تک قید میں رکھناجو ان کے اوپر عائد فرد جرم کی اصل سزا کے برابر ہے ، درست نہیں ، نیز فیصلے یا تحقیق حال میں تاخیر نہیں ہونی چاہیے کہ دوران مقدمہ قید کی مدت سزاکی مدت سے کمبی ہوجائے ، اوراگر ایساہو اتواسے فوراً رہاکر دیاجائے۔

11- بے قصور قیدی کو زمانۂ قید میں ہونے والی ذہنی اذبت کامالی ہر جانہ واجب ہے۔
17- قیدی کو مقدمات کے سلسلہ میں و کیل سے رابطہ کرنے ،اپنے عزیز وا قارب سے
مشورہ کرنے اور اپنی صفائی پیش کرنے کے سارے حقوق حاصل ہونگے۔
17- خواتین قید یوں کو اپنے ساتھ شیر خوار بچوں کو جیل میں رکھنے کی اجازت ہوگی

# مالى جرمانه كاشرعي تحكم - تحقيق وتنقيح 431

اسلام میں انسداد جرائم کے لئے حدودو تعزیرات کا نظام ہے، مخصوص جرائم پرجو مقررہ سزائیں ہیں،ان کو حدود کہاجا تاہے،مثلاً زناکی سزار جم یاحد مقررہے، قتل کی سزاقصاص یادیت وغیرہ مقررہے۔ تعزیرات—مفہوم اور حدود

اور جن جرائم کی سزائیں شریعت نے مقرر نہیں کی ہیں بلکہ ان کو حکام کی صوابدید پر چھوڑ دیاہے ،اور حکام جرم کی نوعیت ،مقام اور مجرم کے حالات کے لحاظ سے سزائیں تجویز کرتے ہیں ،ان کو تعزیرات کہتے ہیں، دیکھئے فقہاء کی عبارات:

التعزير هو عقوبة غير مقدرة شرعاً، تجب في كل معصية ليس فيهاحد ولا كفارة 432

﴿ يَخْتَلِفُ ذلك بِاخْتِلَافِ الْأَشْخَاصِ فَلَا مَعْنَى لِتَقْدِيرِهِ مع حُصُولِ الْمَقْصُودِبِدُونِهِ فَيَكُونُ مُفَوَّضًا إِلَى رَأْيِ الْقَاضِي يُقَيِّمُهُ بِقَدْرِ ما يَرَى الْمَصْلَحَةَ فيه على ما بَيَّنَا تَفَاصِيلَهُ وَعَلَيْهِ مَشَا يِخُنَا رَحِمَهُمْ اللَّهُ تَعَالَى 433 الْمَصْلَحَةَ فيه على ما بَيَّنَا تَفَاصِيلَهُ وَعَلَيْهِ مَشَا يِخُنَا رَحِمَهُمْ اللَّهُ تَعَالَى 433

ابن شاس الجنايات الموجبات للحد سبعة وما عدا هذه الجنايات

<sup>431 -</sup> تحرير بمقام جامعه ربانی منوروانثریف بهار ، محرم الحرام ۱۳۰۰ ه

لميمنية الميروت، القليوبي على شرح المنهاج: دار احياء التراث العربي، وفتح القدير 7/100 ط الميمنية الميروت، القليوبي على شرح المنهاج: 7/100 الميمنية الموقعين: 1/100 ط: دار الجيل، بيروت، زاد المحتاج بشرح المنهاج: 7/100 ط: المكتبة العصرية، بيروت وكشاف القناع 1/100 ط المطبعة الشرقية بالقاهرة، والأحكام السلطانية للماوردي ص 224 مطبعة السعادة 1/100 مطبعة المعادن المناشد دار

 $<sup>^{433}</sup>$  - تبين الحقائق شرح كنز الدقائق ج  $^{8}$  ص  $^{8}$  ، باب الخلع فخر الدين عثمان بن علي الزيلعي الحنفي.الناشر دار الكتب الإسلامي.سنة النشر  $^{1313}$ ه.مكان النشر لقاهرة.عدد الأجزاء  $^{8}$ -

ومقدماتها فيوجب التعزير وهو موكول إلى اجتهاد الإمام 434

ثو التعزير لايختص بالسوط و اليدو الحبس، و إنما ذلك موكول إلى إجتهاد الحاكم 435

تعزيرات كى قتميں

تغزيرات كي دوقتميں ہيں:-

ا-تعزیرات جسمانی: جن میں جسم کے کسی حصہ کو تکلیف پہونچائی جائے،ان کے جواز میں علماء اسلام کے در میان کوئی اختلاف نہیں ہے۔

مالى تعزيرات كاحكم

۲-دوسری قشم ہے تعزیرات مالی ، یعنی مجرم کومالی اعتبار سے زیربار کیاجائے، اس کی بھی تین صور تیں ہیں:

ا-جس مال یا مقام سے جرم کا تعلق ہو اس کو ضبط یاضائع کر دیاجائے، مثلاً خراب دودھ یا تیل کو ضبط یا تلف کر دینا، شر اب خانہ یا قمار خانہ کو تباہ کر دیاجانا، بت ، موسیقی اور آلات لہو، شر اب کے برتن اور مشکیزے توڑدینا، زندیقوں اور ملحدوں کی کتابیں، مخرب الاخلاق فلمیں، تصاویر اور مجسے ضائع کر دیناوغیرہ۔

اس صورت کے جواز میں بھی فقہاء مختلف الرائے نہیں ہیں ، حنفیہ کے یہاں مفتی بہ قول کے مطابق آلات فساد کو توڑدیناموجب ضمان نہیں ہے:

وَعَلَى هذا الْإِخْتِلَافِ بَيْعُ النَّرْدِ وَالشِّطْرَنْجِ وَعَلَى هذا الْإِخْتِلَافِ الضَّمَانُ على من أَتْلَفَهَا فَعِنْدَهُ يَضْمَنُ وَعِنْدَهُمَا لَا كَذَا فِي الْبَدَائِعِ وَلَكِنَّ الْفَتْوَى على من أَتْلَفَهَا فَعِنْدَهُ يَضْمَنُ وَعِنْدَهُمَا لَا كَذَا فِي الْبَدَائِعِ وَلَكِنَّ الْفَتْوَى فِي الْخَصْبِ وَمَحَلُّهُ ما فِي الضَّمَانِ على وقولهما ( ( قولهما ) ) )كما سَيَأْتِي فِي الْغَصْبِ وَمَحَلُّهُ ما

 $<sup>^{434}</sup>$  - التاج والإكليل لمختصر خليل ج ٢ ص  $^{819}$  محمد بن يوسف بن أبي القاسم العبدري أبو عبد الله سنة الولادة  $^{434}$  سنة الوفاة  $^{897}$  الناشر دار الفكر سنة النشر  $^{439}$  مكان النشر بيروت عدد الأجزاء  $^{435}$  - تبصر ة الحكام : ٢٠١٠-

إِذَا كَسَرَهَا غَيْرُ الْقَاضِي وَالْمُحْتَسِبِ أَمَّا هُمَا فَلَا ضَمَانَ اتِّفَاقًا 436

#### شوافع کا بھی یہی خیال ہے:

وَالْأَصْنَامُ) وَالصُّلْبَانُ ( وَآلَاتُ الْمَلَاهِي ) كَالطُّنْبُورِ ( لَا يَجِبُ فِي الْطَالِحَاشَيْءُ ) ؛ لِأَنَّ مَنْفَعَتَهَا مُحَرَّمَةُ لَا تُقَابَلُ بِشَيْءٍ ، وَقَضِيَّةُ التَّعْلِيلِ كَمَا قَالَ الْإِسْنَوِيُّ : إِنَّ مَا جَازَ مِنْ آلَاتِ اللَّهْوِ كَالدُّفِّ يَجِبُ الْأَرْشُ عَلَى قَالَ الْإِسْنَوِيُّ : إِنَّ مَا جَازَ مِنْ آلَاتِ اللَّهْوِ كَالدُّفِّ يَجِبُ الْأَرْشُ عَلَى كَاسِرِهِ وَفِي أَوَانِي الذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ خِلَافُ مَبْنِيُّ عَلَى حِلِّ الاِتِّخَاذِ، ( وَالْأَصَحُّ كَاسِرِهِ وَفِي أَوَانِي الذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ خِلَافُ مَبْنِيُّ عَلَى حِلِّ الاِتِّخَاذِ، ( وَالْأَصَحُ الْأَصَحُ اللَّهُ الْعَرَالِيَ الْمُحَرَّمَةِ مَعَ بَقَاءِ أَقَالَا تُكْسَرُ الْفَاحِشَ )، لإِمْكَانِ إِزَالَةِ الْفَيْئَةِ الْمُحَرَّمَةِ مَعَ بَقَاءِ الْغَزَالِيُّ فِي إِنَاءِ الْخَوْرِ الْمُالِيَّةِ . نَعَمْ لِلْإِمَامِ ذَلِكَ زَجْرًا وَتَأْدِيبًا عَلَى مَا قَالَهُ الْغَزَالِيُّ فِي إِنَاءِ الْخَمْرِبَلُ أَوْلَى الْمُعَلِّمُ لَلْا مُعَامِ ذَلِكَ زَجْرًا وَتَأْدِيبًا عَلَى مَا قَالَهُ الْغَزَالِيُّ فِي إِنَاءِ الْمُمْرِبُلُ أَوْلَى الْمُولِيَّةِ . نَعَمْ لِلْإِمَامِ ذَلِكَ زَجْرًا وَتَأْدِيبًا عَلَى مَا قَالَهُ الْغَزَالِيُّ فِي إِنَاءِ الْخَمْرِبُلُ أَوْلَى الْمُعَامِلُ الْمُؤْمِلِيُّ الْمُعْمَامِ ذَلِكَ زَجْرًا وَتَأْدِيبًا عَلَى مَا قَالَهُ الْغَزَالِيُّ فِي إِنَاءِ الْفَرَالِيُّ الْمُعَامِ ذَلِكَ زَجْرًا وَتَأْدِيبًا عَلَى مَا قَالَهُ الْغَزَالِيُّ فِي إِنَاءِ الْفَوْرِيلُ الْمُولِي الْفَاحِيْرَالِلُولُ الْفَيْ الْعَلَى الْمُعَامِ لَا قَالَهُ الْعَرَالِي الْمُعْرَامِ الْمُؤْلِقُ الْمُعَلِّ الْفَيْرَافِي الْمُعَامِ الْعَلَى الْمُعَلِّ الْمُعَلِي الْمُعَلِّ الْمُعْرَاقِ الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِّ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِّ الْمُعَلِي الْمُعَلِّ الْمُعْلَالِ الْمُلَالِقُولُ الْمُ الْمُعَلِّ الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُؤْمِلُ الْمُعَلِي الْمُعَلِقُ الْمُعَلِّ الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُؤْمِرُ الْمُؤْمِلِي الْمُعَلِي الْمُلْمُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤَمِّ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِلِ الْمُؤْمِلُ

#### حنابله بھی اسی پر فتویٰ دے رہے ہیں:

فهذه الآلات إذا ثبت تحريمها؛ فإنما لا حرمة لها، فإذا أتلفت فإنه لاضمان على متلفها إذا أتلف ما يكون به الغناء 438

۲- دوسری صورت بیہ ہے کہ متعلقہ چیز کوضائع کرنے کے بجائے شکل بدل دی جائے، مثلاً جعلی کرنسی توڑنا، اور تصاویر والے پر دوں کو پچاڑ کر تکیے وغیر ہ بنالینا، اس کی بھی حسب موقعہ اجازت ہے<sup>439</sup>۔

<sup>436 -</sup>البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج ٢ ص ٧٨ زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة 926ه/ سنة الوفاة 970هـ الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت

<sup>437 -</sup> مغني المحتاج إلى معرفة ألفاظ المنهاج ج ٩ ص ١٣٨ المؤلف : محمد بن أحمد الخطيب الشربيني (المتوفى : 977هـ) [ هو شرح متن منهاج الطالبين للنووي ( المتوفى 676 هـ)

<sup>438 -</sup> شرح زاد المستقنع ج ٣٣٣ ص ٧ المؤلف : محمد بن محمد المختار الشنقيطي مصدر الكتاب : دروس صوتية قام بتفريغها موقع الشبكة الإسلامية - \* شرح أخصر المختصرات ج ٣٦ ص ٢٩ ص ١٩ المؤلف : عبد الله بن عبد الرحمن بن عبد الله بن جبرين مصدر الكتاب : دروس صوتية قام بتفريغها موقع الشبكة الإسلامية

<sup>439 -</sup> توضيح الاحكام من بلوغ المرام 31 -

مجبور ہو کر مجرم اپنے جرم سے بازرہے ،اور شاید تو فیق توبہ بھی نصیب ہو،اس کی بھی دوشکلیں ہیں:

ا – جرمانه میں حاصل شدہ مال قابل واپسی نه ہو، یعنی مجرم کووہ مال مجھی واپس نه کیاجائے، عام طور پر عرف میں اسی کومالی جرمانه یا" تعزیر بالمال" کہاجا تاہے۔

یہ صورت ائمۂ مجتمدین کے در میان مختلف فیہ رہی ہے،البتہ کتب فقہیہ کے مطابق زیادہ تر فقہاء کی رائے عدم جواز کی ہے۔ حضرت امام اعظم ابو حنیفہ اور حضرت امام مجرائی رائے یہی ہے،اور مذہب حنفی میں اسی کو قول مفتی بہ قرار دیا گیاہے۔

۲-دوسری صورت میہ ہے کہ جرمانہ میں حاصل شدہ مال کچھ مدت کے بعد جب مجرم اپنے جرم اپنے جرم اپنے جرم اسے بازآ جائے اور توبہ کرلے تواس کو واپس کر دیا جائے، یہ در حقیقت "تعزیر بحس المال" کی صورت ہے، اور اسی کو کچھ لوگ "تعزیر باخذ المال" بھی کہتے ہیں۔

دراصل بیہ شکل بعض فقہاء کی جانب سے حضرت امام ابوبوسف ؓ کے قول کی تشریح و تاویل کے نتیجہ میں پیداہوئی، چونکہ حفیہ کامعروف مسلک تعزیز مالی کے عدم جواز کا ہے، جب کہ امام ابوبوسف ؓ کا قول جواز کا نقل کی گہ امام ابوبوسف ؓ کے قول کامنشاء یہ جواز کا نقل کی کہ امام ابوبوسف ؓ کے قول کامنشاء یہ ہے کہ مجرم کامال کچھ دنوں کے لئے محبوس کر دیا جائے، اور جب حاکم کو اطمینان ہو جائے کہ مجرم نے اپنے جرم سے توبہ کرلی ہے، تومال اس کوواپس کر دیا جائے۔

وَأَفَادَ فِي الْبَزَّازِيَّةِ أَنَّ مَعْنَى التَّعْزِيرِ بِأَخْدِ الْمَالِ على الْقَوْلِ بِهِ إِمْسَاكُ شَيْءِ مِن مَالِهِ عند مُدَّةً لِيَنْزَجِرَ ثُمَّ يُعِيدُهُ الْحُاكِمُ إلَيْهِ لَا أَنْ يَأْخُذَهُ الْحُاكِمُ الْيُهِ لَا أَنْ يَأْخُذَهُ الْحُاكِمُ الْيُهِ لَا أَنْ يَأْخُذَهُ الْحُاكِمُ الْيُهِ لِلا أَنْ يَأْخُذَهُ الْمُسْلِمِينَ لِنَفْسِهِ أُولِبَيْتِ الْمَالِ كمايَتَوهَمُهُ الظَّلَمَةُ إِذْ لَا يَجُوزُ لِأَحَدٍ مِن الْمُسْلِمِينَ أَخُذُ مَالِ أَحَدٍ بِغَيْرِ سَبَبٍ شَرْعِي وفي الْمُجْتَبَى لَم يذكر كَيْفِيَّةَ الْأَخْذِ وَأَرَى أَنْ يَأْخُذَهَا فَيُمْسِكَهَا فَإِنْ أَيِسَ مِن تَوْبَتِهِ يَصْرِفُهَا إِلَى مَا يَرَى وفي شَرْحِ الْآثَارِالتَّعْزِيرُبِالْمَالِ كَان في ابْتِدَاءِ الْإِسْلَامِ ثُمُّ نُسِخَ اه وَالْحُاصِلُ أَنَّ الْإِسْلَامِ ثُمُّ نُسِخَ اه وَالْحَاصِلُ أَنَّ

<sup>&</sup>lt;sup>440</sup> -ردالمحتار:۲/۲۰ا، نيز ديکھئے:البحر الرائق:۹۸/۵\_

الْمَذْهَبَ عَدَمُ التَّعْزير بِأَخْذِ الْمَالِ 441

الفتح وعن أبي يوسف يجوز التعزير للسلطان بأخذ مال في المذهب) قال في الفتح وعن أبي يوسف يجوز التعزير للسلطان بأخذ المال وعندهما وباقي الأئمة لا يجوز اه ومثله في المعراج وظاهره أن ذلك رواية ضعيفة عن أبي يوسف قال في الشرنبلالية و لا يفتى بهذا لما فيه من تسليط الظلمة على أخذمال الناس فيأكلونه اه ومثله في شرح الوهبانية عن ابن وهبان قوله ( وفيه الخ ) أي في البحر حيث قال وأفاد في البزازيةأن معنى التعزير بأخذ المال على القول به إمساك شيء من ماله عند مدة لينزجر ثم يعيده الحاكم إليه لا أن يأخذه الحاكم لنفسه أو لبيت المال كما يتوهمه الظلمة إذ لا يجوز لأحد من المسلمين أخذ مال أحد بغير سبب شرعي وفي المجتبى لم يذكر كيفية الأخذ ورأى أن يأخذها فيمسكها فإن أيس من توبته يصرفها إلى ما يرى وفي شرح الآثار التعزير بالمال كان في ابتداء الإسلام ثم نسخ اه والحاصل أن المذهب عدم التعزير بأخذ المال

﴿ وبقي التعزير بالشتم وأخذالمال فأماالتعزير بالشتم فهو مشروع بعد أن لا يكون قذفا كما في البحر عن المجتبى وأما بالمال فصفته أن يحبسه عن صاحبه مدة لينزجر ثم يعيده إليه كما في البحر عن البزازية اه. ولايفتى بهذالما فيه من تسليط

البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج  $\Delta$  ص  $\alpha$ زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة  $\Delta$  هـ الوفاة  $\Delta$  هـ الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت.

<sup>442 -</sup> حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج ٢٣٣٢ ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر سنة النشر 1421هـ – 2000م.مكان النشر بيروت.عدد الأجزاء 8 كذافى العالمگيرية فصل في التعزير ٢٠/٢ ط ماجديم كوئلم.

الظلمة على أخذ مال الناس فيأكلونه. "443

اس تشریخ کے مطابق حضرت امام ابو یوسف ؓ کے قول جوازاور حنفیہ کے معروف مسلک (عدم جواز) کا ٹکراؤختم ہوجا تاہے۔ظاہر ہے کہ انتظامی نقطۂ نظر سے وقتی حبس مال میں دوسرے فقہاء کو بھی اعتراض نہیں ہو گا۔

لیکن اسی تشر ت کا اگلاحصہ بیہ ہے کہ اگر جرم سے مجرم کے بازآنے کی امید نہ ہو تو پھر بیہ مال محبوس قابل واپسی نہیں ہوگا، بلکہ حسب مصلحت عام انسانی یا ملکی مفادات میں خرج کیاجائے گا۔۔
وفی الْمُجْتَبَی لم یذکر کَیْفِیَّةَ الْأَخْذِ وَأَرَى أَنْ یَأْخُذَهَا فَیُمْسِکَهَا فَإِنْ أَیِسَ مِن تَوْبَتِهِ یَصْرِفُهَا إِلَى ما یَرَی 444

تشریح کے اس حصہ کی شمولیت کے بعد تعزیر بالمال کی پہلی شکل پھر عود کر آتی ہے، اوراصل مذہب اورامام ابو یوسف ؓ کے در میان سابقہ اختلاف بر قرار رہتا ہے، اور یہ تشریح بے معنیٰ ہو کررہ جاتی ہے، سوائے اس صورت کہ جب مجرم کو توفیق تو بہ نصیب ہو جائے۔

# تعزير بالمال اور تعزير بإخذ المال كامفهوم

اوراسی تشریح کی بنیاد پر تعزیر بالمال اور تعزیر باخذالمال میں فرق کاتصور پیداہوا، بزازیہ نے تعزیر باخذالمال کا ایک نیامعنی متعارف کرایا کہ وقتی حبس مال کانام تعزیر باخذالمال ہے، بزازیہ میں صرف اتناہی ہے، لیکن دوسرے علماء نے اس سے یہ معنی اخذ کیا کہ پھر تعزیر بالمال مطلقاً ضبط مال کانام ہے، خواہ وہ قابل واپسی ہویانہ ہو، اور تعزیر بالمال عام ہے اور تعزیر باخذالمال اسی کی ایک قسم ہے، یعنی تعزیر بحبس المال ، لیکن اسی کے ساتھ اگر المجتبیٰ کی تشریح بھی شامل کرلی جائے اور عدم توبہ کی صورت میں مال نا قابل واپسی قرار پائے تو پھر اس میں اور عام مالی جرمانہ (تعزیر بالمال) میں نتیجہ کے لحاظ سے کوئی فرق باقی نہیں رہ جائے گا

<sup>443 -</sup>درر الحكام شرح غرر الاحكام لملا خسرو، 75/2، ط: دار احياء الكتب العربية ـ

<sup>444 -</sup>البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج ۵ ص ۴ رين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة 926هـ/ سنة الوفاة 970هـ الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت.

واضح رہے کہ یہ تشریح یا تفریق خود حضرت امام ابویوسف ؓ سے منقول نہیں ہے، یہ بعد والوں کی

ایجاد ہے۔۔۔۔

اسی لئے بشمول مسلک حنفی کسی مسلک فقہی کی کتاب میں تعزیر بالمال اور تعزیر باخذ المال کی تعبیرات میں مذکورہ فرق ملحوظ نہیں رکھا گیاہے بلکہ اکثر دونوں الفاظ ایک ہی سیاق میں ذکر کئے گئے ہیں ، دیکھئے چند عبار تیں:

وفي شَرْحِ الْآثَارِ التَّعْزِيرُ بِالْمَالِ كَانَ فِي ابْتِدَاءِ الْإِسْلَامِ ثُمَّ نُسِخَ اه وَالْحَاصِلُ أَنَّ الْمَادِ مَّا الْمَالِ 445 أَنَّ الْمَادُ هَبَ عَدَمُ التَّعْزِيرِ بِأَخْذِ الْمَالِ 445

اس میں تعزیر بالمال اور باخذ المال دونوں ایک ہی معنی میں مستعمل ہوئے ہیں۔
اسی طرح کی عبار تیں عالمگیری اور شامی وغیر ہ میں بھی موجو دہیں 446۔
یَجُوزُ التَّعْزِیرُ بِأَخْذِ الْمَالِ وَهُوَ مَذْهَبُ أَبِي يُوسُفَ وَبِهِ قَالَ مَالِكُ، وَمَنْ قَالَ : إِنَّ الْعُقُوبَةَ الْمَالِيَّةَ مَنْسُوخَةٌ فَقَدْ غَلِطَ عَلَى مَذَاهِبِ الْأَئِمَّةِ نَقْلًا وَ السَّتِدُ لَا لَا وَلَيْسَ بِسَهْل دَعْوَى نَسْخِهَا 447۔

يهال تعزير باخذ المال اور عقوبت ماليه (تعزير بالمال) هم معنى استعال هوئي بيل فقه ما لكى كى مشهور كتاب "حاشية الدسوقى على الشرح الكبير "مين به عبارت ب: وَلا يَجُوزُ التَّعْزِيرُ بِأَخْذِ الْمَالِ إِجْمَاعًا وما رُوِيَ عن الْإِمَامِ أَبِي يُوسُفَ صَاحِبِ

البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج  $\Delta$  ص  $\alpha$ زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة  $\Delta$  هـ الوفاة  $\Delta$  هـ الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت-

<sup>446 -</sup> حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج ٢٣ ١٢ ابن عابدين. الناشر دار الفكر للطباعة والنشر سنة النشر 1421هـ – 2000م. مكان النشر بيروت. عدد الأجزاء 8- كذافى العالم كيرية فصل في التعزير ٢ /١٢٧ ط ماجديم كوئتم

<sup>447 -</sup> معين الحكام فيما يتردد بين الخصمين من الأحكام ج ٢ ص ٣٣٩ المؤلف : علي بن خليل الطرابلسي، أبو الحسن، علاء الدين (المتوفى : 844هـ)مصدر الكتاب : موقع الإسلام-

أَبِي حَنِيفَةَ من أَنَّهُ جَوَّزَلِلسُّلْطَانِ التَّعْزِيرَ بِأَخْذِ الْمَالِ فَمَعْنَاهُ كما قال الْبَزَّازِيُّ من أَئِمَّةِ الْخُنَفِيَّةِ أَنْ يَمْسِكَ الْمَالَ عِنْدَهُ مُدَّةً لينزنجر 448

اس میں جس تعزیر باخذ المال کو بالا جماع ناجائز قرار دیا گیاہے وہ وہی ہے جسے ہم تعزیر بالمال کہتے

ہیں۔

## امام ابوبوسف یک قول جواز کا جائزہ

حنفیہ کے امام ثانی حضرت امام ابو یوسف ؓ سے تعزیر بالمال کے جواز کا قول منقول ہے،البتہ مذہب میں اس قول کوضعیف اور غیر مفتی ہہ قرار دیا گیا ہے۔۔۔۔۔ابتدائی صورت حال بس اتنی ہی تھی کہ اس قول کو ضعیف اور غیر مفتی ہہ قرار دیا گیا تھا ،اورامام ابو یوسف ؓ گی اس روایت کی اشاعت سے روک دیا گیا تھا کہ مبادااس سے ستم پر ور حکمر انول کے لئے ظلم کا دروازہ کھل جائے۔

قال في الفتح و عن أبي يوسف يجوزالتعزيرللسلطان بأخذ المال وعندهما وباقي الأئمة لا يجوزاه ومثله في المعراج وظاهره أن ذلك رواية ضعيفة عن أبي يوسف قال في الشرنبلالية ولايفتى بهذا لما فيه من تسليط الظلمة على أخذمال الناس فيأكلونه اه ومثله في شرح الوهبانية عن ابن وهبان وهبان

<sup>448 -</sup> حاشية الدسوقي على الشرح الكبيرج ۴ ص ٣٥٥ محمد عرفه الدسوقي تحقيق محمد عليش الناشر دار الفكرمكان النشر بيروت عدد الأجزاء 4-

<sup>449 -</sup> حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج ٢٣٣ ابن عابدين. الناشر دار الفكر للطباعة والنشر سنة النشر 1421هـ – 2000م. مكان النشر بيروت. عدد الأجزاء 8- كذافى العالمگيرية فصل في التعزير ٢٠ / ١٢٧ ط ماجديم كوئتهم.

ہے، لیکن بعد کے ادوار میں امام ابویوسف ؓ کے قول کو حفیہ کے معروف مسلک سے ہم آ ہنگ کرنے کے لئے اس میں تاویلات کی گئیں، جن میں سر فہرست خاتمۃ المجہدین مولانار کن الدین ابویکی الخوارز می ؓ اورامام ظہیر الدین التمر تاشی الخوارز می ؓ (متوفی ۱۲۴ ہے مطابق ۱۲۲۴ء <sup>450</sup>) ہیں ،ان حضرات نے امام ابویوسف ؓ کے قول کا مطلب یہ بیان کیا کہ جرمانہ کا مال مجرم سے لے کر محبوس کیا جائے لیکن بحق سر کاریا بحق مدعی علیہ خرج نہ کیا جائے بلکہ محفوظ رکھا جائے، اور تو بہ کے بعد اسے واپس کر دیا جائے، یعنی گویاو قتی حبس مال کی صورت ۔۔۔۔

امام ابویوسف کے قول کی بیہ تشریخ کس بنیاد پر کی گئی کچھ نہیں معلوم البتہ اس قدریقینی ہے کہ بیہ تشریخ خود حضرت امام ابویوسف ؓسے منقول نہیں ہے۔۔۔۔

# امام ابوبوسف کے قول کی تشریح

یہ تشریح جدید میرے علم کے مطابق پہلی مرتبہ مذکورہ بالا دونوں اکابر (خوارزی و تمرتاشی) کے حوالے سے امام حافظ الدین محد بن محمد بن شہاب المعروف بابن البزاز الکر دری الحنفی (م ۱۲۸٫۵) کی مشہور زمانہ کتاب " فتاوی بزازیہ " میں منقول ہوئی:

"والتعزير باخذالمال ان المصلحة فيه جائزة ،قال مولانا خاتمة المجتهدين ركن الدين ابويحيى الخوار زمى:معناه ان ناخذماله ونودعه فاذاتاب نرده عليه كماعرف في خيول البغاة وسلاحهم و صوبه الامام ظهير الدين التمرتاشي الخوار زمي قالواومن جملته من لايحضر الجماعة يجوز تعزيره باخذالمال 451

اس کے بعد بزازیہ ہی کے حوالے سے یہ تشر تکے تمام کتب متأخرہ میں نقل ہوتی چلی گئی،علامہ ابن نجیم کی شہر ؤ آفاق کتاب "البحر الرائق" میں جہاں یہ بحث آئی ہے، وہاں ابن نجیم ؓ نے پہلے یہ لکھا (جو تمام کتب حواثق

<sup>450 -</sup> بڑے عالم، امام اور فقیہ تھے، خوارزم کے مفتی تھے، تمریتاش خوارزم کا ایک گاؤں ہے، کئی کتابوں کے مصنف ہیں (الاعلام للزر کلی جاصے ۹۵ مطبوعہ بیروت ۱۹۸۰ء)

فتاوی بزازیة علی الهندیة ج ۲ س ۳۲ المطبعة الکبری الامیریة بولاق مصر  $^{451}$  ه

متقدمہ میں بھی موجودہے) کہ امام محر ؓ نے اپنی کسی کتاب میں تعزیر بالمال کاذکر نہیں کیاہے، پھر امام ابو یوسف گا قول جواز نقل کیا، اور اس رائے کو فقاوی ظہیریة اور الخلاصة کے حوالوں سے مدلل کرنے کے بعد اس کی ایک مثال پیش کی کہ جو شخص تارک جماعت ہواس سے مالی جرمانہ لینا جائز ہے، اس کے بعد برزازیہ کے حوالے سے آس کی ایک مثال بیش کی کہ جو شخص تارک جماعت ہواس سے مالی جرمانہ لینا جائز ہے، اس کے بعد برزازیہ کے حوالے سے اس تاویل کے حوالے سے اس تاویل کے ساتھ ایک اور تاویل کو ہم رشتہ کیا کہ اگر مجرم کے توبہ کی امید نہ ہو تو حاکم جہاں مناسب سمجھے خرچ کر سکتا ہے، اس طرح بات پھروہیں مالی جرمانہ کے سابقہ تصور کی طرف لوٹ کر چلی آئی، اور گو کہ اصل فر ہب عدم جواز کی شدت کو کم کر دیا ہے:

وَأَفَادَ فِي الْبَزَّازِيَّةِ أَنَّ مَعْنَى التَّعْزِيرِ بِأَخْذِ الْمَالِ على الْقَوْلِ بِهِ إِمْسَاكُ شَيْءٍ مِن مَالِهِ عند مُدَّةً لِيَنْزَجِرَ ثُمَّ يُعِيدُهُ الْحَاكِمُ إلَيْهِ لَا أَنْ يَأْخُذَهُ الْحَاكِمُ الْيُهِ لَا أَنْ يَأْخُذَهُ الْحَاكِمُ الْيُهِ لَا أَنْ يَأْخُذَهُ الْحَاكِمُ الْيَهْ لِلهَ الْمُسْلِمِينَ لِنَفْسِهِ أَو لِبَيْتِ الْمَالِ كما يَتَوَهَّمُهُ الظَّلَمَةُ إِذْ لَا يَجُوزُ لِأَحَدٍ مِن الْمُسْلِمِينَ أَخْذُ مَالِ أَحَدِبِغَيْرِ سَبَبٍ شَرْعِيِّ وفي الْمُجْتَبَى لَم يَذكر كَيْفِيَّةَ الْأَخْذِ وَأَرَى أَنْ يَأْخُذَهَا فَيُمْسِكَهَافَإِنْ أَيِسَ مِن تَوْبَتِهِ يَصْرِفُهَا إِلَى ما يَرَى وفي شَرْحِ الْآثَارِ التَّعْزِيرُ بِالْمَالِ كَان في ابْتِدَاءِ الْإِسْلَامِ ثُمَّ نُسِخَ اه وَالْحَاصِلُ أَنَّ الْمَالِ عَدَمُ التَّعْزِير بِأَخْذِ الْمَالِ 452

واضح رہے کہ المجتبیٰ کے مصنف علامہ نجم الدین الزاہدی (متوفیٰ ۲۵۸ ھے)،ابن البزازالکر دری، امام رکن الدین الخوارز می،اورامام ظہیر الدین التمر تاشی ٔ سب سے متقدم ہیں۔

اس کے بعد شامی ،عالمگیری ، مجمع الانہر اور درر الحکام وغیر ہ متعدد کتابوں میں البحر الرائق ہی کے حوالے سے بیہ بات نقل کی گئی ، جس میں بزازی کی تشر سے اور صاحب المجتبیٰ علامہ زاہدیؓ کی در تشر سے بھی شامل تھی، مثلاً:

<sup>452 -</sup>البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج ۵ ص ۴٪زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة 926هـ/ سنة الوفاة 970هـ الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت-

الفتح وعن أبي يوسف يجوز التعزير للسلطان بأخذ المال وعندهما وباقي الفتح وعن أبي يوسف يجوز التعزير للسلطان بأخذ المال وعندهما وباقي الأئمة لا يجوز اه ومثله في المعراج وظاهره أن ذلك رواية ضعيفة عن أبي يوسف قال في الشرنبلاليةولايفتي بهذالمافيه من تسليط الظلمة على أخذمال الناس فيأكلونه اه ومثله في شرح الوهبانية عن ابن وهبان قوله (وفيه الخ)أي في البحرحيث قال وأفاد في البزازية أن معنى التعزير بأخذالمال على القول به إمساك شيء من ماله عندمدةلينزجرثم يعيده الحاكم إليه لا أن يأخذه الحاكم لنفسه أو لبيت المال كما يتوهمه الظلمة الختبي لم يذكر كيفيةالأخذورأي أن يأخذها فيمسكها فإن أيس من توبته يصرفها إلى مايري وفي شرح الآثار التعزير بالمال كان في ابتداءالإسلام ثم نسخ اه والحاصل أن المذهب عدم التعزير بأخذ المال كان في ابتداءالإسلام ثم نسخ اه والحاصل أن المذهب عدم التعزير بأخذ المال

﴿ وَبَقِيَ التَّعْزِيرُ بِالشَّتْمِ وَأَخْذِالْمَالِ فَأَمَّاالتَّعْزِيرُبِالشَّتْمِ فَهُوَ مَشْرُوعٌ بَعْدَأَنْ لَا يَكُونَ قَذْفًا كَمَافِي الْبَحْرِعَنْ الْمُجْتَبَى وَأَمَّابِالْمَالِ فَصِفَتُهُ أَنْ يَجْبِسَهُ عَنْ الْبَكُونَ قَذْفًا كَمَافِي الْبَحْرِ عَنْ الْبَزَّازِيَّةِ اه وَلَا يُفْتَى صَاحِبِهِ مُدَّةً لِيَنْزَجِرَثُمَّ يُعِيدُهُ إلَيْهِ كَمَا فِي الْبَحْرِ عَنْ الْبَزَّازِيَّةِ اه وَلَا يُفْتَى عَنَا الْبَرَّانِيَةِ اه وَلَا يُفْتَى عَنَا الْبَرَّانِيَةِ اللهِ وَلَا يُفْتَى عَنَا الْبَاسِ فَيَأْكُلُونَهُ 454

# المجتبیٰ کے تفرد کامسکلہ

<sup>453 -</sup> حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج ٣٣ م١٢ ابن عابدين. الناشر دار الفكر للطباعة والنشر. سنة النشر 1421هـ – 2000م. مكان النشر بيروت. عدد الأجزاء 8- كذافى العالمگيرية فصل في التعزير ٢٠ / ١٢٧ ط ماجديم كوئلم.

<sup>454 -</sup> درر الحكام شرح غرر الاحكام لملا خسرو، 75/2، ط: دار احياء الكتب العربية ـ

المجتبیٰ کے اضافہ کویہ کہہ کر مستر دکرنے کی کوشش کی ہے کہ علامہ زاہدی معتزلی ہیں ،اوران کا تفر دفقہی روایات میں معتر نہیں،چہ جائیکہ ان کی اپنی رائے ہو، 455 کیکن حقیقت یہ ہے کہ صاحب المجتبیٰ نے یہ اضافہ کرکے اس مسکلہ کوامام ابوبوسف ؓ کے اصل مسلک کی طرف پھیرنے کی کوشش ہے،انہوں نے کوئی نئی چیز پیش نہیں کی ہے کہ اس کوان کا تفر د قرار دے کر مستر دکر دیاجائے۔۔۔اسی کئے صاحب مجمع الانہر علامہ شیخی زادہ (م ۸ے بیا ہے) نے جب یہ مسکلہ البحر الرائق سے نقل کیاتو بلاکسی نکیر کے اور المجتبیٰ کاذکر کئے بغیر یورے اعتماد اور یقین کے ساتھ یہ یوری تشریح نقل کیاتو بلاکسی نکیر کے اور المجتبیٰ کاذکر کئے بغیر یورے اعتماد اور یقین کے ساتھ یہ یوری تشریح نقل کیاتو بلاکسی نکیر کے اور المجتبیٰ کاذکر کئے بغیر

وفي البحر ولا يكون التعزير بأخذ المال من الجاني في المذهب لكن في الحلاصة سمعت عن ثقة أن التعزير بأخذ المال إن رأى القاضي ذلك أو الوالي جاز ومن جملة ذلك رجل لا يحضر الجماعة يجوز تعزيره بأخذ المال ولم يذكر كيفية الأخذوأرى أن يؤخذ فيمسك مدة للزجر ثم يعيده لا أن يأخذه لنفسه أو لبيت المال فإن آيس من توبته يصرف إلى ما يرى 456

یہاں غور طلب بات ہے کہ فتاوی برزازیہ کی تصنیف ۱۲ جے میں مکمل ہوئی، اس سے قبل کی یا اسی دور کی جو فقہی کتابیں ہمارے پاس موجو دہیں، جن میں تعزیر بالمال کاذکرہے، ان میں سے کسی میں بھی امام ابویوسف کے قول کی وہ تشریح موجو دنہیں ہے جو علامہ بزازیؓ نے اپنے پیش رواکابر علامہ رکن الدین خوارزمی اورامام ظہیر الدین تُمُر تاشی کے حوالے سے نقل کی ہے، متقدم ومعاصر کتابوں میں حنفیہ کے حوالے سے نقل کی ہے، متقدم ومعاصر کتابوں میں حنفیہ کے حوالے سے نقل کی ہے، متقدم ومعاصر کتابوں میں حنفیہ کے حوالے سے نقل کی ہے، متقدم ومعاصر کتابوں میں حنفیہ کے حوالے سے نقل کی ہے، متقدم ومعاصر کتابوں میں حنفیہ کے حوالے سے نقل کی ہے، متقدم و معاصر کتابوں میں حنفیہ کے حوالے سے نقل کی ہے، متقدم و معاصر کتابوں میں حنفیہ کے حوالے سے نقل کی ہے، متقدم و معاصر کتابوں میں حنفیہ کے حوالے سے نقل کی ہے متقدم و معاصر کتابوں میں حنفیہ کے حوالے سے نقل کی ہے متقدم و معاصر کتابوں میں حنفیہ کے حوالے سے نقل کی ہے متقدم و معاصر کتابوں میں حنفیہ کے حوالے سے نقل کی ہے متقدم و معاصر کتابوں میں حنفیہ کے حوالے سے نقل کی ہے متقدم و معاصر کتابوں میں حنفیہ کے حوالے سے نقل کی ہے متقدم و معاصر کتابوں میں حنفیہ کے حوالے سے نقل کی ہے متقدم و معاصر کتابوں میں حنفیہ کے حوالے سے نقل کی ہے متعدم کی ہے کہ ہے کہ

<sup>455 -</sup> واضح رہے کہ حضرت مولانامفتی رشید احمد لد هیانوی صاحب ؓ نے یہ بات حضرت مولاناعبد الحی فرنگی محلی ؓ کی مشہور کتاب "الفواکد البہیة فی تراجم الحنفیہ" ص ۲۱۳ کے حوالے سے لکھی ہے (احسن الفتاویٰ ج ۵ ص ۵۵۸) لیکن دلچیپ بات یہ ہے کہ خود حضرت مولاناعبد الحی فرنگی محلی ؓ تعزیر بالمال کے جواز کے قائل ہیں (مجموعة الفتاویٰ جسم ۸۸-جیسا کہ آگے آئے گا) اس لئے قرین قیاس سے ہے کہ اگر یہ زاہدی کا تفر دہو تا تومولاناعبد الحی صاحب اپنی تحقیق کے مطابق اسے قبول نہ فرماتے۔

 $<sup>^{456}</sup>$  - مجمع الأنخر في شرح ملتقى الأبحرج ٢ ص ٣٧٢عبد الرحمن بن محمد بن سليمان الكليبولي المدعو بشيخي زاده سنة الولادة / سنة الوفاة 1078ه تحقيق خرح آياته أحاديثه خليل عمران المنصورالناشر دار الكتب العلمية سنة النشر 1419ه - 1998م مكان النشر لبنان/ بيروت عدد الأجزاء 4

معروف مسلک عدم جواز کے بالمقابل امام ابویوسف کا قول جواز نقل کیا گیا ہے،اوران میں کہیں مذکورہ بالا تاویل کاذکر نہیں ہے،بطور مثال چند کتابوں کی عبار تیں پیش ہیں:

ہرایہ کی شرح"العنایۃ"علامہ بابرتی (متوفیٰ ۱۸۲ہے ہے) کی تصنیف ہے،اور آٹھویں صدی ہجری میں لکھی گئی ہے،اس میں بھی امام ابو یوسف کے قول جواز ہی کااصالۃ ذکر ہے،عدم جواز کا کوئی قول نقل نہیں کھی گئی ہے،اس میں بھی امام ابو یوسف کے قول جواز ہی کااصالۃ ذکر ہے،عدم جواز کا کوئی قول نقل نہیں کیا گیاہے،اورامام محرد کے بارے میں بتایا گیاہے کہ انہوں نے این کسی کتاب میں اس مسللہ کاذکر نہیں فرمایا ہے۔

ہت ہہت ہے۔ ہوت کے اس میں بھی امام ابویوسف ؒ کے قول جواز کے ساتھ وہ تاویل جڑی ہوئی نہیں ہے جوہزازیہ کے بعد کی تصانیف میں ملتی ہے۔ کے بعد کی تصانیف میں ملتی ہے۔

(قَوْلُهُ وَعَنْ أَبِي يُوسُفَ أَنَّ التَّعْزِيرَ بِأَخْدِ الْأَمْوَالِ جَائِزُ لِلْإِمَامِ) وَعِنْدَهُمَا الشَّافِعِيُّ وَمَالِكُ وَأَحْمَدُ لَا يَجُوزُ بِأَخْدِ الْمَالِ. اه كَاكِيُّ وَفَتْحُ وَمَافِي الشَّافِعِيُّ وَمَالِكُ وَأَحْمَدُ لَا يَجُوزُ بِأَخْدِ الْمَالِ الْ مَّاكِيُّ وَفَتْحُ وَمَافِي الْخُلُاصَةِ سَمِعْت مِنْ ثِقَةٍ أَنَّ التَّعْزِيرَ بِأَخْدِ الْمَالِ إِنْ رَأَى الْقَاضِي ذَلِكَ أَوْ الْوَالِي جَازَ مِنْ جُمْلَةِ ذَلِكَ رَجُلُ لَا يَحْضُرُ الجُمَاعَة يَجُوزُ تَعْزِيرُهُ بِأَخْدِ الْمَالِ مَبْنِيُّ عَلَى اخْتِيَارِمَنْ قَالَ بِذَلِكَ مِنْ الْمَشَايِخ لِقَوْلِ أَبِي يُوسُفَ . الْمَالِ مَبْنِيُّ عَلَى اخْتِيَارِمَنْ قَالَ بِذَلِكَ مِنْ الْمَشَايِخ لِقَوْلِ أَبِي يُوسُفَ . ا

<sup>457 -</sup> العناية شرح الهداية ج ٧ ص ٣٠٢ المؤلف : محمد بن محمد البابرتي (المتوفى : 786هـ)مصدر الكتاب : موقع الإسلام -

کہ ہندوستان میں امام فریدالدین دہلوی (متوفی ۱۸کیھ) کی قبادیٰ تا تارخانیہ بھی بزازیہ سے قبل کی تصنیف ہے، انہوں نے بھی بہت سادہ انداز میں صرف امام ابویوسف کے قول جواز کے نقل پراکتفا کیا ہے اور عدم جواز کاذکر ہی نہیں کیا ہے، امام محرائے بارے میں کھاہے کہ ان کی کتابوں میں تعزیر بالمال کا تذکرہ نہیں ہے۔

و لم يذكر محمد فى شىء من الكتب التعزير باخذالمال وقيل روى عن ابى يوسف ان التعزير والزجر من السلطان باخذالمال جائز وفى الفتاوى الخلاصة التعزير باخذالمال ان رأى القاضى والوالى جازومن جملة ذلك الرجل لايحضر الجماعة يجوز تعزيره باخذالمال 459

صاحب تا تارخانیہ نے امام ابوبوسف کا قول گو کہ قبل کے ذریعہ نقل کیاہے لیکن چونکہ اس باب میں یہی ایک واحد قول ہے اس لئے یہی معمول بہ اور مفتی بہ قرار پاسکتاہے، چنانچہ فناوی الخلاصة کے حوالہ سے انہوں نے اس کومؤید کیاہے، یہ خود صاحب تا تار خانیہ کے ذہنی رجحان کی بھی عکاسی کرتاہے۔

ہمارے پاس قدیم ترین کتابوں میں علامہ ابن ہمام (متوفیٰ ۲۱۱ ہے) کی فتح القدیر شرح ہدایہ ہے،جو تقریباً سی دور میں لکھی گئی تھی،اس میں یہ مسئلہ مذکورہ تشر تک سے ماوراء مذکور ہے،اور خاص بات یہ ہے کہ امام ابویوسف کے قول جو ازکو اصالۂ ذکر کیا گیاہے،اور عدم جو ازکا قول اس کے بالمقابل دو سرے نمبر پر،اس سے خو دابن ہمائم کے ذاتی رجحان پر بھی روشنی پڑتی ہے:

وعن أبى يوسف يجوز التعزير للسلطان بأخذ المال وعندهما وباقى الأئمة الثلاثة لا يجوز وما في الخلاصة سمعت من ثقة أن التعزير بأخذ المال إن رأى القاضى ذلك أو الوالى جاز ومن جملة ذلك رجل لا يحضر الجماعة

<sup>458 -</sup> تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق وحاشية الشِّلْيِّ ج ٣ ص ٢٠٨ المؤلف : عثمان بن علي بن محجن البارعي ، فخر الدين الزيلعي الحنفي (المتوفى : 743 هـ) الحاشية :شهاب الدين أحمد بن محمد بن أحمد بن يونس بن إسماعيل بن يونس الشِّلْبِيُّ (المتوفى : 1021 هـ) الناشر : المطبعة الكبرى الأميرية – بولاق ، القاهرة الطبعة : الأولى ، 1313 هـ يونس الشِّلْبِيُّ (المتوفى : 1021 هـ) الناشر : المطبعة الكبرى الأميرية – بولاق ، القاهرة الطبعة : الأولى ، 450 هـ مفتى شبير احمدقاسمى مر ادآباد، مطبوعه مكتبه زكرياديوبند

يجوز تعزيره بأخذالمال مبنى على اختيارمن قال بذلك من المشايخ كقول أبي يوسف 460

اس تفصیل سے ظاہر ہو تاہے کہ قدیم مراجع میں امام ابویوسف کا قول جوازنہ ضعیف ہے اور نہ مو کا مول ہوازنہ ضعیف ہے اور نہ مو کی ہوگی، علامہ ابن نجیم گاکار نامہ بیہ ہیں مروج ہوگئ، علامہ ابن نجیم گاکار نامہ بیہ ہیں مروج ہوگئ، علامہ ابن نجیم گاکار نامہ بیہ کہ انہوں نے امام خوارز می گی تاویل میں علامہ زاہدی گی در تاویل شامل کرکے مسلہ کواس کی اصل حالت کی طرف لوٹانے کی کوشش کی ، اس لئے المجتبی کی تاویل کے لئے شواہد کا مطالبہ کرنا شاید زیادتی ہوگی۔

## علامه زاہدیؓ کے اعتزال کامسلہ

﴿ علاوہ مسلک حنفی کے انتہائی مستند تذکرہ نگار علامہ قاسم بن قطلوبغا(متوفی ای کیے ہے) نے علامہ زاہدیؓ پر اعتز ال کاالزام عائد نہیں کیاہے، اور نہ ان کی تصانیف کو غیر معتبر قرار دیاہے، بلکہ اپنی مشہور کتاب "تاج التراجم فی طبقات الحنفیۃ" میں بڑے احترام کے ساتھ ان کاذکر کیاہے، اس میں ان کی کتاب المجتبیٰ کا بھی ذکر موجو دہے:

مختار بن محمود بن محمد الزاهدي الغرميني نجم الدين أبو الرجاء شرح مختصر القدوري وله كتاب الغنية وله رسالة سماها الناصرية صنفها لبركة خان توفى سنة ثمان وخمسين وستمائة قلت الغزميني بالمعجمتين نسبة إلى قصبة من قصبات خوارزم تفقه المذكور على سديد الخياطي وبرهان الأئمة وغيرهما وقرأ الكلام على أبي يوسف السكاكي وقرأ الحروف و الروايات على الشيخ رشيدالدين القندي وأخذالأدب عن شرف الأفاضل وله من التصانيف غير ما ذكر كتاب الأئمة وكتاب الجتبي في

 $<sup>^{460}</sup>$  - فتح القدير ج  $^{00}$  ص  $^{00}$  كمال الدين محمد بن عبد الواحد السيواسي سنة الولادة  $^{00}$  سنة الوفاة  $^{00}$  الناشر دار الفكرمكان النشر بيروت عدد الأجزاء

الأصول والجامع في الحيض والفرائض 461.

# عدم جواز کی روایت کی حقیقت

کاس جائزہ سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ عدم جواز کوجو حنفیہ کااصل مذہب کہا جاتا ہے وہ بھی ائمۂ مجہدین سے صراحتاً ثابت نہیں ہے بلکہ صرف اس بنیاد پراس کواصل مذہب قرار دیا گیا ہے کہ امام محمد کی کتابیں (جو مسلک حنفی کی اصل بنیاد ہیں) تعزیر بالمال کے ذکر سے خالی ہیں، اس سے قیاس کیا گیا ہے کہ اگریہ بھی اسلامی تعزیرات کا حصہ ہوتی توامام محمد ضروراس کا تذکرہ فرماتے، گویا یہ استدلال بیانی نہیں سکوتی ہے، اور چونکہ صدیوں سے اس استدلال کو معتبر تسلیم کیا گیا ہے اس لئے ہم بھی اسے تسلیم کرتے ہیں۔ تعزیر بالمال کے منسوخ ہونے کا مسئلہ

ہے۔ کہ تعزیر بالمال کے کہ اور بھی قابل ذکرہے کہ تعزیر بالمال کے نشخ کی بات بھی بزازیہ کے عہد تک ماقبل کی کتابوں میں نہیں ملتی، بزازیہ نویں صدی ہجری کے اوائل میں لکھی گئی، بزازیہ اوراس سے ماقبل کی کتابوں میں تعزیر بالمال کے بارے میں ائمۂ مجتدین کااختلاف توماتاہے، لیکن کسی کتاب میں عمومیت کتابوں میں تعزیر بالمال کے بارے میں ائمۂ مجتدین کااختلاف توماتاہے، لیکن کسی کتاب میں عمومیت کے ساتھ تعزیر کے منسوخ ہونے کادعوی نہیں کیا گیا، نشخ کی بات غالباسب سے پہلے دسویں صدی ہجری میں شروع ہوئی، جس کاایک نمونہ علامہ ابن نجیم مصریؓ (متوفیٰ معرکؓ (متوفیٰ معرکؓ (متوفیٰ معرکؓ التحرالرائق "ہے، ابن نجیم فی کتاب "البحرالرائق میں " شرح الآثار " کے حوالے سے نقل کیاہے کہ "تعزیر بالمال کا قانون ابتداء اسلام میں تقابعد میں منسوخ ہوگیا:

وفي شَرْحِ الْآثَارِ التَّعْزِيرُ بِالْمَالِ كَانَ فِي ابْتِدَاءِ الْإِسْلَامِ ثُمَّ نُسِخَ اهُ 462 الجر الرائق كے بعد كئى كتابول میں بہبات نقل كى گئى، اور پھر مشہور ہوتی چلى گئے۔

<sup>-----</sup> حواشی -------

<sup>461 -</sup> تاج التراجم في طبقات الحنفية ج ١ ص ٢٥ المؤلف : زين الدين أبو العدل قاسم بن قطلوبغا السودويي الحنفي (المتوفى : 879هـ)مصدر الكتاب : موقع الوراق-

البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج  $\Delta$  ص  $\alpha$ زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة  $\Delta$ 80هـ/ سنة الوفاة  $\Delta$ 970هـ/ الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت.

شرح الآثار سے مراد غالباً امام طحاوی (متوفی ۱۳۳۱ ہے) کی شرح معانی الآثار ہے ، حالانکہ امام طحاوی ٹے اپنی مشہور کتاب "شرح مشکل الآثار "میں صراحت کے ساتھ تعزیر بالمال کے نسخ کا انکار کیا ہے ، مدینہ منورہ میں حرمت شکار کی بحث کے ذیل میں امام طحاوی ٹے یہ گفتگو کی ہے ، اور حضرت عمر بن الخطاب الدینہ منورہ میں حرمت شکار کی بحث کے ذیل میں امام طحاوی ٹے یہ گفتگو کی ہے ، اور حضرت محمد بن ابی و قاص و غیرہ کے عہد کی مثالوں سے ثابت کیا ہے کہ یہ تھم عہد نبوت کے بعد بھی باتی رہا:

وَكَمَاقَالَ بَعْدَ-[403]-تَحْرِيم صَيْدِ الْمَدِينَةِ: "مَنْ وَجَدْتُمُوهُ يَصِيدُ فِي شَيْءٍ مِنْهَا فَخُذُوا سَلَبَهُ ".وَقَدْ ذَهَبَ غَيْرُ وَاحِدٍ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُمْ: عُمَرُ بْنُ الْخُطَّاب، وَسَعْدُ بْنُ أَبِي وَقَّاصِ إِلَى أَنَّ ذَلِكَ الْحُكْمَ كَانَ بَاقِيًا بَعْدَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ . فَمِنْ ذَلِكَ مَا قَدْ رُوِيَ عَنْ عُمَرَ فِيهِ كَمَا حَدَّثَنَا عُبَيْدُ بْنُ رِجَالِ قَالَ: حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ صَالِحٍ قَالَ : حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ أَبِي أُوَيْسِ، عَنْ أَخِيهِ، عَنْ سُلَيْمَانَ وَهُوَ ابْنُ بِلَالٍ، عَنِ ابْنِ أَبِي ذِئْبٍ، عَنِ ابْنِ شِهَابٍ، عَنْ سَالٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخُطَّابِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّهُ كَانَ يَغْدُو فَيَنْظُرُ إِلَى الْأَسْوَاقِ، فَإِذَا رَأَى اللَّبَنَ أَمَرِبالْأَسْقِيَةِ فَفُتِحَتْ، فَإِنْ وَجَدَ مِنْهَا شَيْئًا -[405] مَعْشُوشًا قَدْ جُعِلَ فِيهِ مَاءًغُشَّ بِهِ أَهْرَاقَهَا ".قَالَ: وَنَحْنُ نَعْلَمُ أَنَّ اللَّبَنَ وَإِنْ غُشَّ فَفِيهِ بَعْدَذَلِكَ مَنْفَعَةٌ قَدْ يَنْتَفِعُ بِهِ أَهْلُهُ, وَهُوَ كَذَلِكَ , وَإِنَّ عُمَرَ لَمْ يُهْرِقْهُ إِلَّا خَوْفًا مِنْ أَهْلِهِ أَنْ يَغُشُّوا بِهِ النَّاسَ فَأَهْرَاقَهُ لِذَلِكَ , وَقَدْ يَخْتَمِلُ أَيْضًا أَنْ يَكُونَ مَنْعُ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ سَأَلَهُ أَنْ يَجْعَلَ الْخُمْرَ خَلَّالِمِثْل ذَلِكَ؛ خَوْفَ أَنْ يَخْلُو بِهَا فَيَأْتِيَ مِنْهَا مَا حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ مِنْهَا، فَأَمَرَهُ بِإِهْرَاقِهَا لِذَلِكَ. وَقَدْ شَدَّ هَذَا التَّأْوِيلُ مَا كَانَ مِنْهُ فِي الزِّقَاقِ الَّتِي خَرَقَهَاوَ قَدْ رَأَى زِقَاقًا غَيْرَهَا , وَفِيهَا خَمْرٌ ، فَلَمْ يَخْرِقْهَا إِذْ كَانَ أَهْلُهَالَمْ يَفْعَلُوافِيهَامِثْلَ الَّذِي فَعَلَهُ أَهْلُ تِلْكَ فِيهَا 463

یه کهناتوشاید حچوٹامنه بڑی بات ہو کہ غالباً بیہ غلط قنہی امام طحاوی گی" شرح معانی الآثار" کی ایک عبارت سے پیداہوئی:

فكانت العقوبات جارية فيماذكرفي هذه الآثارعلى ما ذكر فيها حتى نسخ ذلك بتحريم الربافعاد الأمر إلى أن لايؤخذ ممن أخذ شيئا إلامثل ما أخذ وإن العقوبات لا تجب في الأموال بانتهاك الحرمات التي هي غير أموال 464

حالانکہ شرح معانی الآثار کی مذکورہ عبارت کا پس منظر اور پوری بحث پیش نظر رہے تو سمجھا جاسکتا ہے کہ امام طحاوی ؓنے صرف مخصوص مسائل میں مخصوص نسخ کی بات کہی ہے، مطلق تعزیر مالی یاعقوبت مالیہ کے نسخ کا دعویٰ نہیں کیا ہے، اس کی مخضر تفصیل ہیہ ہے کہ:

"امام طحاوی ؓ نے بیوی کی باندی سے زناکی بحث میں پہلے حضرت سلمہ بن المحبق ؓ کی روایت نقل کی ہے جس میں نبی کریم صَلَّاتُیْم ؓ نے بصورت جبر باندی کو آزاد کرنے اور بصورت رضا زانی کی ملکیت میں دینے کا حکم فرمایا، اورزانی پراس کی قیمت واجب قرار دی، اس کے بعد امام طحاوی ؓ نے حضرت نعمان بن بشیر ؓ کی روایت نقل کی ہے کہ اب ایسی صورت میں محصن پررجم اور غیر محصن پر کوڑے کی سزا آئے گی، حضرت نعمان ؓ کی روایت منسوخ ہو گئی:

فهذاالذى ذكر النعمان -عندنا- ناسخ لمارواه سلمة بن المحبق اسك بعد شخ كى تفصيل اور تاريخ بيان كى ہے كه: وذلك ان الحكم كان فى اول الاسلام بوجب عقوبات بافعال فى اموال ويوجب عقوبات فى ابدان باستهلاك اموال

 $<sup>^{463}</sup>$ - شرح مشكل الآثارج  $^{63}$  ص  $^{404}$  حديث نمبر:  $^{3343}$  المؤلف : أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة بن عبد الملك بن سلمة الأزدي الحجري المصري المعروف بالطحاوي (المتوفى :  $^{321}$ هـ) تحقيق : شعيب الأرنؤوط الناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة : الأولى  $^{404}$  هـ ،  $^{494}$  م عدد الأجزاء :  $^{16}$  ( $^{16}$  وجزء للفهارس).

<sup>464 -</sup> شرح معاني الآثارج ٣ ص ١٣٦ المؤلف : أحمد بن محمد بن سلامة بن عبدالملك بن سلمة أبو جعفر الطحاوي الناشر : دار الكتب العلمية – بيروت الطبعة الأولى ، 1399 تحقيق : محمد زهري النجارعدد الأجزاء : 4-

کہ ابتداء اسلام میں قانون یہ تھا کہ خلاف شریعت عمل کے ارتکاب پرمالی عقوبت واجب ہوتی تھی اور کسی کامال ہلاک کرنے پربدنی عقوبت، مثلاً ذکوۃ نہ دینے والے سے مقررہ زکوۃ کے علاوہ بطور جرمانہ اس کا آدھامال بھی لیاجاتا تھا، گم شدہ اونٹ چھپانے والے سے اونٹ کی قیمت کے بقدر ضان بھی لیاجاتا تھا، امام طحاویؓ نے حریبۃ الجبل اور شمر معلق کی روایات بھی نقل کی ہیں جن میں بقدر قیمت ضان کے علاوہ مزیدایک مثل مال بطور غرامت لئے جانے کا تھم دیا گیا ہے، یعنی مالی جرائم میں ضان مثل کے علاوہ مزید مال بھی لے کر مظلوم کو دلوایاجاتا تھا، گویا دوہری عقوبت، لیکن بعد میں تحریم ربا، قانون زنا، اور قانون سرقہ و غیرہ احکام آجانے کے بعد عقوبت مثلین کا یہ قانون منسوخ ہو گیا، اور مقررہ طور پر ضان مثل کا قانون نافذ ہوا:

عن جده عبد الله بن عمرو بن العاص أن رجلا من مزينة أتى رسول الله صلى الله عليه و سلم فقال : يا رسول الله كيف ترى في حريسة الجبل فقال ليس في شيء من الماشيةقطع إلاما أواه المراح فبلغ ثمنه ثمن الجن ففيه قطع اليد وما لم يبلغ ثمن المجن ففيه غرامة مثليه وجلدات نكال قال يارسول الله كيف ترى في الثمرالمعلق قال هو ومثله معه والنكال و ليس في شيء من الثمر المعلق قطع إلا ما أواه الجرين فما أخذ من الجرين فبلغ ثمنه ثمن الجن ففيه القطع وما لم يبلغ ثمن المجن ففيه غرامة مثليه وجلدات نكال فكانت العقوبات جارية فيما ذكر في هذه الآثارعلى ما ذكر فيها مثل ما أخذ وإن العقوبات لا تجب في الأموال بانتهاك الحرمات التي مثل ما أخذ وإن العقوبات لا تجب في الأموال بانتهاك الحرمات التي على من زنابجارية امرأته مستكرهالهاعليه أن تعتق عقوبة له في فعله و يغرم مثلها لامراته وإن كانت طاوعته ألزمها جارية زانية وألزمه مكانها بغرم مثلها لامراته وإن كانت طاوعته ألزمها جارية زانية وألزمه مكانها جارية طاهرة ولم تعتق هي بطواعيتهاإياه وفرق في ذلك بينما إذا كانت

مطاوعة له وبينما إذا كانت مستكرهة ثم نسخ ذلك فردت الأمور إلى أن لا يعاقب أحد بانتهاك حرمة لم يأخذ فيها مالا بأن يغرم مالا ووجبت عليه العقوبة التي أوجب الله على سائر الزناة فثبت بما ذكرنا ما روى النعمان ونسخ ما روى سلمة بن المحبق وأما ما ذكروا من فعل عبد الله بن مسعود رضي الله عنه ومذهبه في ذلك إلى مثل ما روى سلمة فقد خالفه فيه غيره من أصحاب رسول الله صلى الله عليه و سلم 465

لیکن اس کامطلب بیہ لینا درست نہیں کہ اب کسی جرم میں تعزیر مالی کی گنجائش نہیں رہی،علامہ عین ؓ نے شرح معانی الآثار کی شرح نخب الافکار میں اس حدیث کی شرح کے تحت ایک اعتراض کے جواب میں عہد صحابہ کے بعض واقعات سے استدلال کرتے ہوئے لکھاہے کہ بطور زجر وسیاست تعزیر مالی کا دروازہ اب بھی کھلا ہوا ہے اور یہ امام طحاویؓ کی گفتگو کے دائر ہسے خارج ہے:

قلت هذامحمول منهم على السياسة زيادة في الزجرو العقوبة نخب الافكار مين تقريباً بين (٢٠) صفحات مين بير بحث يجيلي موئي ہے 466

اس طرح حنفیہ میں امام طحاوی ؓ سے امام بدرالدین عینی ؓ تک کوئی بھی اس حدیث کے نشخ کا قائل نہیں ہے، یہ تمام تر اکابر علامہ ابن نجیم ؓ سے قبل کے ہیں، علامہ علی بن خلیل علاء الدین طر ابلسی ؓ (متوفی ہے ہیں) علامہ علی بن خلیل علاء الدین طر ابلسی ؓ (متوفی ہے ہے کہ تعزیر ہے )صاحب معین الحکام بھی قدیم ترین حنفی فقہاء میں ہیں ،انہوں نے طاقتور لہجہ میں تحریر کیاہے کہ تعزیر بالمال کے نسخ کادعوی نقل اور استدلال دونوں لحاظ سے غلط ہے 467۔

<sup>465 -</sup> شرح معاني الآثارج ٣ص ١٣٦ مديث تمبر: ١٥٥٠ المؤلف: أحمد بن محمد بن سلامة بن عبدالملك بن سلمة أبو جعفر الطحاوي الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت الطبعة الأولى، 1399 تحقيق: محمد زهري النجار

<sup>466 -</sup> نخب الافكار في تنقيح مباني الاخبار على شرح معاني الآثار للامام بدر الدين عيني (م ٨٤٥ه) كتاب الحدود، الرجل يزني بجارية امرأته ج ١٥ ص ١٥٠١ ٢٠٨١ مطبوعه وزارة الاو قاف والشون الاسلامية قطر ١٥٠٠ إه مطابق الحدود، الرجل يزني بجارية امرأته ج ١٥ ص

<sup>467 -</sup> معين الحكام فيما يتردد بين الخصمين من الأحكام ج ٢ ص ١٣٣٩ لمؤلف : علي بن خليل الطرابلسي، أبو الحسن، علاء الدين (المتوفى : 844هـ)مصدر الكتاب : موقع الإسلام-

# فقہاء حنفیہ میں تعزیر مالی کے جواز کے قائلین

سابقہ تفصیلات سے یہ امر منقح ہو چکاہے کہ امام ابوبوسف ؒکے قول جواز کو مرجوح اور کمزور بنانے کا سلسلہ دسویں صدی ہجری سے شروع ہوا، ما قبل کی صدیوں میں اسے عام طور پر ایک معتبر اور لا نُق اختیار قول کی حیثیت حاصل تھی ، فقہاء اپنی کتابوں میں بلا تنکیر و تضعیف اس قول کو نقل کرتے تھے ، اور متعد د بڑے فقہاء نے اس قول کی جانب اپنار جحان ظاہر کیا تھا،۔۔۔۔مثلاً:

﴿ علامه علاء الدین علی بن خلیل طر ابلسی ﴿ متوفی ٢٠٨٨ هـ ) کار جحان اوپر نقل کیا گیا، ﴿ امام طحاوی کی رائے جواز کی ہے ،وہ تعزیر مالی کو منسوخ قرار نہیں دیتے ہیں (عبارت آچکی

<del>ئے</del>)168

ﷺ علامہ ابن ہمام صاحب فتح القدير بھی جو از کار جحان رکھتے ہيں، عبارت پہلے گذر چکی ہے۔ <sup>469</sup>۔ ﷺ علامہ بابر تی گی رائے بھی یہی ہے۔ <sup>470</sup>۔

شعلامہ زیلعی بھی جو از کار جمان رکھتے ہیں، عبارت پہلے گذر چکی ہے۔<sup>471</sup>۔

🖈 علامه ابن البز ازالكر دريٌّ صاحب فتاويٰ بزازيه بھی جواز کی رائے رکھتے ہیں <sup>472</sup>

🖈 خاتمة المجتهدين علامه ركن الدين ابويكيٰ الخوارزمي اورامام ظهير الدين التمر تاشي كي مجمى يهي

<sup>-----</sup> حواشی ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ حواشی

<sup>468</sup> مشكل الآثار للطحاوي ج 4 ص 208-

<sup>469 -</sup> فتح القدير ج ۵ ص ٣٢٥كمال الدين محمد بن عبد الواحد السيواسي سنة الولادة / سنة الوفاة 681هـ الناشر دار الفكرمكان النشر بيروت عدد الأجزاء-

<sup>(</sup>المتوفى : 786 - العناية شرح الهداية ج  $\gamma$  ص  $\gamma$  ح المؤلف : محمد بن محمد البابرتي (المتوفى : 786هـ)

 $<sup>^{471}</sup>$  - تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق وحاشية الشِّلْبِيِّ ج ٣ ص  $^{70}$  المؤلف : عثمان بن علي بن محجن البارعي ، فخر الدين الزيلعي الحنفي (المتوفى : 743 هـ) الحاشية :شهاب الدين أحمد بن محمد بن أحمد بن يونس بن إسماعيل بن يونس الشِّلْبِيُّ (المتوفى : 1021 هـ) الناشر : المطبعة الكبرى الأميرية – بولاق ، القاهرة الطبعة : الأولى ، 1313 هـ يونس الشِّلْبِيُّ (المتوفى : 1021 هـ) الناشر :  $^{772}$  المطبعة الكبرى الأميرية بولاق مصر  $^{772}$  على المهندية ج  $^{772}$  المطبعة الكبرى الاميرية بولاق مصر  $^{772}$  على المندية ج

کے صاحب خلاصۃ الفتاویٰ کار جمان مالی تعزیر کے جواز کی طرف ہے،اکثر کتابوں میں ان کاحوالہ دیا گیاہے 474

ہمفتی عبد القادر آفندی نے فتاویٰ بزازیہ کی عبارت کی بنیاد پر جواز کافتویٰ دیا <sup>475</sup>۔

کے صاحب فتاوی تا تار خانیہ کے انداز بیان سے معلوم ہو تاہے کہ وہ بھی جواز کا رجحان رکھتے ہیں۔ ہیں<sup>476</sup>عبارت پہلے نقل کی جاچکی ہے۔

کار جیاں کجیم کار جان مجھی البحر الرائق میں اسی کے قریب نظر آتا ہے، عبارت گذر چکی 477

﴿ علامہ نجم الدین الزاہدی الغزیمیٰی صاحب المجتبیٰ (متوفیٰ ۱۵۸ نے سے) بھی جو از کے قائل ہیں۔ المجتبیٰ (متوفیٰ ۱۵۸ نے سے) بھی جو از کے قائل ہیں۔ ﴿ حَفی فقیہ قاضی نجم الدین طرطوسی (متوفیٰ ۱۵۸ نے سی القضاء سینحق عندی التعزیر بالمال ملی القضاء بستحق عندی التعزیر بالمال و الضرب ب

المطبعة الكبرى الاميرية بولاق مصر  $^{473}$  المطبعة الكبرى الاميرية بولاق مصر  $^{473}$  هـ  $^{473}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>475</sup> - واقعات المفتين ص ٥٩ المطبعة المنيرية مصر

<sup>476</sup> - الفتاوی التتارخانیۃ ج  $7^{\circ}$   $7^{\circ}$  ترتیب وتخریج مفتی شبیر احمدقاسمی مرادآباد،مطبوعہ مکتبہ زکریادیوبند

 $<sup>^{477}</sup>$  - البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج  $^{0}$  ص  $^{0}$ زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة  $^{0}$ 6ه/ سنة الوفاة  $^{0}$ 90 الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت.

 $<sup>^{478}</sup>$  - البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج  $^{0}$  ص  $^{0}$ زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة  $^{0}$  هـ الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت.

<sup>479 -</sup> تحفة الترك فيمايجب ان يعمل في الملك ،الفصل الخامس في الكشف عن القضاء اونوابهم ص 49-

کے علامہ مخدوم جعفر سند تھی جواز کے قائل ہیں، گو کہ اس کی عام اشاعت کووہ سلاطین زمانہ کے خوف سے مناسب نہیں سمجھتے۔

ان روایۃجواز التعزیر باخذالمال ینبغی ان لایطلع علیہ سلاطین زماننا لانہم بعدالاطلاع قد یتجاوزون حد الاخذ بالحق الی التعدی بالباطل<sup>480</sup> \ الله ماضی قریب کے علماء میں ابوالحسنات حضرت مولاناعبدالحی فرنگی محلی بھی تعزیر بالمال کے جواز

#### کے قائل ہیں 481:

صرح في الخلاصة والظهيرية بجواز التعزير باخذالمال و احراق البيت ونحوذلك 482\_

ہندوستان کے فقیہ النفس عالم دین اور محدث جلیل حضرت مولاناابوالمحاس سید محمد سجاد صاحب ًبانی امارت شرعیہ بہارنے بھی جواز کافتویٰ دیاہے۔

ﷺ حضرت مولاناعبدالحق حقانی ﴿ صاحب فناوی حقانیه ) بھی امام ابویوسف کے قول جواز کوتر جیج دیتے سے اور کہتے سے کہ یہ مسئلہ قضاکا ہے اور باب قضامیں امام ابویوسف کے قول کوتر جیج حاصل ہوتی ہے۔

کے علامہ سمس الحق افغانی سابق استاذدارالعلوم دیو بندوسابق شیخ الحدیث جامعہ اسلامیہ ڈانجیل مجمی جواز کے قائل ہیں۔

يجوز التعزير باخذ المال وهومذهب ابى يوسف وبه قال مالك ومن قال ان العقوبة المالية منسوخة فقط غلط وفعل الخلفاء الراشدين واكابر الصحابة لمهابعدموته مَلَّاتًا مُعَمَّم مبطل لدعوى نسخها

<sup>&</sup>lt;sup>480</sup> -المتانة ص 545 بحوالم احسن الفتاوى ج 5 ص 553-

<sup>481 -</sup> مجموعة الفتاوي جساص ٨٨، مطبوعه قيومي كانيور

 $<sup>^{482}</sup>$  حاشیۃ شرح وقایۃ ج  $^{0}$  ص  $^{0}$ 

<sup>483 --</sup> فتاوی امارت شرعیه: ۱۸۷۱، ۲۹۰

<sup>484 -</sup> فآويٰ حقانيه ج٢ص ٣٣٣م مطبوعه جامعه حقانيه اكوڙه ختك \_

و المدعون للنسخ ليس معهم سنة والااجماع485\_

استاذی المکرم حضرت مولانامفتی نظام الدین اعظمی سابق صدر مفتی دارالعلوم دیوبند بھی جواز کے قائل ہیں 486

ﷺ عصر جدید کے نقیہ اکبر قاضی القضاۃ حضرت مولانا قاضی مجاہدالاسلام قاسمی ؓ بانی مجمع الفقہ الاسلامی ہند بھی جو از کی رائے رکھتے ہیں <sup>487</sup>

ﷺ عصر حاضر کے ممتاز فقیہ حضرت مولانامفتی مجمد تقی عثانی صاحب دامت برکا تہم بھی جواز کے وکیل ہیں،اورآپ نے اس کی اہم بنیادوں کی نشاند ہی کی ہے <sup>488</sup>۔ وغیر ہ۔

یہ تقریباً پندرہ (۱۵) فقہاء متقد مین اور سات (۷) علماء متاخرین یعنی کم از کم تئیس (۲۳) شخصیات کے اساء گرامی ہیں ،اوران میں زیادہ تروہ لوگ ہیں جو دسویں صدی ہجری سے پہلے کے ہیں ،جن کا عرصہ عہد انکہ بم مجتدین کے بعد تقریباً سات آٹھ صدیوں تک محیط ہے،اور جو بہر حال زمانهٔ ما بعد کے لحاظ سے خیر القرون کے ایام سے ، دسویں صدی ہجری سے رجحانات کی تبدیلی کاسلسلہ شروع ہوا،اس کے پیچے ممکن ہے سلاطین زمانہ کے مظالم کاخوف ہویا اور کوئی سبب ،اس کے بعد جو فقہی کتابیں اور مجموعے تیار ہوئان میں بالعموم عدم جواز کے قول کو اصل مسلک حفی کی حیثیت سے نمایاں کیا گیا، اور امام ابویوسف میں بالعموم عدم جواز کے قول کو اصل مسلک حفی کی حیثیت سے نمایاں کیا گیا، اور امام ابویوسف کے قول جو از کو مختلف دلاکل و تاویلات کے ذریعہ کمزور ثابت کیا گیا، مگر عہدا خیر کی ان چار پانچ صدیوں میں اگر بڑے فقہاء اور مصنفین کی فہرست بنائی جائے تو شایدوہ مذکورہ تعداد تک نہ یہو پنج سکے ،۔۔۔۔۔۔اوریوں میں سلف ہر حال میں خلف پر فضیلت رکھتے ہیں۔

<sup>485 -</sup>معين القضاة والمفتين ج ١ ص ٠٠ ،مطبوعه مير محمدكتب خانه

<sup>486 -</sup> منتخات نظام الفتاويٰ جساص ۲۷ مطبوعه ديوبند

<sup>&</sup>lt;sup>487</sup> - دارالقضاء کے فیصلے ص مطبوعہ امارت شرعیہ پیٹنہ۔

<sup>488 -</sup> تقرير ترمذي ج٢ص١١٨مطبوعه ديوبند\_

### مالكيه كااصل مذهب

تعزیرات مالیہ کے سلسلے میں مالکیہ کا اصل مذہب بھی یہی ہے کہ ناجائز ہے ،علامہ صاوی اُور دسوقی وغیرہ نے یہی نقل کیا ہے:

﴿ وأما التعزير بأخذ المال فلا يجوزإ جماعاً و ما روى عن الإمام أبي يوسف صاحب أبي حنيفة من جواز التعزير للسلطان بأخذ المال فمعناه كما قال البراذعي من أئمة الحنفية أن يمسك المال عنده مدة لينزجر ثم يعيده إليه لاأنه يأخذ لنفسه أو لبيت المال كما يتوهمه الظلمة،إذ لا يجوز أخذ مال بغيرسبب شرعى و في نظم العمليات: (ولم تجز عقوبة بالمال أو فيه عن قول من الأقوال) 489

﴿ وَلا يَجُوزُ التَّعْزِيرُ بِأَخْذِالْمَالِ إِجْمَاعًا و ما رُوِيَ عن الْإِمَامِ أَبِي يُوسُفَ صَاحِبِ أَبِي حَنِيفَةَ من أَنَّهُ جَوَّزَ لِلسُّلْطَانِ التَّعْزِيرَ بِأَخْذِ الْمَالِ فَمَعْنَاهُ كَمَا قَالَ الْبَزَّازِيُّ من أَثِمَّةِ الْحُنَفِيَّةِ أَنْ يَمْسِكَ الْمَالَ عِنْدَهُ مُدَّةً لينزنجر لَّا يَعْيِدَهُ إِلَيْهِ لَا أَنَّهُ يَأْخُذُهُ لِنَفْسِهِ أَو لِبَيْتِ الْمَالِ كَمَا يَتَوَهَّمُهُ لينزجر) ثُمَّ يُعِيدَهُ إلَيْهِ لَا أَنَّهُ يَأْخُذُهُ لِنَفْسِهِ أَو لِبَيْتِ الْمَالِ كَمَا يَتَوَهَّمُهُ الظَّلَمَةُ إِذْ لَا يَجُوزُ أَخْذُ مَالِ مُسْلِمٍ بِغَيْرِ سَبَبٍ شَرْعِيٍّ أَيْ كَشِرَاءٍ أَو هِبَةٍ ( الظَّلَمَةُ إِذْ لَا يَجُوزُ أَخْذُ مَالِ مُسْلِمٍ بِغَيْرِ سَبَبٍ شَرْعِيٍّ أَيْ كَشِرَاءٍ أَو هِبَةٍ ( الظَّلَمَةُ إِذْ لَا يَجُوزُ أَخْذُ مَالِ مُسْلِمٍ بِغَيْرِ سَبَبٍ شَرْعِيٍّ أَيْ كَشِرَاءٍ أَو هِبَةٍ ( الظَّلَمَةُ إِذْ لَا يَجُوزُ أَخْذُ مَالِ مُسْلِمٍ بِغَيْرِ سَبَبٍ شَرْعِيٍّ أَيْ كَشِرَاءٍ أَو هِبَةٍ ( الظَّلَمَةُ إِذْ لَا يَجُوزُ أَخْذُ مَالِ مُسْلِمٍ بِغَيْرِ سَبَبٍ شَرْعِيٍّ أَيْ كُشِرَاءٍ أَو هِبَةً ( الطَّلَونِ عَنْ المَالِكِي فِي حاشيته : (قوله: وتصدق بماغش) أي جوازا لا وجوبا خلافا لعبق لما يذكره المصنف آخر المن قوله مالك والتصدق عنده جائز لاواجب وما ذكره المصنف من التصدق هو المشهورو قيل: يراق اللبن ونحوه من المائعات وتحرق الملاحف والثياب الرديئة النسج ونحوه من المائعات وتحرق الملاحف والثياب الرديئة النسج

<sup>-----</sup> حواشی ------

 $<sup>^{489}</sup>$  - بلغة السالك لأقرب المسالك ج  $^{90}$   $^{70}$  أحمد الصاوي تحقيق ضبطه وصححه: محمد عبد السلام شاهين الناشر دار الكتب العلمية سنة النشر  $^{1415}$   $^{199}$  مكان النشر لبنان/ بيروت عدد الأجزاء  $^{490}$   $^{490}$  - حاشية الدسوقي على الشرح الكبيرج  $^{90}$  ص  $^{80}$  محمد عرفه الدسوقي تحقيق محمد عليش الناشر دار الفكرمكان النشر بيروت عدد الأجزاء  $^{490}$ 

قاله ابن العطاروأفتى به ابن عتاب وقيل: إنها تقطع خرقا خرقاوتعطى للمساكين وقيل: لايحل الأدب بمال امرئ مسلم فلايتصدق به عليه ولايراق اللبن و نحوه ولاتحرق الثياب ولا تقطع الثياب ويتصدق بها، و إنما يؤدب الغاش بالضرب حكى هذه الأقوال ابن سهل، قال ابن ناجي: واعلم أن هذا الخلاف إنما هو في نفس المغشوش هل يجوز الأدب فيه أم لا، وأما لو زنى رجل مثلافلاقائل فيما علمت أنه يؤدب بالمال، وإنما يؤدب بالحدومايفعله الولاة من أخذ المال فلا شك في عدم جوازه ،وقال الونشريسي أماالعقوبة بالمال فقد نص العلماء على أنهالاتجوز وفتوى البرزلي بتحليل المغرم لم يزل الشيوخ يعدونها من الخطأ اهه 491

## بعض مالکیہ کے بہاں جواز کی رائے

لیکن مشہور مالکی فقیہ علامہ ابن فرحون نے مالکیہ کامسلک جواز کا نقل کیاہے اور تعزیر مالی کی کئی مثالیس بھی پیش کی ہیں جوخود حضرت امام مالک سے منقول ہیں ، مثلاً امام مالک نے فتویٰ دیا کہ ملاوٹ والے دودھ یامشک کوصد قد کر دیاجائے گا، تاکہ ملاوٹ کرنے والے کو سبق ملے، یاکوئی بدکر دار شخص ایخ پڑوسیوں کو ننگ کرے تواس کامکان فروخت کر دیاجائے گا،اور دوسری جگہ منتقل ہونے کا حکم دیاجائے گا،یہ مالی اور جسمانی دونوں لحاظ سے سزاہے،وغیرہ۔

وَالتَّعْزِيرُ بِالْمَالِ : قَالَ بِهِ الْمَالِكِيَّةُ فِيهِ ، وَهَمُ مَّ فَصِيلٌ ذَكَرْت مِنْهُ فِي كِتَابِ الْمُعْشُوشِ أَيُهْرَاقُ ؟ قَالَ الْجِسْبَةِ طَرَفًا ، فَمِنْ ذَلِكَ سُئِلَ مَالِكٌ عَنْ اللَّبَنِ الْمَعْشُوشِ أَيُهْرَاقُ ؟ قَالَ الْجَسْبَةِ طَرَفًا ، فَمِنْ ذَلِكَ سُئِلَ مَالِكٌ عَنْ اللَّبَنِ الْمَعْشُوشِ أَيُهْرَاقُ ؟ قَالَ فِي الزَّعْفَرَانِ اللهَ وَلَكِنْ أَرَى أَنْ يُتَصَدَّقَ بِهِ إِذَا كَانَ هُوَ الَّذِي غَشَّهُ . وَقَالَ فِي الزَّعْفَرَانِ وَ الْمِسْكِ الْمَعْشُوشِ مِثْلَ ذَلِكَ قَلِيلًا أَوْ كَثِيرًا ، وَخَالَفَهُ ابْنُ الْقَاسِمِ فِي الْكَثِيرِ . وَقَالَ يُبَاعُ الْمِسْكُ وَ الزَّعْفَرَانُ عَلَى مَنْ لَا يُعَشُّ بِهِ وَيُتَصَدَّقُ الْكَثِيرِ . وَقَالَ يُبَاعُ الْمِسْكُ وَ الزَّعْفَرَانُ عَلَى مَنْ لَا يُعَشُّ بِهِ وَيُتَصَدَّقُ

<sup>-----</sup> حواشی------

<sup>491 -</sup> الشرح الكبير و حاشية الدسوقي، 46/3، ط: دار الفكر

بِالثَّمَنِ أَدَبًا لِلْغَاشِّ . مَسْأَلَةُ : وَالْفَاسِقُ إِذَا آذَى جَارَهُ وَلَمْ يَنْتَهِ ، تُبَاعُ عَلَيْهِ دَارُهُ وَهُوَ عُقُوبَةٌ فِي الْمَالِ وَالْبَدَنِ . مَسْأَلَةٌ : وَمَنْ مَثَّلَ بِأَمَتِهِ عَتَقَتْ عَلَيْهِ وَذَلِكَ عُقُوبَةٌ بِالْمَالِ 492\_

بعض علاء نے اسی کومالکیہ کا قول مشہور قرار دیا ہے، جبیبا کہ فتاویٰ ابن تیمیہ اورالموسوعۃ الفقہیۃ الکویتیۃ سے ظاہر ہو تاہے، ابن تیمیہ ککھتے ہیں:

ومذهب مالك وأحمد وغيرهما: أن العقوبات المالية كالبدنية ، تنقسم إلى ما يوافق الشرع وإلى ما يخالفه ، وليست العقوبة المالية منسوخة عندهما 493 موسوعه كي عبارت بے:

أمافي مذهب مالك في المشهور عنه ، فقد قال ابن فرحون : التعزير بأخذ المال قال به المالكية 494-

## شافعيه-اختلاف ا قوال

تعزیر بالمال کے سلسلہ میں امام شافعی ؓ ہے دو قول منقول ہیں، ایک قول عدم جواز کا ہے اور بیہ امام شافعی ؓ گا قول جدید ہے، دوسر اقول جواز کا ہے اور بیہ ان کا قول قدیم ہے، الموسوعة الفقہية میں علامہ شبر املسی کے حوالے سے نقل کیا گیا ہے:

☆وقال الشبراملسي:ولا يجوزعلى الجديدبأخذالمال.يعني لايجوز التعزير

 $<sup>^{492}</sup>$  - تبصرة الحكام في أصول الأقضية ومناهج الأحكام ج  $^{0}$  ص  $^{1}$  المؤلف : إبراهيم بن علي بن محمد، ابن فرحون، برهان الدين اليعمري (المتوفى :  $^{799}$ هـ)

<sup>493 -</sup> الحسبة لابن تيمية ص ٧٥ المؤلف : تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني (المتوفى : 728هـ)عدد الصفحات : 50-

 $<sup>^{494}</sup>$  -الموسوعة الفقهية الكويتية ج 1 7 ص  $^{74}$  صادر عن : وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية – الكويت عدد الأجزاء : 45 جزءا الطبعة : ( من  $^{1404}$  –  $^{1404}$  هـ)..الأجزاء : 23 - الطبعة الثانية ، دارالسلاسل – الكويت ..الأجزاء  $^{24}$  -  $^{24}$  : الطبعة الأولى ، مطابع دار الصفوة – مصر ..الأجزاء  $^{24}$  : الطبعة الثانية ، طبع الوزارة-

بأخذالمال في مذهب الشافعي الجديد، وفي المذهب القديم: يجوز 495

﴿ وَلَا يَجُوزُ عَلَى الْجُدِيدِ بِأَخْذِ الْمَالِ 496

#### كتاب الام ميں ہے:

☆قال الإمام الشافعيّ: "لا يعاقب رجل في ماله وإنما يعاقب في بدنه وإنما جعل الله الحدود على الأبدان وكذلك العقوبات فأما على الأموال فلا عقوبة عليها 497"

#### علامه نوويٌ تحرير فرماتے ہيں:

#### حنابله-اختلاف آراء

حنابلہ کے نزدیک تعزیز بالمال قطعی جائز نہیں ،اس لئے کہ شریعت میں اس کادور دور تک ثبوت .

 $^{495}$  -الموسوعة الفقهية الكويتية ج 1 م  $^{77}$  صادر عن : وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية – الكويت عدد الأجزاء : 45 جزءا الطبعة : ( من  $^{1404}$  –  $^{1407}$  هـ)..الأجزاء  $^{1408}$  : الطبعة الثانية ، دارالسلاسل – الكويت ...الأجزاء  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :  $^{1408}$  :

 $^{496}$  - حاشيتا قليوبي وعميرة ج 10 ص  $^{80}$  المؤلف : شهاب الدين القليوبي (المتوفى :  $^{496}$  هـ) وأحمد البرلسي عميرة (المتوفى :  $^{508}$  هـ) [ هي حاشية على كتاب المنهاج للنووي (المتوفى :  $^{508}$  هـ) ]\* حواشي الشرواني والعبادي ج 9 ص  $^{508}$  المؤلف : عبد الحميد المكي الشرواني (المتوفى :  $^{508}$  هـ) و أحمد بن قاسم العبادي (المتوفى :  $^{508}$  هـ) الكتاب حاشية على تحفة المحتاج بشرح المنهاج لابن حجر الهيتمي (المتوفى :  $^{508}$  هـ) الذي شرح فيه المنهاج للنووي (المتوفى :  $^{508}$  هـ) ]مصدر الكتاب : موقع يعسوب [ ترقيم الكتاب موافق للمطبوع ] \* نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج ج 2 ص  $^{508}$  المؤلف : شمس الدين محمد بن أبي العباس أحمد بن حمزة شهاب الدين الرملي (المتوفى :  $^{508}$  هـ) هو شرح متن منهاج الطالبين للنووي ( المتوفى 6 6 مـ) •

<sup>497 -</sup> الأم للشافعي، 265/4، ط: دار المعرفة

<sup>498 -</sup> المجموع شرح المهذب، 125/20، دار الفكر.

نہیں ہے، نیزاصل واجب تادیب اور تنبیہ ہے اورا تلاف سے یہ مقصد پورانہیں ہوتا، مذہب حنبلی کی تمام کتابوں میں یہ مسکلہ صراحت کے ساتھ موجو دہے:

والتعزير يكون بالضرب والحبس والتوبيخ ؟ ولا يجوز قطع شيء منه ولا جرحه ولاأخذ ماله لأن الشرع لم يرد بشيء من ذلك عن أحد يقتدى به ولأن الواجب أدب والتأديب لا يكون بالاتلاف499

# علامه ابن تيميه أورابن القيم كي رائح

لیکن مسلک حنبلی کے دوممتاز فقیہ علامہ ابن تیمیہ اور علامہ ابن القیم آنے اس رائے سے اختلاف کیا ہے، بلکہ ان لوگوں کی تغلیط کی ہے جو علی الاطلاق عدم جواز کی نسبت امام احمد بن حنبل آیاامام مالک کی طرف کرتے ہیں، علامہ ابن تیمیہ کے نز دیک علی الاطلاق مالی سزاؤں کو ناجائز کہنا درست نہیں، اس لئے کہ رسول اللہ مَنَّ اللَّهُ مَنَّ اللَّهُ عَنَّ اللَّهُ عَنَ اللَّهُ عَنَّ اللَّهُ عَنَّ اللَّهُ عَنَیْ اللَّهُ عَنَیْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنَیْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَاللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ عَنْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ

﴿و من قال: إن العقوبات المالية منسوخة، وأطلق ذلك عن أصحاب مالك وأحمد، فقد غلط على مذببهما، ومن قال مطلقاً من أى مذبب كان، فقد قال قو لا بلا دليل، ولم يجئ عن النبى صلى الله عليه وسلم شئ قط يقتضى أنه حرام جميع العقوبات المالية ؛بل أخذالخلفاء الراشدين وأكابر أصحابه بذلك بعد موته دليل على أن ذلك محكم غير منسوخ500

 $<sup>^{499}</sup>$  - المغني في فقه الإمام أحمد بن حنبل الشيباني ج  $^{90}$  ص  $^{90}$  المؤلف : عبد الله بن أحمد بن قدامة المقدسي أبو محمدالناشر : دار الفكر — بيروت الطبعة الأولى ، 1405عدد الأجزاء :  $^{90}$  كشاف القناع عن متن الإقناع ج  $^{90}$  ص  $^{90}$  المؤلف : منصور بن يونس بن إدريس البهوتي (المتوفى : 1051هـ) شرح منتهى الإرادات المسمى دقائق أولى النهى لشرح المنتهى ج  $^{90}$  ص  $^{90}$  منصور بن يونس بن إدريس البهوتي سنة الولادة / سنة الوفاة 1051 الناشر عالم الكتب سنة النشر 1996 مكان النشر بيروت عدد الأجزاء  $^{90}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>500</sup> - فياوي ابن تيميه: ۲۸/ ااا

﴿ وادعى قوم أن العقوبات المالية منسوخة ولا حجة معهم في ذلك أصلا كما أن البدن إذا قام بالفجور أقيم عليه الحد وان كان قد يتلف بإقامة الحد كذلك الذي قام به صنعة الفجور مثل الصنم يجوز إتلافه وتحريقه كما حرق رسول الله صلى الله عليه وسلم الأصنام وكذلك من صنع صنعة محرمة في طعام أو لباس أو نحو ذلك 501

# نسخ كادعوى صحيح نهيس

علامہ ابن قیم ؓنے تو یہاں تک دعویٰ کر دیاہے کہ تعزیز مالی کے نسخ پر کتاب وسنت اوراجماع امت سے کوئی دلیل موجو د نہیں ہے، محض ایک خیال کو دلیل سمجھ لیا گیاہے:

وهذه قضايا صحيحة معروفة وليس يسهل دعوى نسخهاومن قال إن العقوبات المالية منسوخة وأطلق ذلك فقد غلط على مذاهب الأئمة نقلا واستدلالا فأكثر هذه المسائل سائغ في مذهب أحمد وغيره وكثيرمنها سائغ عند مالك وفعل الخلفاء الراشدين وأكابر الصحابة لهابعدموته صلى الله عليه وسلم مبطل أيضا لدعوى نسخها والمدعون للنسخ ليس معهم كتاب ولا سنة ولا إجماع يصحح دعواهم إلا أن يقول أحدهم مذهب أصحابنا عدم جوازها فمذهب أصحابه عيار على القبول و الرد وإذا ارتفع عن هذه الطبقة ادعى أنها منسوخة بالإجماع و هذا غلط أيضا فإن الأمة لم تجمع على نسخها ومحال أن ينسخ الإجماع السنة أيضا فإن الأمة لم تجمع على نسخها ومحال أن ينسخ الإجماع السنة

 $<sup>^{501}</sup>$  - مختصر الفتاوى المصرية لابن تيمية ج ١ ص  $^{701}$  بدر الدين أبو عبد الله محمد بن علي الحنبلي البعلي سنة الولادة / سنة الوفاة  $^{777}$ ه تحقيق محمد حامد الفقي الناشر دار ابن القيم سنة النشر  $^{701}$  -  $^{701}$  مكان النشر الدمام – السعودية عدد الأجزاء -

#### ولكن لو ثبت الإجماع لكان دليلا على نص ناسخ 502

# تنقيح وتجزيه

اس تجزیہ سے ظاہر ہو تا ہے کہ تعزیر بالمال کے مسئلہ پر کسی مذہب فقہی میں اتفاق رائے موجود نہیں ہے، اور ہر مسلک میں کچھ مضبوط علماء عدم جواز کے بالمقابل جواز کے حامی اور و کیل رہے ہیں، جب کوئی مسئلہ اس قدر مختلف فیہ بن جائے تواس کی شدت خود بخو د کم ہو جاتی ہے ، اور دونوں جانب گنجائش کی راہ نکل آتی ہے ، ایسی صورت میں مسئلہ حلال و حرام کے بجائے اصول کے مطابق زیادہ سے زیادہ مکر وہ و غیر مکر وہ کارہ جاتا ہے ، اور اگر دلیلوں کی بنیاد پر کسی جانب بھی انسان کامیلان ہو وہ قابل طعن نہیں ہو سکتا، اور نہ اس کو خروج عن المذہب قرار دیا جاسکتا ہے۔

# عدم جواز کی وجوہات

ہے۔ اس کے کہ ممکن ہے کہ مجرم کے پاس مال ہی نہ ہوتوہ مالی جرمانہ کہاں سے اداکرے گا۔۔۔اوراگر مجرم بہت زیادہ مالدار ہواتو جرمانہ اداکرنااس کے لئے کچھ مشکل نہ ہوگا، لیکن اس سے اس کے آئندہ جرم پر قابوپاناضروری نہیں ،اس لئے کہ جرمانہ دینے کے بعد مجرم میں احساس ندامت کے بجائے اکثر اپنے نگ جانے کا احساس فتح پیدا ہوتا ہے، اور جرم کاسلسلہ جاری رہ سکتا ہے، مالی جرمانہ زیادہ سے زیادہ متوسط درجہ (مدل کلاس) کے لوگوں کے لئے مفید ہوسکتا ہے، جو جرمانہ کی ادائیگی کے بعد مالی دباؤ محسوس کریں اور آئندہ جرم کے ارتکاب کی جرات نہ کریں۔

<sup>502 -</sup> الطرق الحكمية في السياسة الشرعية لابن قيم ج ٢٦ ص ١٩- أجامع الفقه لإبن القيم:٥٠-٥٠٩/٦ تيب، يسرى السيد محد (ط: دارالصفاء، بيروت)

سکتے ہیں۔

قانون تعزیر کامقصدیہ ہے کہ سزاایس ہوجوسب کے لئے قابل عمل ہو،اورآ ئندہ انسداد جرم کے حق میں بھی مفید ہو۔

﴿ عدم جواز کے قائلین کی طرف سے یہ دلیل بھی پیش کی گئ ہے کہ کتاب وسنت میں مالی جرمانہ کے جواز پر کوئی دلیل موجود نہیں ہے،اس لئے مالی جرمانہ وصول کرناکسی کے مال کو ببلا سبب شرعی ہڑپ کرنے کے متر ادف ہوگا۔ قرآن وحدیث کی کئی نصوص میں یہ مضمون وارد ہوا ہے، فرمان باری تعالی ہے:

﴿ وَلَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتُدْلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَّامِ لِتَا كُلُوا فَرِيقًا مِنْ أَمْوَالِ النَّاسِ بِالْإِثْمُ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ 503

﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوالَاتَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلَّا أَنْ تَكُونَ يَجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِنْكُمْ وَلَا تَقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا 504 \* ارتادات نبويه بين:

أوقال النبي صلى الله عليه وسلم: الايحل مال امرئ مسلم إلا بطيب نفس منه 505

كاعن عمروبن يثربي,قال: شهدت رسول الله صلى الله عليه وسلم في حجةالوداع بمنى فسمعته يقول: «لايحل لامرء من مال أخيه شيء إلاماطابت به نفسه», فقلت حينئذ: يا رسول الله صلى الله عليه و سلم أرأيت إن لقيت غنم ابن عم لي فأخذت منها شاة فاجتزرتها أعلي في ذلك شيء؟, قال: «إن لقيتها نعجة تحمل شفرة وأزنادا فلا تمسها»." (قال الزيلعي

<sup>&</sup>lt;sup>503</sup> -البقرة: ۱۸۸

<sup>504 -</sup>النساء: ٢٩

<sup>505 -</sup> مند الإمام أحمد:۳۹۹/۳۷، قم:۳۹۵ ۲۰، ت:شعیب أرناؤط، ط: مؤسة الرسالة عام ۱۳۲۱ه-☆ومند أبویعلیٰ:۳۲، ۱۰، او قم: ۵۰۰ دارالمأمون للتراث-دمثق عام ۱۰،۴۸ه

في نصب الرايه: اسناده جيد506

ترجمہ: حضرت عمروبن یٹر بی ضمری سے مروی ہے کہ میں نبی مُلَّا اللَّهِ آب اس خطبے میں شریک تھاجو نبی مُلَّا اللَّهِ آب میدان منی میں دیا تھا آپ نے مبخملہ دیگر باتوں کے اس خطبے میں شریک تھاجو نبی مُلَّا اللَّهِ آب میدان منی میں دیا تھا آپ نے بھائی کامال اس وقت تک اس خطبے میں یہ ارشاد فرمایا تھا کہ کسی شخص کے لئے اپنے بھائی کامال اس وقت تک حلال نہیں ہے جب تک وہ اپنے دل کی خوشی سے اس کی اجازت نہ دے میں نے یہ سن کربار گاہ رسالت میں عرض کیایار سول اللہ یہ بتا ہے کہ اگر مجھے اپنے چھازاد بھائی کار یوڑ ملے اور میں اس میں سے ایک بکری لے کر چلاجاؤں تو کیا اس میں مجھے گناہ ہوگا۔ نبی مُلَّا اللَّهِ آبِ فرمایا آگر تہمہیں ایس بھیٹر ملے جو چھری اور چھماق کا مخمل کر سکتی ہوگا۔ نبی مُلَّا اللَّهِ کے فرمایا آگر تہمہیں ایس بھیٹر ملے جو چھری اور چھماق کا مخمل کر سکتی ہو گا۔ نبی مُلَّا اللَّهِ کے بھی نہ لگانا۔

مگران روایات سے استدلال کمزورہے اس کئے کہ ان میں اس مسلمان کامال لینے سے منع کیا گیا ہے جو کسی گناہ اور جرم کامر تکب نہ ہوا ہو، لیکن اگر کوئی مسلمان کسی جرم کامر تکب ہوا ہے تو اس پر جس طرح جسمانی سزاعائد کی جاسکتی ہے، اس لیے کہ مسلمان کامال توطیب نفس سے حلال ہوجا تا ہے لیکن اس کی جان طیب نفس سے بھی حلال نہیں ہوتی لہذا جب کسی مسلمان نے جرم کیا اور پھر سزاکے طور پر اس کی جان کو کوئی نقصان پہنچایا جائے تو یہ سب کے نزدیک جائز ہے۔ تو پھر مال جوطیب نفس سے حلال ہو جاتا ہے وہ جرم کے ار تکاب میں بطریق اولی جائز ہوجانا چا ہے 507۔

الكبات يه بهى كه عالى جرمانه كاجواز منسوخ هو چكا اوراس پراجماع به الله الطحاوي في العقوبات جارية فيما ذكر في هذه الآثار على ما ذكر فيها حتى نسخ ذلك بتحريم الربا, فعادا لأمر الى أن لا يؤخذ ممن أخذ شيئا إلا مثل ما أخذوإن العقوبات لا تجب في الأموال بانتهاك الحرمات التي هي غير أموال

<sup>506 -</sup> سنن الدار قطنى، 3/423، ط: مؤسسة الرسالة مسند احمد بن حنبل 20695-

<sup>&</sup>lt;sup>507</sup> -مولانا تقی عثانی، درس تر**ند**ی۔

فحديث سلمة - عندنا - كان في الوقت الأول فكان الحكم على من زنى بجارية امرأته مستكرها لها عليه أن تعتق عقوبة له في فعله , ويغرم مثلهالامرأته وإن كانت طاوعته ألزمها جارية زانية وألزمه مكانها جارية طاهرة ولم تعتق هي بطواعيتها إياه وفرق في ذلك بينما إذاكانت مطاوعة له, وبينماإذاكانت مستكرهة ثم نسخ ذلك فردت الأمور إلى أن لايعاقب أحد بانتهاك حرمة لم يأخذ فيها مالابأن يغرم مالا ووجبت عليه العقوبة التي أوجب الله على سائر الزناة فثبت بما ذكرناما روى النعمان ونسخ ما روى سلمة بن المحبق." 508 ☆قال البناني في حاشيته: "و هل يكون التعزير بأخذ المال في معصية لاتعلق لها بالمال أم لا الخ. يدل على قصوره ما ذكره ابن رشد في رسم مساجد القبائل من سماع ابن القاسم من كتاب الحدود في القذف ونصه مالك لا يرى العقوبات في الأموال وإنما كان ذلك في أول الإسلام من ذلك ما روي عن النبى صلى الله عليه وسلم في مانع الزكاة أنهاتؤخذ منه وشطر ماله عزمة من عزمات ربنا وما روي عنه عليه الصلاة والسلام في حريسة الجبل أن فيها غرامة مثلها وجلدات نكال وماروي عنه عليه الصلاة والسلام إن سلب من أخذو هو يصيد في الحرم لمن أخذه كان ذلك كله في أول الإسلام وحكم به عمربن الخطاب ثم انعقدالإجماع على أن ذلك لايجب وعادت العقوبات على الجرائم في الأبدان اهـ 509 ☆قال ابن رشد يُ "وقول ابن القاسم في أنه لا يتصدق من ذلك على الغاش إلا بالشيء اليسير أحسن من قول مالك ؟ لأن الصدقة بذلك من العقوبات في الأموال، والعقوبات في الأموال أمر كان في أول الإسلام، من ذلك ماروي عن النبي - عَلَيْهِ السَّلَامُ - في مانع الزكاة: «إنما آخذها منه وشطر ماله عزمة من عزمات ربنا»، وماروي عنه فيه: «حريسة الجبل أن

<sup>508</sup> -شرح معانی الآثار، 146/3، ط: عالم الکتب-10 الکتب، الم الکتب الم الکتب الم 30 الآثار، 146/3، ط: دار الکتب العلمية -شرح الزرقانی علی مختصر الخلیل و حاشیة البنانی، 201/8، ط: دار الکتب العلمیة - 509

فيها غرامة مثليهاو جلدات نكال»، وما روي عنه من «أن من أخذ بصيدفي حرم المدينة شيئا، فلمن أخذه سلبه»، ومن مثل هذا كثير، ثم نسخ ذلك كله بالإجماع على أن ذلك لايجب،و عادت العقوبات في الأبدان،فكان قول ابن القاسم أولى بالصواب استحسانا، والقياس أن لايتصدق من ذلك بقليل ولا كثير، وبالله التوفيق"510

مگر بہت سے علماء کو اس سے اتفاق نہیں ہے، اس لئے کہ خلفاء راشدین اور صحابہ کا تعامل اس تصور نشخ کے خلاف ہے جبیبا کہ اس کا ذکر پہلے آچکا ہے، اور پچھ تفصیل آگے آرہی ہے۔

تعزیر مالی کے جواز کے دلائل

جب کہ قائلین جواز کی دلیلوں میں بھی بڑادم ہے، مثلاً:

🖈 کوئی ایسی صریح دلیل موجو د نہیں ہے جس میں مالی سزاؤں کی ممانعت کی گئی ہو۔

للہ متعد دروایات سے ثابت ہو تاہے کہ بعض جرائم پر عہد نبوت میں بھی مالی سزائیں دی جاتی تخصیں، مثلاً حضرت بہزین حکیم کی روایت میں ہے کہ حضور صلّی اللّٰہ ﷺ نے ارشاد فرمایا جوز کوۃ ادانہیں کرے گااس سے زکوۃ کے علاوہ بھی وصول کیا جائے گا:

﴿ عَنْ جَوْرِيْنِ حَكِيمٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدِّهِ قَالَ: سَمِعْتُ نَبِيَّ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: "فِي كُلِّ أَرْبَعِينَ ابْنَةُ لَبُونٍ. لَا تُفَرَّقُ إِبِلُ وَسَلَّمَ يَقُولُ: "فِي كُلِّ أَرْبَعِينَ ابْنَةُ لَبُونٍ. لَا تُفَرَّقُ إِبِلُ عَنْ حِسَابِهَا. مَنْ أَعْطَاهَا مُؤْتَجِرًا فَلَهُ أَجْرُهَا، وَمَنْ مَنَعَهَا فَإِنَّا آخِذُوهَا مِنْهُ وَشَطْرَإِبِلِهِ عَزْمَةً مِنْ عَزَمَاتٍ رَبِّنَا لَا يَجِلُّ لِآلِ مُحَمَّدٍ مِنْهَا شَيْءٌ "قال المحقق ارنؤوط: إسناده حسن. 511

<sup>510 -</sup> البيان و التحصيل، 9/320، ط:دار الغرب الإسلامي.

<sup>511 -</sup> سنن أبي داود، 26/3، ط: دار الرسالة العالمية مسند الإمام أحمد بن حنبل ج ٣٣ ص ٢٢٠ مديث مرين أبي داود، 26/3، ط: دار الرسالة العالمية مسند الإمام أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (المتوفى : 241هـ) المحقق : شعيب الأرنؤوط – عادل مرشد ، وآخرون إشراف : د عبد الله بن عبد المحسن التركي الناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة : الأولى

کیا ہیں ،ان دونوں نے کے بہت مضبوط و کیل ہیں ،ان دونوں نے مشتر کہ طور پر عہد نبوت اور عہد خلفاء راشدین کے کئی واقعات سے مالی جرمانہ کے جواز پر استدلال کیا ہے، مثلاً:

☆ رسول الله صَالَّاتُهُ عِنْ الله عَالَا عُرِم مدینه میں شکار کرنے والے کا شکار ضبط کر لینے کی اجازت دی۔

ﷺ شر اب کے منظے اور ظر وف توڑ دینے کا حکم فرمایا۔

﴿ حضرت عبد للله بن عمر عوز ر دکیڑ ہے جلا دینے کا حکم فرمایا۔

﴿ حضرت عبد للله بن عمر عوز ر دکیڑ ہے جلا دینے کا حکم فرمایا جن میں گھریلوگد ہوں کے گوشت بیائے گئے

﴿ خیبر کے دن ان ہانڈیوں کو توڑ دینے کا حکم فرمایا جن میں گھریلوگد ہوں کے گوشت بیائے گئے

ہے عہد نبوت میں آپ منگالی کے تھم سے مسجد ضرار منہدم کی گئی۔

ہے مال غنیمت میں خیانت کرنے والے کامال نذرآ تش کیا گیا۔

ہے در ختوں کے پھل وغیرہ کی چوری کرنے والے پر تاوان کی دگنی رقم مقرر کی گئے۔

ہے گم شدہ چیز چھیانے والے پر مالی تاوان زائد عائد کیا گیا۔

ہے سونے کی انگو تھی استعال کرنے والے کی انگو تھی چینک دی گئی۔

ہے سونے کی انگو تھی استعال کرنے والے کی انگو تھی چینک دی گئی۔

، 1421 هـ - 2001 م، إسناده حسن، بهز بن حكيم وأبوه صدوقان.وأخرجه عبد الرزاق (6824)، وابن أبي شيبة 2/122، وأبو عبيد في "الأموال" (987)، وابن زنجويه في "الأموال" (1443)، والدارمي (1677)، وأبو داود (1575)، والنسائي 5/25، وابن خزيمة (2266)، والطحاوي في "شرح معاني الآثار" 9/2 و (2973، والطبراني في "الكبير" 19/ (984) و (985) و (986) و (986) و (987)، والحاكم 1987، وابن حزم في "المحلى" 5/7، والبيهقي 4/105 و 116، والخطيب في "تاريخه" 9/48) من طرق عن بهز بن حكيم، بهذا الإسناد.

و قال الأعظمي : إسناده حسن (صحيح ابن خزيمة ج  $^{\prime\prime\prime}$   $^{\prime\prime}$   $^{\prime\prime\prime}$   $^{\prime\prime}$   $^{\prime\prime\prime}$   $^{\prime\prime}$   $^{\prime\prime}$ 

خصور سُگانگیائی مسجد کی نماز باجماعت جھوڑنے والوں کے مکانات بھی جلانے کاارادہ فرمالیا تھا، کیکن پھر عور توں اور بچوں کی وجہ سے ارادہ ترک فرمادیا۔

السلام نے اس بچھڑے کو جلوادیا تھا بنی اسرائیل جس کی عبادت کرنے لگے عے۔ شھے۔

شراب کاکار وبار ہوتا تھا۔

کے حضرت سعد بن و قاص ؓ نے ایک محل (دارالامارت) تغییر فرماکر دربان مقرر کیا تھا ،امیر المؤمنین حضرت عمر ؓ کواس کی اطلاع ملی تو آپ نے وہ محل نذرآ تش فرمادیا،اس حکم کی تفیذ حضرت محد بن مسلمہ کے ذریعہ کرائی گئی۔

جس دودھ میں ملاوٹ کی خبر ملتی حضرت عمر فاروق اس کو زمین پر پھینکوادیتے تھے 512۔
 حضرت عمر نے زکو قادانہ کرنے والوں کامال ضبط کر لینے کا فرمان جاری کیا تھا 513۔

﴿ حضرت یکی بن عبدالر حمن بن حاطب سے روایت ہے کہ حاطب کے غلاموں نے مزینہ کے ایک آدمی کی اونٹنی چراکر ذرج کرلی۔ یہ مقدمہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی خدمت میں پیش ہوا۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے کثیر بن صلت کو حکم دیا کہ ان کے ہاتھ کاٹ دیئے جائیں۔ پھر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: فرمایا کہ میر بے خیال میں تم لوگ انہیں بھو کار کھتے ہو۔ مزید غور و فکر کے بعد آپ رضی اللہ عنہ نے فرمایا: وَ الله لَا غَرِّ مَذَّ کَ غُرْ مًا یَشُقُ عَلَیْکَ. ثُمَّ قَالَ لِلْمُزَنِیِ کَمْ ثَمَنُ فَوَالله لَا غَرِّ مَذَّ کُونُ وَ لِلله أَمْنَعُهَا مِنْ أَرْبَعِ مِانَةِ فَر الله عنه أَعْطِهِ ثَمَانَ مِانَةِ دِرْ هَمِ. فَقَالَ الْمُزَنِيُّ : قَدْ کُنْتُ وَ الله أَمْنَعُهَا مِنْ أَرْبَعِ مِانَةِ دِرْ هَمِ. فَقَالَ الْمُزَنِيُّ الله عنه أَعْطِهِ ثَمَانَ مِانَةِ دِرْ هَمِ.

خدا کی قشم میں تمہیں اتنا تاوان کر دوں گا کہ تم تنگی محسوس کروگے۔ پھر مزنی سے

<sup>- 19</sup> ص 77 – الطرق الحكمية في السياسة الشرعية ج 77 ص

<sup>- 184 / 3</sup> وابن عابدین 3 / 604 ، والبزازیة 2 / 457 ، وابن عابدین 3 /  $^{513}$ 

فرمایا کہ تمہاری اونٹنی کی قیمت کیا ہوگی؟ مزنی نے کہا کہ خدا کی قشم میں چار سو در ہم میں بھی بیچنے کے لیے تیار نہیں تھا، حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: اسے آٹھ سو (۸۰۰) در ہم دو<sup>514</sup>۔

﴿ حضرت سعد نے زیادتی کرنے والے غلام کو ضبط فرمالیا، اوراس کے مالکان کو واپس نہیں کیا:
عن عامر بن سعد، أن سعدا رکب إلى قصر ه بالعقیق، فوجد
عبدا یقطع شجر ا،أو یخبطه، فسلبه، فلما رجع سعد، جاءه أهل
العبد فكلموه أن یرد على غلامهم — أو علیهم — ماأخذمن
غلامهم، فقال: «معاذ الله أن أرد شیئا نفلنیه رسول الله صلى
الله علیه وسلم، وأبى أن یرد علیهم ﴾ 515

عہد نبوت سے عہد صحابہ تک کے بیہ تمام واقعات بلاشبہ مالی سزاؤں سے متعلق ہیں ،اگر مالی سزاکا حکم منسوخ ہو چکاہو تا توخلفاء راشدین کواس کی خبر کیوں نہیں تھی۔اس سے اس دعوائے اجماع کی حقیقت بھی منشف ہو جاتی ہے جو بعض علماء کی جانب سے پیش کیا گیا ہے۔

ﷺ جہاں تک حکام کی بدعنوانیوں کاسوال ہے توبیہ اندیشے ہر جگہ ممکن ہیں ،ان کے تدارک کے لئے مضبوط نظام العمل بنایا جاسکتا ہے ،اوران اندیشوں سے بچا جاسکتا ہے۔

ترجیح اور وجوه ترجیح

ان مضبوط دلائل کے پیش نظر عدم جواز کے مقابلے میں جواز کامسلک موجودہ حالات میں زیادہ لائق ترجیح محسوس ہو تاہے،اوراس کی کئی وجوہ ہیں:

ﷺ یہ تصور خلاف واقعہ ہے کہ مالی سز ااسلام کے مز اج کے خلاف ہے، اگر مالی سز ائیں اسلام کے مز اج کے خلاف ہو تیں تو مختلف صور توں میں دیت یامالی کفارات کا حکم صادر نہ کیاجا تا، جب حدود اور

<sup>514 -</sup>مؤطأامام مالك ملك معرد مصنف عبد الرزاق، 239/10، المعربي مصر مصنف عبد الرزاق، 239/10، المجلس العلمي الهند

<sup>515 -</sup>صحيح مسلم، 993/2، دار احياء التراث العربي-

کفارات کی صور توں میں مالی سزائیں موجو دہیں تو تعزیرات میں مالی سزاکی گنجائش کیوں ممکن نہیں، فرق صرف تعین اور عدم تعین کاہے، نفس سزامیں کوئی تفاوت نہیں ہے، دیت و کفارات کی آیات کریمہ ملاحظہ

کریں:

وَمَا كَانَ لِمُوْمِنِ أَن يَقْتُلَ مُوْمِنًا إِلاَّ خَطَنًا وَمَن قَتَلَ مُوْمِنًا خَطَنًا وَمَن قَتَلَ مُوْمِنًا خَطَنًافَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّوْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُّسَلَّمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ إِلاَّ أَن يَصَدَّقُواْ فَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ عَدُوّ لَّكُمْ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّوْمِنَةٍ وَإِن فَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيثَاقٌ فَدِيةٌ مُسلَّمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ كَانَ مِن قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيثَاقٌ فَدِيةٌ مُسلَّمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّوْمِنَةٍ فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّوْمِنَةٍ فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ وَتَوْبَةً مِّنَ اللهِ وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا حَكِيمًا 516.

﴿لاَ يُوَاخِذُكُمُ اللهُ بِاللَّغْوِ فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا عَقَّدَتُمُ اللهُ بِاللَّغْوِ فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا عَقَّدَتُمُ الْأَيْمَانَ فَكَفَّارَتُهُ إِطْعَامُ عَشَرَةِمَسَاكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَاتُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ فَمَن لَمْ يَجِدْفَصِيامُ تَلاَثَةِ أَهْلِيكُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ فَمَن لَمْ يَجِدْفَصِيامُ تَلاَثَةِ أَيْامٍ ذَلِكَ كَفَّارَةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ وَاحْفَظُو الْيُمَانَكُمْ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ. 517

﴿ وَالَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِن نِسَائِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّن قَبْلِ أَن يَتَمَاسًا ذَلِكُمْ تُوعَظُونَ بِهِ وَاللَّهُ بِمَاتَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ۞ فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنِ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاسًا فَمِن لَمْ يَسِدُ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنِ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاسًا فَمِن لَمْ يَسِنَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتِينَ مِسْكِينًا ذَلِكَ لِتُؤْمِنُو ابِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابُ أَلِيمُ 518۞

ہ دوسری بات یہ ہے کہ تعزیز کا تعلق جب حاکم کی صوابدیدسے ہے تواس سے مالی عقوبات کے استثناکے کوئی معنی نہیں، بعض صور توں میں مجرم کے لئے مالی سز ائیں جتنی مؤثر ہوتی ہیں، غیر مالی سزاؤں کاوہ اثر نہیں ہوتا۔ جس طرح کہ زانی کے متعلق حکم ہے کہ اگر حاکم مناسب سمجھے توبطور تعزیر اس کو جلاوطن

<sup>-----</sup> حواشی ------

<sup>&</sup>lt;sup>516</sup> - النساء: 92

<sup>&</sup>lt;sup>517</sup> - الْمَاتَكِرَة ،:89

<sup>518 -</sup> الْمُجَادَلَة: 3-4

کر سکتاہے۔غور شیجئے تو جلاو طنی کامالی نقصانات سے بھی گہر ا تعلق ہے۔

ہو سکتا ہے اس کے دور میں مختلف معاملات میں مالی تعزیرات کا رواج اتناعام ہو گیاہے کہ اس سے بچنا بہت مشکل ہے ،اسلامی قانون میں عرف اور تعامل کی بڑی اہمیت ہے۔۔اوراس کونزک کرنے میں جو حرج ہو سکتاہے اس کے لئے رفع حرج بھی معیار بن سکتاہے ،۔۔۔

ﷺ نیز ضرورت وحاجت کے وقت فقہاء نے دوسرے مذہب یااینے ہی مذہب کے قول ضعیف پر عمل اور فتو کی کی اجازت دی ہے، اس میں کسی اختلاف نہیں ہے۔

ہوسکتاہے،اس طرح نقہاء کا اتفاق ہے کہ تعزیرات کے معیار میں زمان ومکان کے لحاظ سے فرق ہوسکتاہے،اس دور میں مالی جرمانہ(پلانٹی) کوجس طرح ہر مسکے میں بنیاد مان لیا گیا ہے،اس کا تقاضاہے کہ قدیم معیار ترک کرکے تعزیر کے نئے معیار (یعنی تعزیر مالی) کو اختیار کیا جائے۔

قال القرافى: إن التعزير يختلف بإختلاف الأمصار و الأمصار فرب تعزير في بلاد يكون إكراما في بلد أخر كقلع الطيلسان بمصرتعزير وفي الشام إكرام<sup>519</sup>

اور چونکہ تعزیرات میں حدود کی طرح حاکم کی اجازت شرط نہیں ہے،بلکہ عام آدمی بھی قانون تعزیرات سے استفادہ کر سکتا ہے،اس لحاظ سے موجودہ دور میں تعزیرات مالیہ کونافذ کرناغیر شرعی نہیں ہوگا۔

النّيابةِ عَنْ اللّهِ وَسُئِلَ أَبُوجَعْفَرِ الْمُنْدُوانِيُّ عَمَّنْ وَجَدَ رَجُلًا مَعَ امْرَأَةٍ أَيَّا لُهُ قَتْلُهُ ؟ قَالَ : إِنْ كَانَ يَعْلَمُ أَنَّهُ يَنْزَجِرُ عَنْ الزِّنَا بِالصِّيَاحِ وَالضَّرْبِ بِمَا دُونَ السِّلَاحِ لَا يَقْتُلُهُ . وَإِنْ عَلِمَ أَنَّهُ لَا يَنْزَجِرُ إِلّا بِالْقَتْلِ حَلَّ لَهُ قَتْلُهُ ، وَإِنْ عَلِمَ أَنَّهُ لَا يَنْزَجِرُ إِلّا بِالْقَتْلِ حَلَّ لَهُ قَتْلُهُ ، وَإِنْ عَلِمَ أَنَّهُ لَا يَنْزَجِرُ اللّا بِالْقَتْلِ حَلَّ لَهُ قَتْلُهُ ، وَإِنْ عَلِمَ أَنَّهُ لَا يَنْزَجِرُ إِلّا بِالْقَتْلِ حَلَّ لَهُ قَتْلُهُ أَيْضًا . وَهَذَا تَنْصِيصٌ عَلَى أَنَّ الضَّرْبَ تَعْزِيرُ طَاوَعَتْهُ الْمِنْانُ وَإِنْ لَمْ يَكُنْ مُحْتَسِبًا ، وَصَرَّحَ فِي الْمُنْتَقَى بِذَلِكَ ، وَهَذَا لِأَنَّهُ مَنْكُمْ أَلْ يَكُنْ مُحْتَسِبًا ، وَصَرَّحَ فِي الْمُنْتَقَى بِذَلِكَ ، وَهَذَا لِأَنَّهُ مِنْ بَابِ إِزَالَةِ الْمُنْكُرِ بِالْيَدِ . وَالشَّارِعُ وَلَى كُلَّ أَحَدٍ ذَلِكَ حَيْثُ قَالَ { مِنْ بَابِ إِزَالَةِ الْمُنْكَرِ بِالْيَدِ . وَالشَّارِعُ وَلَى كُلَّ أَحَدٍ ذَلِكَ حَيْثُ قَالَ { مِنْ بَابِ إِزَالَةِ الْمُنْكَرِ بِالْيَدِ . وَالشَّارِعُ وَلَى كُلَّ أَحَدٍ ذَلِكَ حَيْثُ قَالَ { مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكُرًا فَلْيُعَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ } الْمُنْتَلُقِ مَنْكُمْ مُنْكُرًا فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ } الْمُنْكُولِ اللْمُنْتَقِيرِهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ } الْمُنْكَدِيثَ 500 مَنْكُمْ مُنْكُمْ مُنْكُوا فَلْيُعَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ } اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ الْعَلَالَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الْمُعْتَى اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الْعَلَيْدِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

لا ایک اہم پہلویہ بھی ہے کہ حضرت امام ابویوسٹ چونکہ خود قاضی بلکہ قاضی القصناۃ ہے اور ان چیزوں کاعملی تجربہ بھی رکھتے تھے،اس لئے ان کا قول دلائل کے ماسوا تجربات اور واقعیت پر بھی مبنی ہے،اور چونکہ تعزیرات کا تعلق زیادہ تر محکمۂ قضاہے ہے،اس لئے ان میں امام ابویوسٹ کے قول کوتر جیج عاصل ہونی چاہئے۔واللہ اعلم بالصواب وعلمہ اتم واحکم

## تجاويز اسلامك فقه اكيثر مي انڈيا

ہ تعزیرات کی ایک اہم قسم تعزیر مالی ہے جس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ مجر م پر الگ سے کوئی مالی جرمانہ عائد کیا جائے، تا کہ مالی دباؤسے مجبور ہو کر مجر م اپنے جرم سے بازآ جائے، موجودہ حالات میں جب کہ جرم سے روکنے کے لئے مالی جرمانہ کے علاوہ کوئی اور صورت ممکن یا مؤثر نہیں ہے تو مالی جرمانہ کی گنجائش ہے ، البتہ اس میں عدل کا لحاظ رکھناضر وری ہے۔

ہے تعلیم وتربیت کے نظام کو درست رکھنے کے لئے بلا اجازت غیر حاضری یا کسی اور کو تاہی پر مناسب جرمانہ کیا جاسکتا ہے۔

<sup>520 -</sup> شرح فتح القدير ج ٣٣٦ كمال الدين محمد بن عبد الواحد السيواسي سنة الولادة / سنة الوفاة 681هـ الناشر دار الفكر مكان النشر بيروت عدد الأجزاء

ﷺ تغلیمی اداروں کے علاوہ دیگراداروں یابرادریوں اور پنچایتوں کے لئے نظم وضبط کوبر قرار رکھنے اوراجتماعی مفادات کے تحفظ کے پیش نظر عدل وانصاف کے تقاضوں کو پوراکرتے ہوئے اور معتبر علماءوار باب افتاء کے مشورہ سے مالی جرمانہ عائد کرنے کی گنجائش ہے 521۔

-----

# بین مذہبی مذاکرات – احکام وآ داب <sup>522</sup>

مختلف تومیں جب ایک مقام پر رہتی ہیں تو کئی سیاسی یا ساجی مسائل کے لئے باہم ایک دو سرے سے مذاکرات اور گفت وشنید کی ضرورت پڑتی ہے ، جن کی بنیاد ایک دو سرے کے جذبات اور تقاضول کے احترام اور عابیت پر ہوتی ہے ، قیام امن ، بقائے باہم اور فتنہ وفساد سے بچنے کے لئے شریعت مطہر ہ میں اس کی گنجائش ہے ، بلکہ اس کی عملی مثالیں بھی عہد نبوت میں موجود ہیں ، ایک مقام پر رہنے والے شہر یوں کے در میان بھی ، اور دیگر علاقوں اور قبائل کے مابین بھی ،۔۔۔۔۔

# مذہبی بنیادوں پر مذاکرات ممکن نہیں

عہد نبوت کے بعد بھی ملکوں اور قوموں کے در میان ہر دور کے اپنے معیار کے مطابق اس قسم کے معاہدات و مذاکرات ہوتے رہے ہیں، لیکن عموماً یہ معاہدات ساجی یاسیاسی نوعیت کے ہوتے تھے، ان میں کبھی مذہبی بنیادوں کو شامل نہیں کیا گیا، اس لئے کہ مذاکرات کے لئے مشتر کہ بنیادوں کی ضرورت ہے ، اور کوئی قوم بالخصوص امت مسلمہ کسی حال میں اپنی مذہبی بنیادوں پر صلح نہیں کر سکتی، چنانچہ عہد نبوت کے ابتدائی ملی دور میں رسول اللہ منگائی کو مذہبی بنیادوں پر مصالحت کی پیش کش کی گئی تھی، لیکن اللہ پاک کے عظم پر آپ نے اس کو مستر دکر دیا ، روایات میں آتا ہے کہ غیر مسلم اکثریت جب مسلمانوں کے عزم واستقلال میں جنبش پیدانہ کر سکی تو انہوں نے بعض مصالحانہ پیش کشیں ، ان میں ایک یہ تھی کہ واستقلال میں جنبش پیدانہ کر سکی تو انہوں نے بعض مصالحانہ پیش کشیں ، ان میں ایک یہ تھی کہ عبداللہ بن جارے خداؤں کی پر ستش کریں اور ایک سال ہم آپ کے خدا کی عبادت کریں ، حضرت عبداللہ بن عباس الراوی ہیں کہ قریش مکہ رسول اللہ منگائی کے پاس آئے اور کہا کہ:

فإنا نفرض عليك خصلة واحدة ولك فيها صلاح قال وما هي قال تعبد الهنا سنة اللات والعزى ونعبد إلهك سنة قال حتى أنظر ما يأتيني من ربي

<sup>522 -</sup> تحرير بمقام جامعه ربانی منور وانثریف، بتاریخ ۲۲ / محرم الحرام <u>۳۳۷ ا</u>ه م ۵ / نومبر ۱<mark>۰۱۰</mark> و

فجاء الوحي من عند الله عز و جل من اللوح المحفوظ 523

ترجمہ:ہم آپ کے پاس ایک تجویز پیش کرتے ہیں، جس میں آپ کے لئے بھلائی ہے آپ نے دریافت فرمایا، کیاہے؟ انہوں نے کہا: ایک سال آپ ہمارے معبودوں لات وعزیٰ وغیرہ کی عبادت کریں اور ایک سال ہم آپ کے خدا کی عبادت کریں ، (یعنی بقائے باہم کے اصول پر ہم ایک دوسرے کو تسلیم کریں اور ایک دوسرے کے خدابات کا احترام کریں،)رسول الله مَالَّا اللهُ عَالَا اللهُ عَالَا اللهُ عَالَا اللهُ عَلَا اللهُ عَالِ کہ میں محم الله کا انتظار کروں گا، پھر جواب دوں گا، آخر لوح محفوظ سے الله پاک کی طرف سے وحی نازل ہوئی، سورہ کا فرون، اور قرآن کریم نے اس نظریہ کو بالکل نا قابل قبول قرار دیا:

قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ (1) لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ (2) وَلَا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَاأَعْبُدُ (3) وَلَا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ (5) لَكُمْ دِينُكُمْ (3) وَلَا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ (5) لَكُمْ دِينُكُمْ وَينُكُمْ وَلِي أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ (5) لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِي وَلَا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ (5) لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِي دِين (6) 524

ترجمہ: آپ کہدیجئے: اے کافرو! جس کی تم عبادت کرتے ہو اس کی میں عبادت نہیں کر سکتا، اور نہ تم اس کی عبادت کر سکتے ہو جس کی میں عبادت کر تاہوں، اور نہ میں عبادت کر ول گاان خداؤں کی جن کی تم کرتے ہو اور نہ تم کبھی میرے معبود کی عبادت کروگے، تمہارے لئے تمہارادین ہے اور میرے لئے میر ادین ہے۔

بعض تفسیری روایات میں ہے کہ انہوں نے مذہبی ہم آ ہنگی کی پیشکش کی تھی، یعنی ہمارے دین میں جو مثبت چیزیں ہیں وہ آپ قبول کرلیں اور آپ کے یہاں جو اچھی چیزیں ہیں وہ ہم قبول کر لیتے ہیں:

<sup>524 -</sup> سورة الكافرون )

فإن كان الذي جئت به خيراً كناقد شركناك فيه ، وأخذنا حظنا منه ، و الذي بأيديناخيراً كنت قدشركتنا في أمرنا ، وأخذت بحظك منه فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم  $\ll$  معاذ الله أن أشرك به غيره %

یہ پیش کش ایسے وقت ہوئی، جب مسلمان انتہائی کمزورا قلیت میں تھے، ہر طرف سے مخالفتوں اور فتنوں کی یلغار تھی، ان کو اپنے تحفظ کی سخت ضرورت تھی، اور کہیں سے کسی جمایت کی کوئی کرن موجو دنہیں تھی، ان کے لئے یہ بظاہر اچھا موقعہ تھا کہ وہ بقائے باہم اور قیام امن کے اصول پر اس حصار کو قبول کرلیس ، لیکن ان نازک حالات میں بھی قر آن نے مذہبی بنیادوں پر کسی مذاکرہ کی اجازت نہیں دی، اور ایک ہی مضمون کے لئے مکرر آیات لاکر اس اتحاد کی جڑکاٹ کرر کھ دی، تاکہ معلوم ہو کہ یہ مذاکرہ نہ آج ممکن ہے اور نہ کبھی آئندہ اس قسم کامذاکرہ قابل قبول ہو سکتا ہے 526

#### امت کی تہذیبی شاخت کو خطرہ

فدہبی بنیادوں پر مذاکرات کاسب سے زیادہ مضرت انگیز پہلویہ ہے کہ اس سے امت کی مذہبی شاخت اور تہذیبی وحدت ختم ہو جاتی ہے، ظاہر ہے کہ استِ مسلمہ اقوام عالم کے در میان اپنی ایک شاخت رکھتی ہے، اور اس کی سب سے بڑی خصوصیت یہ ہے کہ اس نے کسی حال میں اپنے دینی اور ملی امتیازات ترک نہیں گئے، اقتدار میں رہی تب بھی، اور اقتدار سے محروم ہوئی جب بھی، دنیا کی کسی قوم اور مذہب کویہ امتیاز حاصل نہیں ہے، ان کی قومی اور سیاسی زندگیوں میں مذہب کبھی طاقتور عضر کی حیثیت سے نہیں رہا، کلیسا کا عبوری دور مذہب کا دور مانا جاتا ہے مگر اس کی شدت پہندی نے مذہب کوفائدہ پہنچانے کے بجائے، نقصان ہی پہنچایا،

<sup>525 -</sup> لباب التأويل في معاني التنزيل ج ٢ ص ٣١٩ المؤلف : علاء الدين علي بن محمد بن إبراهيم بن عمر الشيحي أبو الحسن ، المعروف بالخازن (المتوفى : 741هـ)

<sup>526 -</sup> تفسير القرآن العظيم ج ٨ ص ٥٠٨ المؤلف:أبو الفداءإسماعيل بن عمربن كثيرالقرشي الدمشقي(المتوفى : 774هـ)المحقق : سامي بن محمد سلامة الناشر:دارطيبةللنشروالتوزيع الطبعة:الثانية 1420هـ – 1999 م

نیزاس کی ملات اتنی مختصر رہی کہ اس کو شار میں نہیں لایا جاسکتا۔

اس لیے وہ تمام طاقتیں جن کو امتِ مسلمہ کا یہ امتیاز آنکھوں میں کا نٹابن کر کھٹک رہاہے، چاہتی ہیں کہ مذہب اس امت کی زندگی سے بھی نکل جائے، اور اس کے لیے ان کے یہاں مختلف تدابیر اور منصوبے زیرِ عمل اور زیرِ غور ہیں، عالمی طور پر ثقافتی انجذاب، اور تدنی وحدت کی تحریک بھی اسی کا ایک حصہ ہے کہ ایک ایسی وحدت قائم کی جائے جس میں کسی مذہب کا اپنا وجود نہ ہو، سب مل کر کام کریں اور تمام کی اچھی اور لا کُق اتفاق باتوں کا ایک مجموعہ تیار کیا جائے، جو اس وحدت جدیدہ کا لا تحک عمل ہو، اس لیے کہ تمام فذاہب کا سرچشمہ ایک ہے، صرف راستے الگ الگ ہیں۔

تاریخی جائزہ سے پتہ چلتا ہے کہ تمدنی اور ثقافتی وحدت وانجذاب کا یہ تصور بہت قدیم ہے اور ہر دَور میں اہلِ کفر، اہلِ ایمان سے یہی خواہش کرتے رہے ہیں کہ اپناامتیاز ترک کرکے ہماری وحدت میں شامل ہو جائیں خود قرآن کا بیان ہے۔

ودُّوا لَوْ تَكُفُرُونَ كَمَا كَفَرُوا فَتَكُونُونَ سَوَاءً فَلَا تَتَّخِذُوا مِنْهُمْ أَوْلِيَاءَ 527 ترجمہ: اہل کفر خواہش رکھتے ہیں کہ تم بھی ان کی طرح کفر قبول کرلو تا کہ تم ان کے برابر ہو جاؤ مگر ان کی خواہش پر ہر گز عمل نہ کرواور ان سے دوستانہ وحدت قائم نہ کرو

لیمنی ہر الیمی وحدت اسلام میں مستر دکر دی جائے گی، جو ہمیں اسلام سے تھینچ کر کفرسے قریب کر دے شیطان، نار کی طرف تھینچتا ہے، اور رحمان جنت کی طرف، نار کی طرف جانے والا راستہ قابلِ رَ د ہے۔ قر آن سے معلوم ہو تا ہے کہ انسانی تاریخ کے ہر دَور میں اہلِ دنیا کے لیے بعض بنیادیں ایسی موجو در ہی ہیں جو ان کوایک وحدت وانجذ اب سے منسلک رکھتی تھیں۔

حضرت ابراہیم کے حوالہ سے قرآن نے بیان کیاہے:

<sup>&</sup>lt;sup>527</sup> - نباء: ۸۹

إِنَّمَا اتَّخَذْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْثَانًا مَوَدَّةَ بَيْنِكُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا 528

ترجمہ: تم لو گول نے اللہ کے علاوہ چند بنت بنار کھے ہیں، جو دنیوی زندگی میں تمہاری

باہم وحدت ومحبت کاذریعہ ہیں۔

یہ بت ہر دور کے لحاظ سے مختلف ہوتے رہتے ہیں لیکن بُت خواہ جو شکل بھی اختیار کر لے وہ بت ہی

رہے گا۔

قرآن سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ اسلام سے قبل پوری انسانیت ایک وحدت پرروال تھی، پیغیبر ول اور رسولول کے سلسلے نے ہی اس وحدت کو توڑا ہے، پھر یہ کیسے ممکن ہے کہ رسولول کی تعلیمات صحیح طور پر ہمار سے پاس موجو د ہول اور عہدِ جاہلیت کی وہ وحدت دوبارہ لوٹ کر آجائے۔۔۔ قرآن کہتا ہے:

کانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِیِّينَ مُبَشِّرِینَ وَمُنْذِرِینَ وَمُنْذِرِینَ

ترجمہ: تمام لوگ پہلے ایک ہی امّت تھے، پھر اللّٰہ نے نبیوں کو مبشر و نذیر بنا کر مبعوث فرمایا۔

اسلام مکمل خود سپر دگی کانام ہے

مسلمانوں پر لازم ہے کہ وہ قر آن کے اس حکم کی تغمیل کریں، جو بڑی قطعیت کے ساتھ قر آن نے دیا ہے۔

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَافَّةً وَلَا تَتَّبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبِينٌ 530

ترجمہ: اے ایمان والو! اسلام میں بوری طرح داخل ہو جاؤ اور شیطانی راستوں کی پیروی نه کرو۔

<sup>528</sup> - عنكبوت: 53

529 - البقره: ۳۱۳

530 - البقره: ۲۰۸

اس آیت کے نزول کا تاریخی پس منظر سامنے رکھیں توبات اور بھی زیادہ صاف ہوجائے گی بعض نومسلم حضرات جو پہلے یہودی تھے مثلاً حضرت عبد اللہ بن سلام ، اور اسد بن عبید ان وغیرہ ان لوگوں نے سوچا کہ اسلام پر قائم رہتے ہوئے سابقہ مذہب کے بعض ان احکام کی رعایت بھی ملحوظ رکھی جائے جو اسلامی احکام سے متصادم نہ ہوں ، اس آیتِ کریمہ میں در اصل اسی فکر پر ضرب لگائی گئی ہے کہ محض اسلام قبول کر لینا کافی نہیں ہے ، بلکہ اسلام میں پورے طور پر داخل ہوناضر وری ہے ، بایں طور کہ اس میں کسی دو سرے مذہب و قوم کاکوئی شائبہ تک باقی نہ رہے۔

"کافۃ"کی تشریخ کرتے ہوئے زیادہ تر مفسرین کا خیال ہے ہے کہ اس کا تعلق داخل ہونے والے سے نہیں، بلکہ اسلام سے ہے کہ اسلام کے تمام شر ائع واحکام کو قبول کرنا، مسلمان کے لیے لازم ہے، اد ھورا یا مخلوط اسلام، خدااور رسول کے نزدیک معتبر نہیں۔ 531

اور اسی سے مِلتا جُلتا ایک پس منظر تھا جس میں حضرت عمرؓ ''تورات ''کا نسخہ لے کر آگئے تھے، رسول اللّه صَلَّى لِلْنَبُومِّم نے ارشاد فرما یا،لب ولہجہ کی گر می محسوس فرما ہیئے۔

و الذي نفس محمد بيده لو بدا لكم موسى فاتبعتموه وتركتموني لضللتم عن سواء السبيل ولو كان حياوأدرك نبوتي لاتبعني قال حسين سليم أسد:إسناده ضعيف لضعف مجالد ولكن الحديث حسن 532

ترجمہ:اس ذات کی قشم جس کے قبضہ میں محمد کی جان ہے اگر تمہارے سامنے موسی ا

<sup>-</sup> ويكيئ: تفسير القرآن العظيم ح ا/ص ١٥٦٧ المؤلف: أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي (المتوفى 1999 م المحقق: سامي بن محمد سلامة الناشر: دار طيبة للنشر والتوزيع الطبعة: الثانية 1420هـ – 1999 م عدد الأجزاء: 8 ، تفيير كبير للامام الرازى: ٥٥/ص ٢٢٣ مطبوعه دارالفكر بير وت المحماي م ١٩٠٨ مطبوعه مؤسة الرسالة بير وت ك ٢٢٠ م م ١٩٠٨ مطبوعه مؤسة الرسالة بير وت ك ٢٠٠١ م م ١٠٠٠ م ١٩٠٨ مطبوعه مؤسة الرسالة بير وت ك ٢٠٠١ م ١٩٠٨ م

<sup>532 -</sup> سنن الدارمي ج ١ ص ١٢١ صديث نمبر:١٣٣٥ لمؤلف : عبدالله بن عبدالرحمن أبو محمد الدارمي الناشر : دار الكتاب العربي - بيروت الطبعة الأولى ، 1407 تحقيق : فواز أحمد زمرلي , خالد السبع العلمي عدد الأجزاء : 2 الأحاديث مذيلة بأحكام حسين سليم أسد عليها )

ظاہر ہوں اور تم مجھ کو چپوڑ کر ان کی اتباع کرنے لگو تو تم گمر اہ قرار پاؤگے ، یقین رکھو اگر موسیٰ زندہ ہوتے اور میر اعہدِ نبوت یاتے تووہ میری اتباع کرتے۔

ایک مرتبہ حضرت حفصہ مخصرت بوسف کے قصوں کی ایک کتاب لے کر آئیں، اور حضور مَنْ اَلَّائِمْ اِللَّهُ عَلَیْمُ اِللَّائِمُ اِللَّائِمُ مَنْ اِللَّهُ اللَّهِ اِللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُولِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْأَتَاكُمْ يُوسُفُ وَأَنَا بَيْنَكُمْ فَاتَّبَعْتُمُوهُ وَتَرَكْتُمُونِي لَضَلَلْتُمْ "533

ترجمہ: قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضے میں میری جان ہے ،اگر تمہارے پاس پوسف آ جائیں اور میں موجود ہوں اور تم مجھے چھور کر ان کی اتباع کرنے لگو تو تم گمراہ قراریاؤگے۔

یہاں صرف اس در جہ کا ایمان قابلِ قبول ہے جو حضور صَلَّاتَیْلِمٌ کی ناراضی کے بعد حضرت عمر ؓ نے عرض کیا تھا:

أعوذ بالله من غضب الله ومن غضب رسوله رضينا بالله ربا وبالإسلام ديناو بمحمد نبيا 534

ترجمہ: میں اللہ اور رسول کے غضب سے اللہ کی پناہ چاہتا ہوں، ہم اللہ سے راضی ہیں بحیثیت نبی بحیثیت نبی بحیثیت نبی راضی ہیں۔ حیثیت نبی راضی ہیں۔ راضی ہیں۔ راضی ہیں۔

 $<sup>^{533}</sup>$  - شعب الإيمان ج  $^{73}$  ص  $^{73}$  مديث  $^{73}$  محيث  $^{73}$  محيث  $^{73}$  محيث  $^{73}$  محيث  $^{73}$  محيث  $^{73}$  محيث الخراساني، أبو بكر البيهقي (المتوفى :  $^{73}$  هـ  $^{73}$  عقه وراجع نصوصه وخرج أحاديثه : الدكتور عبد العلي عبد الحميد حامد أشرف على تحقيقه وتخريج أحاديثه : محتار أحمد الندوي ، صاحب الدار السلفية ببومباي – الهند الناشر : مكتبة الرشد للنشر والتوزيع بالرياض بالتعاون مع الدار السلفية ببومباي بالهند الطبعة : الأولى ،  $^{73}$  هـ  $^{73}$  م

### تہذیبی تحفظ کی ہدایات

نیز نبی اکرم مُنگانگیائی نے مختلف مواقع پر غیر مسلموں کی مخالفت کرنے کے جواحکام دیئے ہیں،ان کی روح بھی یہی تہذیبی و تہدنی اختلاط سے پر ہیز ہے،اس لئے کہ بہت زیادہ ساجی قربت سے تہذیبی اختلاط کا سخت اندیشہ ہو تاہے:

حضرت عبد الله بن عمراً كي روايت ہے كه رسول الله صَالِيْنَةُ م نے ارشاد فرمايا:

% مَنْ تَشَبَّهُ بِقَوْمٍ فَهُوَ مِنْهُمْ ». \$\frac{535}{\pi}

ترجمہ:جوکسی قوم کی نقل اُتارے اس کا شار اسی کے ساتھ ہو گا۔

اویر دوز عفر انی رنگ کے کیڑے دیکھے توار شاد فرمایا:

« إِنَّ هَذِهِ مِنْ ثِيَابِ الْكُفَّارِ فَلاَ تَلْبَسْهَا ». 536

ترجمہ: یہ کفار کالباس ہے اس کو مت پہنو۔

الله عضرت رُ كانه روايت كرتے ہيں كه نبى كريم صَلَّا لَيْنَا الله عَلَيْمَ فَعَ الله عَلَيْمَ الله عَلَيْمَ الله

إِنَّ فَرْقَ مَا بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْمُشْرِكِينَ الْعَمَائِمُ عَلَى الْقَلَانِسِ قَالَ أَبُو عِيسَى هَذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ وَ إِسْنَادُهُ لَيْسَ بِالْقَائِمِ وَلَا نَعْرِفُ أَبَا الْحُسَنِ الْعَسْقَلَانِيَّ هَذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ وَ إِسْنَادُهُ لَيْسَ بِالْقَائِمِ وَلَا نَعْرِفُ أَبَا الْحُسَنِ الْعَسْقَلَانِيَّ

- سنن أبي داود ج ٣٠٥/ محديث تمبر: ٣٠٣٣ المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء : 4 ) : مسند الإمام أحمد بن حنبل ج ٩ ص ١٦١ مديث تمبر : ٥١١٥ المؤلف : أبو عبد الله أحمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (المتوفى : 241هـ) المحقق : شعيب الأرنؤوط – عادل مرشد ، وآخرون إشراف : د عبد الله بن عبد المحسن التركي الناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة : الأولى ، 1421 هـ مرشد ، وآخرون إشراف : د عبد الله بن عبد المحسن التركي الناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة : الأولى ، 2001 هـ م

536 - الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج ۶ ص ۱۴۳ حديث نمبر :۵۵۵۵ المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة ـ بيروت الطبعة :

وَلَاابْنَ زُكَانَةَ 537

ترجمہ: ہمارے اور مشر کین کے عماموں میں فرق بیہ ہے کہ ہماراعمامہ ٹو پیوں پر ہو تا ہے ان کا نہیں۔

کے حضرت بریدہ ڈروایت کرتے ہیں کہ نبی صَالیا یا گئی ہے ایک شخص کو پیتل کی انگو تھی پہنے دیکھا تو فرمایا میں تمہارے اندر بتوں کی بو محسوس کر رہا ہوں، اس نے وہ انگو تھی بچینک دی اور پھر لوہے کی انگو تھی بہن کر حاضر ہوا تو حضور گئے فرمایا میں تم پر اہل جہنم کا زیور دیکھ رہا ہوں، اس نے اس کو بھی بچینک دیا، اور دریافت کیا کہ کس چیز کی انگو تھی بناؤں، آپ نے فرمایا چاندی کی اور اس کا وزن ایک مثقال سے کم رہے 538۔

ﷺ حضرت ابوہریرۃ کی روایت ہے کہ رسول اللہ صَالِقَیْدُم نے ارشاد فرمایا:
520

إن اليهود والنصارى لا يصبغون فخالفوهم 539

ترجمه: يهود ونصاري بالوں ميں خضاب نہيں لگاتے تم ان کی مخالفت کرو۔

🖈 حضرت ابوہریر ﷺ بی کی روایت ہے، حضور صَلَّاتُیْکِم نے ارشاد فرمایا:

غيروا الشيب ولا تشبهوا اليهود 540

ترجمه: سفیدی کوبدلواوریهود کی نقل نه ا تارو ـ

<sup>537</sup> - الجامع الصحيح سنن الترمذي ج 790 - 700 - 700 مريث نمبر 700 - 700 المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر : دار إحياء التراث العربي - بيروت تحقيق : أحمد محمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء : 5)

<sup>538</sup> - مسند الإمام أحمد بن حنبل ج 6 ص 809 حديث نمبر: 700 المؤلف : أحمد بن حنبل أبو عبدالله الشيباني الناشر : مؤسسة قرطبة — القاهرة عدد الأجزاء : 6 الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها)

<sup>539 -</sup> الجامع الصحيح المختصر ج ٣ ص ١٢٧٥ *عديث نمبر :* ٣٢٧٥ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987 )

<sup>540 -</sup> الجامع الصحيح سنن الترمذي ج ۴ ص ٢٣٢ المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر : دار إحياء التراث العربي – بيروت تحقيق : أحمد محمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء : 5 )

مسلمانوں کواس کا تھکم دیا، تولو گوں نے عرض کیایار سول الله! یہود و نصاریٰ اس دن کا بہت احتر ام کرتے ہیں، تور سول الله صَالِقَائِمْ نِی ارشاد فرمایا:

 $\sim$  لَئِنْ بَقِيتُ إِلَى قَابِلِ لأَصُومَنَّ التَّاسِعَ  $\sim$  .

ترجمه: آئنده سال اگر میں زنده رہاتونویں محرم کا بھی روزه رکھوں گا۔

اللحد لنا والشق لغيرنا 542

ترجمہ: لحد ہمارے لئے اور شق ہمارے غیر ول کے لئے ہے۔

خضرت ام سلمہ گی روایت ہے کہ رسول الله مَلَّا لَیْکُمْ ہفتہ اور اتوار کے دن بطورِ خاص روزہ رہتے ہے اور فرماتے کہ:

إنهما يوما عيد للمشركين فأنا أحب أن أخالفهم 543

ترجمه: بيه دونول دن مشر كول كى عيد كے بين اس لئے مين چاہتا ہوں كه ان كى مخالفت كروں۔ اللہ صَلَّا اللهُ عَلَّى اللهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ ال

ترجمہ: یہود کی مخالفت کرووہ اپنے جو توں اور خف میں نماز نہیں پڑھتے۔

 $<sup>^{541}</sup>$  - الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج  $^{70}$   $^{70}$  **حديث نمبر : ۲۷۲۳** المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة  $^{542}$  - الجامع الصحيح سنن الترمذي ج  $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^$ 

<sup>543</sup> - سنن النسائي الكبرى ج 7 ص 79ا ص 190 المؤلف : أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائي الناشر : دار الكتب العلمية – بيروت الطبعة الأولى ، 1411 – 1991 تحقيق : د.عبد الغفار سليمان البنداري , سيد كسروي حسن عدد الأجزاء : 6 )

نائس : دار الأشعث السجستاني الناشر : دار 544 - سنن أبي داود ج 1 ص 177 مريث نمبر 137 المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء : 4 )

کے دستِ مبارک میں کے حضرت عتبہ بن عویم بن ساعدہ گی روایت ہے کہ رسول اللہ مَثَالِیْائِم کے دستِ مبارک میں ایک عربی کمان تھی، آپ نے ایک شخص کے ہاتھ میں فارسی کمان دیکھی تو آپ نے فرمایالعنت ہو،اس طرح کی کمان لو، 545

﴿ حَضرت عَانَشه رَوَايِت فَرِمَا فَي بَيْنَ كَه رَسُولَ اللّمُ صَلَّى عَلَيْهِ مِنْ صَنِيعِ الْأَعَاجِمِ وَانْهَسُوهُ فَإِنَّهُ أَهْنَأُ وَأَمْرَأُ \* لاَ تَقْطَعُوا اللَّحْمَ بِالسِّكِينِ فَإِنَّهُ مِنْ صَنِيعِ الْأَعَاجِمِ وَانْهَسُوهُ فَإِنَّهُ أَهْنَأُ وَأَمْرَأُ \* \* قَالَ أَبُو دَاوُدَ وَلَيْسَ هُوَ بِالْقُوىِ 546.

ترجمہ: گوشت کو چھری سے نہ کاٹواس کئے کہ یہ عجمیوں کا طریقہ ہے۔

کے حضرت ابور بیحانہ روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے کئی باتوں سے منع فرمایاان میں سے ایک بات سے منع فرمایاان میں سے ایک بات بیہ تھی کہ آدمی اپنے کپڑے کے نیچے ریشم لگائے اس لئے کہ یہ عجمیوں کا طرز ہے، یا یہ کہ اپنے مونڈھے پرریشم لگائے اس لئے کہ یہ بھی عجمیوں کا طریقہ ہے۔ 547

﴿ حضور صَلَّى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لتتبعن عن أبي سعيد رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لتتبعن سنن من قبلكم شبرا بشبر وذراعا بذراع حتى لو سلكواجحرضب لسلكتموه قلنايا رسول الله اليهودوالنصارى فمن؟ 548

 $<sup>^{545}</sup>$  - سنن البيهقي الكبرى ج ١٠ ص ١۴ حديث نمبر : ١٩٥١٩ المؤلف : أحمد بن الحسين بن علي بن موسى أبو بكر البيهقي الناشر : مكتبة دار الباز – مكة المكرمة ، 1414 – 1994 تحقيق : محمد عبد القادر عطا عدد الأجزاء : 10 )

 $<sup>^{546}</sup>$  -سنن أبي داود ج  $^{8}$  ص  $^{64}$  صديث نمبر :  $^{8}$  المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء :  $^{4}$ 

<sup>547 -</sup> رواه ابو داؤد والنسائي، مشكوة كتاب اللباس: ٣٧٦)

<sup>548</sup> - الجامع الصحيح المختصر ج ٣ ص ١٢٧٥ صديث نمبر: ٣٢٩ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة - بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 - 1407 تقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة - جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6 )

ترجمہ: تم اپنے سے پہلے والوں کی پوری طرح پیروی کروگے بالشت در بالشت، ہاتھ درہاتھ، ہاتھ درہاتھ، کہ اگر وہ کسی گوہ کے بل میں داخل ہوں گے توان کی دیکھادیکھی تم بھی اس بل میں گھس پڑوگے، لوگوں نے عرض کیا: یار سول اللہ! صَلَّا عَلَیْمُ آپ کی مر ادبہلے والوں سے یہود و نصاریٰ ہیں؟ تو آپ نے فرمایا پھر اور کون؟۔

کتبِ احادیث میں اس طرح کی بہت ہی روایات موجود ہیں جن میں مسلمانوں کو غیر مسلموں کے ساتھ تہذیبی اور تدنی اختلاط سے منع کیا گیا ہے ، قطع نظر اس سے کہ ان میں کون ساتھ کس درجہ کا ہے ؟ ان احادیث میں جو بنیادی روح ہے وہ ہے مسلمانوں کی تہذیبی اور ساجی تطہیر کا تھم۔

اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ جب اسلام کو تہذیبی اختلاط گوارہ نہیں تو مذہبی بنیاد وں پر مذاکرات کی اجازت کیسے دی جاسکتی ہے، یہ تواس سے بھی زیادہ حساس مسکلہ ہے۔

## سیاسی پاساجی مسائل پر مذاکرات ہوسکتے ہیں

البته سیاسی یاساجی بنیادول پر مختلف اقوام و مذاہب اور جماعتوں کے در میان مذاکر ات ہوسکتے ہیں ،اور کسی خاص معاہدہ پر اتفاق رائے بھی کیا جاسکتا ہے ،خواہ دوسری جماعت سخت گیر اور متعصبانہ نظریات ،ی کا حامل کیول نہ ہو ، بشر طیکہ مسلمانوں کا قومی تشخص اور ملی و قار مجر وح نہ ہو ، اور معاہد جماعت اس اتفاقی منشور سے ان سخت گیر ،اور متعصبانہ نظریات کو خارج کرنے پر آمادہ ہو جو مسلمانوں کے مفادات سے متصادم ہوں ،اور مشتر کہ بنیادوں پر اتحاد کے لئے تیار ہو۔۔۔اس سلسلے میں یہ آیتِ کریمہ بنیاد بن سکتی ہے۔ فال عالم هل الکے تاب تعالَوْ إلَی کلِمة میں کیا میانہ اللہ علی میں اللہ آیت اللہ علی ہے۔ فال عالم اللہ علی کے اللہ اللہ علی کیا ہے ہیں ہو جو مسلمانوں کے مفادات سے متصادم ہوں ،اور مشتر کہ بنیادوں پر اتحاد کے لئے تیار ہو۔۔۔اس سلسلے میں یہ آیتِ کریمہ بنیاد بن سکتی ہے۔

ترجمہ: "اے اہلِ کتاب آؤ ایک ایسی بنیاد پر جمع ہو جاؤ جو ہمارے اور تمہارے در میان مشتر ک ہے"۔

اس آیتِ کریمہ میں یہودیوں کو ایک مشتر کہ بنیاد پر مسلمانوں کے ساتھ جمع ہونے کی دعوت دی

<sup>549 -</sup> آل عمران: ٦٣

گئے ہے، گو کہ اس آیت میں اہل کتاب کی ترغیب کے لئے چند الیی بنیادیں بھی ذکر کر دی گئی ہیں جو مذہبی طور پر دونوں میں پہلے سے مشتر ک ہیں ،۔۔۔یہود کے ساتھ اتحاد کی دعوت اس بات کی علامت ہے، سخت گیر اور متشد دجماعت کے ساتھ مشتر کہ بنیادوں پر مذاکرہ ومعاہدہ کی گنجائش ہے اس لئے کہ قر آن نے ہی یہود کی عداوت و شدت کاذکر کرکے ان کی عصبیت و تنگ نظری پر دائمی مہر لگادی ہے، ارشاد باری تعالی ہے:

لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُواالاَّ يِة 550 ترکی میں) مسلمانوں کے سب سے بدترین دشمن یہود اور ترکین ملیں گے "۔

لیکن اس کے باوجود مشتر کہ بنیادوں پر ان کو متحد ہونے کی دعوت دی گئی، اس سے بیہ اشارہ ملتا ہے، کہ اگر مسلمانوں پر ایسے حالات آئیں جن میں ملی مفادات کے تحفظ اور وسیع سطح پر امن عالم کے قیام کے لئے سخت گیر عناصر سے مشتر کہ بنیادوں پر معاہدہ کی ضرورت پڑے تواس کی گنجائش ہوگی، اور حالت مغلوبی میں اکثر اس فشم کے مذاکر ات اور معاہدات کی ضرورت پڑتی ہے۔

عہدِ نبوی میں بین الا قوامی اتحاد کے نمونے

اس کی کئی عملی مثالیں خو در سول الله صَلَّاتِیْمِ کمی حیات مبار که میں موجو دہیں:

### میثاق مدینه میں یہود کی شمولیت

(۱) تاریخی طور پر اس سلسلے کا سب سے اہم اتحاد جس کو مذاکرات کے بعد خود رسول اللہ متالیقی منافیق منافیق منافیق منافیق منافیق منافیق منافیق منفور کے لئے جو دستور مرتب کیا گیا اس میں اکثر ان بنیادوں کو جگہ دی گئ جن پر دونوں فریقوں کا اتفاق ممکن تھا، تاریخ الکامل، البدایۃ والنہایۃ، اور سیرت ابنِ ہشام وغیرہ میں یہ معاہدہ پوری تفصیل کے ساتھ درج ہے، یہاں بطورِ مثال صرف چند مشتر کہ بنیادوں کا ذکر کیا جاتا ہے جن پر میثاق کی اساس تھی۔

المؤمنين عوف امة مع المؤمنين للمؤمنين المؤمنين

یهود اور مسلمانون کاایک اتحاد ہو گا۔

النصر على من حارب هذه الصحيفة المحيفة

جو شخص اس میثاق کی مخالفت کرے گااس کے خلاف دونوں مل کر کاروائی کریں گے۔

ثو ان بينهم النصح والنصيحة والبردون الاثم

ان کے در میان باہم ہدر دی اور خیر خواہی اور نیکی کار شتہ ہو گاکسی ظلم و گناہ کا نہیں۔

☆ و ان النصر للمظلوم

مظلوم کی مدد کی جائے گی۔

ان بينهم النصر على من دهم يثرب المحلام المحلوم المحلو

مدینہ منورہ پر جو حملہ کرے گااس کے خلاف دونوں مل کر کاروائی کریں گے۔

﴿ واذا دعوا الى صلح يصا لحونه ويلبسو نه فانهم يصالحونه ويلبسونه وانهم اذادعواالى مثل ذلك فانه لهم على المؤمنين الامن حارب فى الدين ـ

اگریہود کو کسی ایسے معاہدہ کی پیش کش کی جائے جس پر اتفاق ممکن ہو تو وہ اس پیش کش کو قبول کریں گے اور اس طرح کے معاہدات میں جوطے ہو گاوہ مسلمانوں پر بھی نافذ ہو گا۔ الابیہ کہ خلافِ دین کوئی چیز طے کرلی جائے (یعنی مشتر کہ بنیاد کے بجائے کوئی امتیازی بنیاد اختیار کرلی جائے تو معاہدہ کا اطلاق اس پر نہیں ہوگا) وغیرہ تقریباً کی دفعات ہیں جن کا تذکرہ میثاق مدینہ میں کیا گیاہے، 551

551 - الروض الأنف ج ٢ ص ١٣٣٥ المؤلف : أبو القاسم عبد الرحمن بن عبد الله بن أحمد السهيلي (المتوفى : 581هـ)، السيرة النبوية ج ٢ ص ٣٢٧ المؤلف : أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي (المتوفى : 774هـ)، المؤلف : أبو محمد عبد الملك بن هشام البصري (المتوفى : 213هـ)، عيون الأثرج ١ السيرة النبوية ج ١ ص٣٠٥ المؤلف : أبو محمد عبد الملك بن هشام البصري (المتوفى : 213هـ)، عيون الأثرج ١ ص١٢١ الله بن يحى بن سيد الناس (المتوفى : 734هـ)

اللہ اور رسول کے فیصلہ کو آخری فیصلہ قرار دیا گیا تھا، اس لئے کہ یہ اتحاد مدنی دَور میں قائم کیا گیا تھا اور مدنی دَور مسلموں دَور مسلمانوں کے غلبہ کا دَور ہے، لیکن فی الجملہ اس سے مشتر کہ انسانی، ساجی اور سیاسی بنیادوں پر غیر مسلموں کے ساتھ مذاکرات اور اتحاد کاجواز ملتاہے۔

#### حلف الفضول

اسی قسم کاایک بین القبائلی اتحاد (جس کو آج ہم بین الا قوامی یابین المذاہبی اتحاد بھی کہہ سکتے ہیں ،اس لئے کہ اس وقت ہر قبیلہ اپنے سیاسی اور اقتصادی معاملات میں خود مختار تھا،اور ہر ایک کے مذہبی تصورات دوسرے سے مختلف تھے)بعثتے نبویؓ سے تقریباً بیس (۲۰)سال قبل جنگ فجار کے چار ماہ بعد مکہ میں ہوا تھا، جب حضور مُلُولِیُمُ کی عمرِ مبارک بیس (۲۰)سال تھی، آپ اس معاہدہ میں شعوری طور پر شریک میں ہوا تھا، جب حضور مُلُولِیُمُ کی عمرِ مبارک بیس (۲۰)سال تھی، آپ اس معاہدہ میں شعوری طور پر شریک مخصوص واقعہ کے تناظر میں امن و سلامتی، انسانی ہمدردی، مظلوموں کی مدد، ظالموں کا مقابلہ اور اس جیسی بعض مشتر کہ ساجی اور سیاسی مسائل پر بنو ہاشم ، زہرہ، تیم بن مرق وغیرہ قبائل کے در میان یہ اتحاد قائم ہوا، جو تاریخ اسلامی میں کافی معروف ہے، 552

ہمارے لئے زیرِ بحث مسئلہ میں اس اتحاد کے حوالے سے نبی اکرم صَلَّیْ اَلَیْہِ اُسْ اَسْادِ اصل اہمیت رکھتا ہے ، جو حضرت طلحہ بن عبد اللہ بن عوف سے مروی ہے۔

لقد شهدت في دار عبد الله بن جدعان حلفا ما أحب أن لى به حمر النعم ولو أدعى به في الإسلام لأجبت  $^{553}$ 

<sup>552 -</sup> تفصيل كے لئے ديكھاجائے البراية والنهاية: ٢٥٠ ، ٣٥٥ ، باب شهود النبى مَنَّى الله الفضول ، البده والتاريخ ج ١ ص ٢٥١ المؤلف : أبو الحسن على المؤلف : المطهر بن طاهر المقدسي (المتوفى : نحو 355هـ) الكامل في التاريخ ج ١ ص ٢٥١ المؤلف : أبو الحسن على بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد ، المعروف بابن الاثير (المتوفى : 630هـ) ، الأوائل ج ١ ص ١ ١ المؤلف : أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد بن يجيى بن مهران العسكري (المتوفى : نحو 395هـ) ١٣ المؤلف : أحمد بن الحسين بن علي بن موسى أبو بكر 553 - سنن البيهقي الكبرى ج ٢٩٠٤ مديث نمر : ١ ٢٨٥٩ المؤلف : أحمد بن الحسين بن علي بن موسى أبو بكر البيهقي الناشر : مكتبة دار الباز – مكة المكرمة ، 1414 – 1994 تحقيق : محمد عبد القادر عطا عدد الأجزاء : 10 محذيب الآثار (الجزء المفقود) ج ١ ص ١٧ أبو جعفر محمد بن جرير الطبري سنة الولادة 224 هـ/ سنة الوفاة

ترجمہ: حضور صَّالِقَیْئِم نے ارشاد فر مایا کہ میں عبد اللہ بن جدعان کے مکان پر اس معاہدہ میں شریک تھا، یہ معاہدہ مجھے سرخ او نٹوں سے بھی زیادہ عزیز ہے، اگر مجھے آج عہدِ اسلامی میں بھی اس قسم کے کسی معاہدہ کی دعوت دی جائے تو میں اس کو قبول کروں گا۔

یہ عہدِ اسلامی سے قبل کا معاہدہ تھا اور ظاہر ہے کہ اس میں شریک قبائل مسلمان نہیں تھے، اور حضور مَنَّا اللّٰہُ عُلَم کی نوعمری مگر مکمل شعور کا دور تھا، اس معاہدہ میں کسی معاہد فریق کی بالا دستی کا بھی سوال نہیں اللّٰت تھا، ایسے معاہدہ اور ایسے اتحاد کی طرف اشارہ کرتے ہوئے سر کارِ دوعالم مَنَّا لِلَّیْا ُ اِنْہُ نے ارشاد فرمایا کہ اگر اس قشم کے اتحاد کی دعوت مجھے آج بھی دی جائے تو میں بخوشی اس کو قبول کرنے کے لئے تیار ہوں۔

اس کاصاف مطلب ہے کہ مسلمان ملی تشخصات و مفادات کے تحفظ کی شرط کے ساتھ قیام امن ، بقائے باہم اور بدگمانیوں کے خاتمہ وغیرہ نیک مقاصد کے لئے دیگر اہل مذاہب سے مشتر کہ بنیادوں پر (جن میں کوئی بات خلافِ شریعت نہ ہو) مذاکرات اور معاہدات کرسکتے ہیں بالخصوص اس وقت جب مسلمان حالت مغلوبی میں ہول ، اور اس طرح کے معاہدات سے ان کو قومی تحفظ اور دعوت دین وغیرہ کے مواقع زیادہ فراہم ہوسکتے ہوں۔

### حلف خزاعه کی تجدید

اس طرح کا ایک معاہدہ عہدِ جاہلیت میں بنو عبد المطلب اور خزاعہ کے در میان ہواتھا، جس کو حلفِ خزاعہ کے نام سے جانا جاتا ہے، تاریخ طبری اور بغدادی وغیرہ میں واقعہ کی پوری تفصیل موجود ہے، اس معاہدہ کی اساس باہم نصرت و محبت اور امن وسلامتی پر تھی، اس کی بید وفعہ بطورِ خاص بہت اہم تھی۔ وأن عبد المطلب وولدہ ومن معھم ورجال خزاعة متکافئون متظاهرون متعاونون، فعلی عبد المطلب النصرة لهم بمن تابعہ علی کل طالب، وعلی

<sup>310</sup> ه تحقيق علي رضا بن عبد الله بن علي رضا الناشر دار المأمون للتراث سنة النشر 1416هـ - 1995م مكان النشر دمشق / سوريا عدد الأجزاء 1 )

خزاعة النصرة لعبد المطلب وولده ومن معهم على جميع العرب في شرق أو غرب أو حزن أو سهل، وجعلوا الله على ذلك كفيلاً، وكفى بالله جميلاً 554

ترجمہ: "عبد المطلب اور ان کی اولاد اور ان کے رفقاء اور قبیلہ خزاعہ کے لوگ باہم مساوی اور ایک دوسرے کے مددگار ہوں گے، عبد المطلب پر ان کی مدد ہر اس شخص کے مقابلے میں لازم ہوگی جن کے لئے ان کو مدد کی ضرورت ہو اس طرح خزاعہ پر عبد المطلب اور ان کی اولاد اور رفقاء کی مدد لازم ہوگی پورے عرب کے مقابلے میں ،خواہ وہ مشرق و مغرب میں سخت زمین یا نرم زمین کہیں بھی ہوں ، اور اس پر اللہ کو کفیل بناتے ہیں اور اس سے بہتر کوئی ضانت نہیں "۔

اس معاہدہ کاعلم رسول اللہ عَلَیْ اللّٰہِ اللّٰمِ الل

کہ ظالم کی کوئی مدد نہیں کرے گابلکہ مدد صرف مظلوم کی جائے گی۔555

اہمیت محض معاہدہ کی نہیں ہے، عہدِ جاہلیت میں اس طرح کے قبائلی معاہدے ہوتے رہتے تھے، اہمیت اس کی ہے کہ حضور صلّی اللّٰہ اِللّٰہ اِللّٰہ اللّٰہ معاہدہ کی توثیق فرمائی، آپ کی توثیق کے بعدیہ شریعت کا حصہ بن گیا۔

<sup>554 -</sup> المنمق في أخبار قريش ج ١ ص ٢١ المؤلف: أبو جعفر محمد بن حبيب بن أمية البغدادي (المتوفى : 245هـ) 555 - تاريخ طبري: ١٠٥٣م/١٠١٠اليعقولي: ج١،ص٢٥٩،٢٥٩، بحواله الوثاكق السياسية وُاكثر محمر مبير الله حير رآباديُّ: ص٢٥-٢٥ عامر تخطيري الله حيد رآباديُّ: ص٢٥-٢٥ عامر تخطيري الله حيد رآباديُّ

#### غیر مسلموں سے د فاعی اتحاد

حضور مَنَّا عَيْنَا اللهُ عَلَيْ مُواقع پر غیر مسلموں سے جو دفاعی اتحاد قائم فرمائے، مثلاً بنو قریظہ کے مقالبے میں یہود بنو قینقاع سے فوجی مد دلی، صفوان بن اُمیّہ نے مُنین وطائف میں مسلمانوں کے ساتھ ملکر جنگ کی جبکہ وہ مشرک تھا،اس کو بھی سیاسی مذاکرات کے لئے ایک نظیر بنایا جاسکتا ہے ،اگر چہ کہ بعض مواقع پر آپ نے مشرکین سے فوجی مد دلینے سے ازکار بھی فرمایا ہے 556

آپ ﷺ کے ان دونوں طرح کے طرزِ عمل سے جمہور فقہاءنے یہ نتیجہ اخذ کیاہے کہ کفارسے فوجی اتحاد مشروط طور پر قائم کیاجاسکتاہے، جس میں سب سے اہم بات یہ ہے کہ مسلمانوں کاملی و قار مجروح نہ ہو، تفصیلات کتب فقہ میں موجو دہیں 557۔

### اہل مذاہب کی قربت ممنوعہ موالات کے دائرے میں داخل نہ ہو

البتہ اس طرح کے مذاکرات میں اس امر کا بھی لحاظ رکھنا ضروری ہے کہ ساجی یاسیاسی بنیادوں پر ہماری قربت ممنوعہ موالات کے دائرے میں داخل نہ ہو ،اس لئے کہ پھر امت کی مذہبی اور تہذیبی زندگی کا سوال پیدا ہو جائے گا، یہ بحث بہت معروف ہے کہ اسلام میں غیر مسلموں سے گہرے دوستانہ تعلقات سے روکا گیاہے ،جس کو موالات کہتے ہیں ،البتہ وہ غیر مسلم جو مسلمانوں سے صرف عقیدہ کا اختلاف رکھتے ہوں ، حربی خیالات نہ رکھتے ہوں ان کے ساتھ محدود ساجی تعلقات اور خیر خواہانہ مر اسم رکھنے کی اجازت دی گئی ہے ،جس کو مداراة یامواساة کہتے ہیں، قر آن کریم میں ان دونوں رخوں پر واضح ہدایات موجود ہیں:

لَا يَتَّخِذِ الْمُؤْمِنُونَ الْكَافِرِينَ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ

<sup>556 -</sup> السنن الكبرى وفي ذيله الجوهر النقي ج٩ ص٣٦ صديث نمبر:١٨٣٣٨ المؤلف : أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي مؤلف الجوهر النقي: علاء الدين علي بن عثمان المارديني الشهير بابن التركماني المحقق : الناشر : مجلس دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند ببلدة حيدر آباد الطبعة : الطبعة : الأولى . 1344 هـ عدد الأجزاء : 10) مثر ح السير: ح٣٠، ص١٨٦، روالمحارج ١٠، ص٢٣٢، كتاب الام: ح٣٠، ص١٨٩ )

فَلَيْسَ مِنَ اللَّهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَنْ تَتَّقُوا مِنْهُمْ تُقَاةًا لآية 558

ترجمہ: ایمان والے مسلمانوں کو جھوڑ کر کافروں کو اپنادوست نہ بنائیں،جو ایسا کرے

گااس کااللہ سے کچھ بھی تعلق نہ ہو گا، مگریہ کہ تم ان سے بچاؤچاہو۔

يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا آبَاءَكُمْ وَإِخْوَانَكُمْ أَوْلِيَاءَ إِنِ اسْتَحَبُّوا الْكُفْرَ

عَلَى الْإِيمَانِ وَمَنْ يَتَوَهَّمُ مِنْكُمْ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ 559

ترجمہ: اے ایمان والو! اپنے باپ اور بھائیوں کو اگر وہ ایمان کے برخلاف کفر سے محبت رکھیں اپنادوست نہ بناؤ اور تم میں سے جولوگ ان سے دوستی رکھیں گے تو وہی حدسے گذرنے والے ہول گے۔

ان آیات کو ان کے نزول کے پس منظر میں دیکھا جائے تو یہ تھم جنگ اور کشیدگی کے حالات کے لئے ہے، اور ان غیر مسلموں کے لئے ہے جو اسلام اور مسلمانوں سے مختلف محاذوں پر مصروف پریار ہوں، قر آن کریم کی بعض آیات میں مخالف حالات اور دشمن کے سازشی منصوبوں سے بھی متنبہ کیا گیاہے، مثلاً:

يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوالَا تَتَّخِذُوا الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى أَوْلِيَاءَبَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ وَمَنْ يَتَوَهَّمْ مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ (51) فَتَرَى النَّوْمَ الظَّالِمِينَ (51) فَتَرَى النَّذِينَ فِي قُلُوهِمْ مَرَضٌ يُسَارِعُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ نَخْشَى أَنْ تُصِيبَنَا دَائِرَةُ النَّذِينَ فِي قُلُوهِمْ مَرَضٌ يُسَارِعُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ نَخْشَى أَنْ تُصِيبَنَا دَائِرَةُ فَعَسَى اللَّهُ أَنْ يَأْفِي بِالْفَتْحِ أَوْأَمْرِمِنْ عِنْدِهِ فَيُصْبِحُواعَلَى مَاأَسَرُّوافِي أَنْفُسِهِمْ نَادِمِينَ 560

ترجمہ: اے ایمان والو! یہودیوں اور نصرانیوں کو رفیق نہ بناؤ، وہ آپس میں ایک

<sup>( 28:</sup> آل عمران - 558

<sup>559 -</sup> توبه: ۲۳۳

<sup>560 -</sup> ما كده: 1 م، 1 م

دوسرے کے رفیق ہیں، اور جو کوئی تم میں سے ان سے رفاقت کرے وہ انہی میں ہے، اللہ بے انصاف لو گول کوراہ نہیں دیتا، اب تو ان کو دیکھتا ہے جن کے دل میں بیاری ہے، کہ وہ دوڑ کر ان سے جا ملتے ہیں کہتے ہیں ہم کوڈر ہے کہ ہم پر کوئی گردش نہ آجائے، تو اللہ شاید جلد (مسلمانوں کی) فتح یا (ان کی کامیابی کی) کوئی اور بات اپنے پاس سے بھیجے تو پھر وہ اپنے دل کی چھی بات پر پچھتانے لگیں (ترجمہ علامہ سید سلیمان ندوی)

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوالَا تَتَّخِذُوا الَّذِينَ اتَّخَذُوا دِينَكُمْ هُزُوًا وَلَعِبًا مِنَ الَّذِينَ أَوُلِيَاءَ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ 561 أُوتُواالْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَالْكُفَّارَ أَوْلِيَاءَ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ 561 تَرْجَمَه: اللهَ اللهَ اللهَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ لَا اللهَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ لَو اللهَ اللهَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ لَا اللهَ اللهُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ لَا اللهُ اللهُ اللهُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ لَا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ لَوْلِياءَ وَلَا اللهُ اللهُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ اللهُ اللهُ

قر آن پاک میں اس طرح کی متعدد آیات موجود ہیں۔ جن میں غیر مسلموں کے ساتھ تعلقات کی نوعیت اور حدود پر روشنی ڈالی گئی ہے ، ایک آیت اس سلسلے میں بہت ہی زیادہ واضح ہے۔

لَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ، إِنَّا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ وَتُقْسِطُينَ ، إِنَّا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَأَخْرَجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ وَظَاهَرُواعَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَنْ تَوَلَّوْهُمْ وَمَنْ يَتَوَهَّمُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ 562

ترجمہ: خداتم کو ان لوگوں کے ساتھ نیکی اور انصاف کرنے سے نہیں رو کتا جو تم سے مذہب میں لڑائی نہیں کرتے، اور نہ تم کو تمہارے گھروں سے نکالتے ہیں، خدا انصاف والوں کو پیار کرتاہے، وہ صرف ایسے لوگوں کے ساتھ دوستانہ تعلقات رکھنے

<sup>57:</sup> مائده - 561

<sup>562 -</sup> الممتحنة: ٩،٨

سے منع کر تاہے ، جو تم سے تمہارے مذہب کے بارے میں جنگ کریں،اور تم کو تمہارے گھر ول سے نکالیں اور تمہارے نکالنے پر ایک دوسرے کے مدد گار ہوں، جوان سے دوستی کا دم بھریں گے وہی بے انصاف ہوں گے۔

مسلمانوں کے اس اخلاق اور رواداری کاسب سے بڑا فائدہ یہ ہو گا، کہ باہمی عداوت میں کمی پیدا ہو گی، قر آن اس نتیجہ کی طرف اشارہ کرتا ہے:

> عَسَى اللَّهُ أَنْ يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ الَّذِينَ عَادَيْتُمْ مِنْهُمْ مَوَدَّةً وَاللَّهُ قَدِيرٌ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ 563

> ترجمہ: اُمید ہے کہ اللہ تعالیٰ تمہارے اور تمہارے دشمنوں کے در میان محبت پیدا کر دے اور اللہ بڑی قدرت والا ہے۔

## دیگر مذاہب کی کتابوں کاحوالہ اور ان سے استفادہ

(۲) مختلف مذاہب کے در میان بہت سی تعلیمات میں اشتر اک پایا جاتا ہے ،اصول سیاست ،اصول اخلاق، ساجی قواعد بلکہ بہت سے مذہبی تصورات میں بھی ہم آ ہنگی پائی جاتی ہے ،خاص طور پر آ سانی مذاہب میں اس طرح کی نظیریں بہت ملتی ہیں ،مذاکرات کے در میان کسی نقطہ اتفاق تک پہونچنے ،کسی مشتر کہ کاز کو قوت پہونچانے کے لئے ، یااتمام جمت کے لئے دیگر مذاہب کی کتابوں کے حوالے دیئے جاسکتے ہیں اور ان سے محدود استفادہ بھی کیا جاسکتا ہے، اس میں کوئی مضائقہ نہیں ،بلکہ بعض دفعہ فریق ثانی کے لئے یہ زیادہ مؤثر اور قابل قبول ثابت ہو تاہے ،خود قرآن کریم نے مختلف مناسبتوں سے کئی مقامات پر دیگر مذاہب کی کتابوں اور ان کی تعلیمات کے حوالے دیئے ہیں، جن کا مقصد کہیں عقیدہ و نظریہ کی اصلاح ہے تو مذاہب کی کتابوں اور ان کی تعلیمات کے حوالے دیئے ہیں، جن کا مقصد کہیں عقیدہ و نظریہ کی اصلاح ہے تو کہیں دیگر اہل مذاہب کے بعد کو کم کرنا ہے، مثلاً:

<sup>(</sup>۷- الممتحنة - <sup>563</sup>

### قرآن کریم میں دیگر مذہبی کتابوں اور شخصیات کے حوالے

ﷺ خرآن مجید زمینی وراثت اور خلافت و حکومت کوصالحین کاحق قرار دیتاہے، بدکر داری یا ظلم کے ساتھ زمین پر اچھی حکمر انی قائم نہیں ہو سکتی، قرآن نے یہ بات اہل کتاب کی مشہور کتابوں تورات اور زبور کے حوالے سے بیان کی ہے جو حضرت موسیؓ اور حضرت داؤڈ پر نازل ہوئی تھیں، جب کہ یہ بات بغیر کسی حوالہ کے بھی کہی جاسکتی تھی ،لیکن پھر یہ معنویت پیدانہ ہوتی کہ یہ تمام مذاہب کا مشتر کہ نظریہ ہے ،صرف قرآن کا نہیں:

لَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ الصَّالِحُونَ إِنَّ الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِي الصَّالِحُونَ إِنَّ فِي هَذَا لَبَلَاغًا لِقَوْمٍ عَابِدِينَ 564

ترجمہ: ہم نے زبور میں تورات کے بعد لکھ دیاہے کہ زمین کے وارث میرے نیک بندے ہونگے، بیٹک اس میں نصیحت ہے عبادت گذار لو گوں کے لئے۔

مفسرین نے لکھاہے کہ آیت کریمہ میں الذکرسے مراد تورات ہے، بعض حضرات نے الزبور کو لغوی معنیٰ میں لیتے ہوئے تمام سچی آسانی کتابوں تورات ، زبور ، انجیل اور قرآن کو اس کامصداق قرادیا ہے 565

ایک دوسرے مقام پر قرآن نے صرف حضرت موسی کے حوالے سے یہ بات بیان کی ہے: قَالَ موسی لِقَوْمِهِ استعینوا بالله واصبرواإِنَّ الأرض للَّهِ یُورِثُهَامَن یَشَاءمِنْ عِبَادِهِ 566

(106: الانبياء - 564

 $^{565}$  - شرح مشكل الآثار ج  $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$ 

566 - [ الأعراف : ١٢٨ ]

ترجمہ: حضرت موسیؓ نے اپنی قوم سے فرمایا اللہ سے مد دما نگواور صبر کرو، زمین اللہ کی ہے وہ اپنے بندوں میں جس کو چاہتاہے اس کاوارث بنادیتا ہے۔

اس طرح قرآن پاک نے کئی مذہبی کتابوں اور شخصیات کے حوالے دے کراس کو ایک متفقہ نظر یہ قرار دیا،۔۔۔۔

ہ رسول اللہ منگا علیہ علیہ کے نبوت ورسالت ایک واضح صدافت ہے، جس کے لئے بے شار شواہد و براہین موجود ہیں، لیکن قرآن کریم نے اس کوایک بین الا قوامی عقیدہ اور مذاہب عالم کے متفقہ نظریہ کے طور پر پیش کیا ہے، اس کے لئے قرآن نے مختلف مذہبی شخصیات اور کتابوں کے حوالے دیئے ہیں، اور یہ ثابت کیا ہے کہ تمام سابقہ رسولوں اور آسانی مذاہب کو حضور منگا علیہ گیا گیا گیا گیا گیا گیا گیا گیا گیا کی نبوت کبری اور آخری زمانے میں آپ کی آمد کاعلم تھا، اور اپنے اپنے دور میں انہوں نے اس حقیقت کا اعلان بھی کیا، دنیا کو بشارت بھی سنائی ، اورآب کا اجمالی یا تفصیلی تعارف بھی پیش کیا <sup>567</sup>

چنانچہ اس بات سے حضور مُلَّا لَیْمُ کے زمانے کے انصاف پیند اور صاحب علم اہل کتاب بھی خوب واقف نے ، اور اہل مکہ میں ان پیشگو ئیوں کی بازگشت موجود تھی ،خود صحابہ میں کئی لوگ جو تورات وانجیل کے عالم شے مثلاً حضرت عبد اللہ بن سلامؓ اور حضرت عبد اللہ بن عمر وبن العاصؓ وغیر ہ وہ بھی اس حقیقت سے یوری طرح آگاہ تھے 568

 $<sup>^{567}</sup>$  - تفسير القرآن العظيم ج ٨ ص ١١١ المؤلف : أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي (المتوفى :  $^{567}$  د العظيم بن محمد سلامة الناشر : دار طيبة للنشر والتوزيع الطبعة : الثانية  $^{567}$  ه عدد الأجزاء :  $^{8}$ )

 $<sup>^{568}</sup>$  - الجامع الصحيح المختصر ج 7 ص  $^{78}$  حديث غبر  $^{7}$  المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة — بيروت الطبعة الثالثة ،  $^{7}$  1407  $^{7}$  تقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة — جامعة دمشق عدد الأجزاء :  $^{7}$  مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا  $^{7}$  مسند الإمام أحمد بن حنبل ج  $^{7}$  ص  $^{7}$  مريث غبر  $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^$ 

چنانچہ قرآن کریم میں حضرت عیسی کے حوالے سے ارشادہے:

وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِيّ رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ مُصَدِّقًا لِمَابَيْنَ يَدَيَّ مِنْ بَعْدِي اسْهُهُ لِمَابَيْنَ يَدَيَّ مِنْ بَعْدِي اسْهُهُ أَمْمُدُفَلَمَّاجَاءَهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ 569

ترجمہ: اور جب عیسیٰ بن مریم نے کہا: اے بنی اسر ائیل! میں تمہارے پاس اللہ کا رسول بن کر آیا ہوں، سابقہ کتاب تورات کی تصدیق کر تاہوں اور ایک ایسے رسول کی بشارت سنا تاہوں جو میرے بعد آئے گا، اس کانام احمد ہوگا، پھر جب ان کے پاس وہ رسول آگیا تو انہوں نے کہا کہ یہ کھلا ہوا جادو ہے۔

ایک دوسرے مقام پر تورات وانجیل کے حوالے سے رسول اللہ صَلَّیْتَیْمِ کی صفات وخدمات پر اس طرح روشنی ڈالی گئی ہے۔

الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الْأُمِّيَّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُحِلُّ هَمُ الطَّيِبَاتِ وَيُحَرِّمُ وَالْإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ وَالْأَغْلَالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ عَلَيْهِمْ الْمُفْلِحُونَ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُواالنُّورَالَّذِي أُنْزِلَ مَعَهُ أُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ آمَنُوابِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُواالنُّورَالَّذِي أُنْزِلَ مَعَهُ أُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ 570

ترجمہ: جولوگ رسول نبی امی کی اتباع کرتے ہیں وہ ان کو اپنے پاس تورات اور انجیل میں صاف تحریر شدہ پاتے ہیں، کہ وہ لوگوں کو بھلائیوں کا تھم دیں گے ، ہر ائیوں سے روکیں گے ، پاک چیزوں کو حلال کریں گے ، گندی چیزوں کو حرام قرار دیں گے ، ان کے بوجھ اور سابقہ پابندیوں کو ختم کریں گے ، پس جولوگ ایمان لائیں ، ان کی حمایت

<sup>(6:</sup> الصف - 569

<sup>(157:</sup> الاعراف - 570

ونصرت کریں،اور ان پر نازل شدہ روشنی کی پیروی کریں،وہی لوگ کامیاب ہیں۔

بلکہ حضور مُنگانیُّ کے صحابہ کی صفات وامتیازات کا تذکرہ بھی بچھلی کتابوں میں موجود ہے ،علامہ ابن کثیر ؓ نے امام مالک ؓ کے بلاغات کے حوالے سے لکھا ہے کہ جب صحابہ نے شام کے علاقوں کو فتح کیا،اور نصرانیوں نے ان کی زیارت کی، توبے ساختہ بول پڑے کہ یہ ہمارے حواریین سے بہتر لوگ ہیں،اس لئے کہ ان صحابہ کی صفات بچھلی کتابوں میں موجود تھیں،انہوں نے ان کواسی آئینے میں دیکھا۔571

ديكيئة قرآن كريم اس حوالے سے كہتاہے:

مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ وَكُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ رُكَعَاسُجَّدًايَبْتَغُونَ فَضْلَّامِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانَاسِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ اللَّهُ جُودِذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي الْإِنْجِيل<sup>572</sup> السُّجُودِذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي الْإِنْجِيل<sup>572</sup>

ترجمہ: محمد اللہ کے رسول ہیں اور آپ کے صحابہ کا فروں پر سخت اور آپس میں نرم ہیں، آپ ان کور کوع وسجدہ میں مصروف پائیں گے، وہ اللہ سے فضل اور رضا کے طلبگار رہتے ہیں، ان کے چہروں پر سجدہ کی نشانیاں چمک رہی ہیں، ان کی مثالیں تورات اور انجیل میں موجو دہیں۔

اسی لئے اہل کتاب کی طرف روئے تخاطب کر کے بار بار کھا گیا کہ اگر تم قرآن پر نہیں ، اپنی کتابوں پر بھی یقین رکھتے تم محمد مصطفلے مُنگا گیا گیا کہ رسالت پر ضرور ایمان لیے آتے ، لیکن جب اہل تورات توارات کواور اہل انجیل انجیل کواپنی زندگی میں جاری نہ کر سکے توان کے عدل اور قبول حق کی کیا امید کی جا سکتی ہے:

 $<sup>^{571}</sup>$  - تفسير القرآن العظيم ج ٧ ص  $^{77}$ المؤلف : أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي (المتوفى :  $^{77}$ هـ)المحقق : سامي بن محمد سلامة الناشر : دار طيبة للنشر والتوزيع الطبعة : الثانية  $^{1420}$ ه –  $^{1999}$ م عدد الأجزاء :  $^{8}$  )

<sup>(</sup> ۲۹: - الفتح - <sup>572</sup>

وَلْيَحْكُمْ أَهْلُ الْإِنْجِيلِ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فِيهِ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ 573 هُمُ الْفَاسِقُونَ 573

ترجمہ: چاہئے کہ اہل انجیل انجیل میں نازل شدہ تھم الہی کے مطابق فیصلہ کریں،جو اللہ کے نازل شدہ تھم کو فیصلہ کن نہیں مانتاوہ فاسق ہے۔

ایک جگه کهاگیا:

قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَسْتُمْ عَلَى شَيْءٍ حَتَّى تُقِيمُوا التَّوْرَاةَ وَالْإِنْجِيلَ وَمَا أُنزلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ } الآية 574

ترجمہ: آپ کہدیجئے: اے اہل کتاب تم کسی دین پر قائم نہیں جب تک کہ تم تورات وانجیل اور اپنے رب کے نازل کر دہ احکام کو قائم نہ کرو۔

ﷺ بلکہ قران کریم نے سابقہ کتابوں کے حوالے سے بعض تعلیمات کو مذہب اسلام کا حصہ بھی قرار دیاہے، مثلاً تعزیرات اسلامی میں قانون قصاص تورات کے حوالے سے لیا گیاہے:

إِنَّا أَنْزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ يَعْكُمُ هِمَا النَّبِيُّونَ الآية --- (44) وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَاأَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالْأَنْفَ بِالْأَنْفِ وَالْأَنْفِ وَالْأَذُنَ بِالْعَيْنِ وَالْأَنْفَ بِالْأَنْفِ وَالْأَذُنَ وَالسِّنَّ بِالسِّنِّ وَالْجُرُوحَ قِصَاصٌ فَمَنْ تَصَدَّقَ بِهِ فَهُو كَفَّارَةٌ لَهُ وَمَنْ بَالْأَذُنِ وَالسِّنَّ بِالسِّنِّ وَالْجُرُوحَ قِصَاصٌ فَمَنْ تَصَدَّقَ بِهِ فَهُو كَفَّارَةٌ لَهُ وَمَنْ لَمُ كُمُ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ 575

ترجمہ: ہم نے تورات نازل کی، جس میں ہدایت ونورہے، اس سے انبیاء فیصلے کرتے رہے ہیں۔۔۔۔۔اور ہم نے اس میں بنی اسر ائیل پر فرض کیا کہ جان کا بدلہ جان، آنکھ کابدلہ آنکھ ،ناک کابدلہ ناک، کان کابدلہ کان، دانت کابدلہ دانت، اور زخموں کا قصاص لیا جائے گا، جو صدقہ کرے اس کے لئے کفارہ ہوگا، اور جو اللہ کے نازل کردہ

----- حواشی------

<sup>&</sup>lt;sup>573</sup> - المائدة : 47

<sup>574 -</sup> المائدة: 68

<sup>&</sup>lt;sup>575</sup> - المائدة : 45

احکام پر عمل نہیں کرے گاوہ فاسق قراریائے گا۔

﴿ قَانُون جَزَاو سَرَامِيْنِ انسان كَى دِينَ جِدوجهداور جهاد في سَبيل الله وغيره كَ بدل خدا كَى طرف عومده جنت هـ، الله يرتورات، انجيل اور قرآن سب متفق بين، قرآن مين السكاحوالد ديا كياه:

إِنَّ اللهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمْوَاهُمْ بِأَنَّ هُمُ الْجُنَّةَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعْدًا عَلَيْهِ حَقًّا فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنْجِيلِ وَالْقُرْآنِ وَمَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ مِنَ اللهِ فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُمْ بِهِ وَذَلِكَ هُوَالْفَوْزُ الْعَظِيمُ 576

ترجمہ: بے شک اللہ پاک نے مومنوں کی جان ومال کو جنت کے بدلے خرید لیاہے، وہ اللہ کے راستے میں جہاد کریں، جان لیں اور جان دیں، یہ اللہ کا پختہ وعدہ ہے تورات، اللہ کا پختہ وعدہ ہے تورات، انجیل اور قرآن میں، جو اللہ کے ساتھ اپنے عہد کو پورا کرے گا تواسے اس کے عہد کی بشارت ہے اور یہی سب سے بڑی کا میابی ہے۔

اسی طرح قانون جزا وسزا ہی کے تحت حضرت موسیؓ اور حضرت ابراہیم ؓ کے صحیفوں کے حوالے سے قر آن کریم نے ان شقول کو جگہ دی ہے کہ:

انسان کے آگے اس کا نتیجہ عمل ضرور آئے گا، اور اس کے مطابق اس کو پورا پورا بدلہ ملے گا، وغیرہ: انسان کے آگے اس کا نتیجہ عمل ضرور آئے گا، اور اس کے مطابق اس کو پورا پورا بدلہ ملے گا، وغیرہ: أَمْ لَمْ يُنبَّأُ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَى (36) وَإِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَفَى (37) أَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى (38) وَأَنْ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلَّا مَا سَعَى (39) وَأَنْ سَعْيَهُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى (48) وَأَنْ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلَّا مَا سَعَى (39) وَأَنَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرَى (40) ثُمَّ يُجُزَاهُ الْجُزَاءَ الْأَوْفَى  $(41)^{577}$ 

ترجمہ: کیاموسیٰ اور ابر اہیم جنہوں نے اپناعہد پورا کیا کے صحیفوں میں یہ خبر نہیں دی

<sup>576 -</sup> التوبة: 111)

<sup>&</sup>lt;sup>577</sup> - النجم ؛۳۳۳۱ )

گئی کہ کوئی کسی کا بوجھ نہیں اٹھائے گا،اور انسان کو وہی ملے گاجو اس نے کیا ہو گا،اور اپنے عمل کے نتیجے کو یقیناً دیکھے گا، پھر اس کو پوراپورابدلہ دیا جائے گا۔

ہ قر آن کی سور ہُ اعلیٰ میں خلقت انسانی کے مدارج و مصالح، قدرت خداوندی کے مظاہر ، انسان کے نفع وضر رکے اصول اور اس کی طبعی کمزوریوں کی نشاند ہی وغیر ہ مضامین بیان کئے گئے ہیں ، پھر ان سب کو حضرت ابر اہیم اور حضرت موسیٰ کے صحیفوں کی طرف محول کر دیا گیاہے ، یہ بات خود سر کار دوعالم مُلَّا ﷺ کے ارشاد فرمائی 578

إِنَّ هَذَا لَفِي الصُّحُفِ الْأُولَى ، صُحُفِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى (الاعلىٰ ترجمه: بلاشبه بيه تمام مضامين سابقه صحفول حضرت ابرائيم اور حضرت موسل کے صحفول میں موجود ہیں۔

یہ تو کلام الہی سے چند مثالیں پیش کی گئیں،اب کلام نبوت سے بھی چند نمونے ملاحظہ فرمائیں: کلام نبوت میں دیگر مذہبی کتابوں کے حوالے

ﷺ زناکی سزامیں اسلام کاجو قانون رجم ہے، یہ خود تورات میں موجود ہے، اس کاعلم اس وقت ہوا جب نبی کریم صَلَّا اللّٰیَّا کی خدمت عالیہ میں یہود کی طرف سے ایک مقد مئر زنا پیش ہوااور آپ نے تورات کے حوالے سے قانون رجم کی بابت ان سے دریافت فرمایا، انہوں نے ازراہ شرارت توریت میں اس قانون کا انکار کیا، لیکن وہ اینے اس انکار کو ثابت نہ کر سکے اور حضرت عبداللہ بن سلام ؓ نے ان کی علمی خیانت کا پر دہ فاش کر دیا، تفصیل کتب حدیث میں موجود ہے 579

<sup>579 -</sup> الجامع الصحيح المختصر ج ٣ ص ١٣٣٠ حديث نمبر :٣٣٣٦ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفى الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987

ایک بار اہل کتاب کا ایک عالم در بار رسالت میں حاضر ہو ااور اپنی مذہبی کتابوں کی روشنی میں اس نے روز قیامت کی کچھ منظر کشی کی:

کہ اللہ پاک ایک انگلی پر آسانوں کو، ایک انگلی پر زمینوں کو، ایک انگلی پر در ختوں کو، ایک انگلی پر یانی پر در ختوں کو، ایک انگلی پر یانی و غیرہ کو اور ایک انگلی پر ساری خلائق کو اٹھالے گا اور کہے گا کہ میں مالک ہوں، یہ سنکر حضور صَلَّاتَیْنَا اس قدر خوش ہوئے کہ آپ کے دندان مبارک نظر آنے لگے ،اس لئے کہ یہ اسلامی تعلیمات سے بہت ہم آہنگ تھی، پھر آپ نے یہ آیت کریمہ تلاوت فرمائی:

وما قدروا الله حق قدره والأرض جميعا قبضته يوم القيامة والسماوات مطويات بيمينه سبحانه وتعالى عما يشركون 580

ترجمہ: انہوں نے اللہ کی قدر نہیں کی جو اس کاحق تھا، اور ساری زمین قیامت کے دن اس کی مٹھی میں ہوگے ، اللہ کی دن اس کی مٹھی میں ہوگے ، اللہ کی ذات ان کی شر کیات سے یاک ہے ، <sup>581</sup>

کل حضرت عقبیٰ بن عامر اُرسول الله مَنَّا عَلَیْهُم کا ارشاد نقل فرماتے ہیں کہ قر آن میں تین سور تیں الیہ مَنَّا عَلَیْهُم کا ارشاد نقل فرماتے ہیں کہ قر آن میں تین سور تیں ایس ہورورات وانجیل میں بھی موجود تھیں ، قل ھواللہ ،اور معوذ تین ، حضور مَنَّا عَلَیْهُم نے روزانہ رات میں بیڑھنے کی ان کو تلقین فرمائی <sup>582</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>580</sup> - الزمر : ۲۷

 $<sup>^{581}</sup>$  -(الجامع الصحيح المختصر ج  $^{90}$  - الماء حديث غبر  $^{90}$  المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري المعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ،  $^{90}$  - 1407 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6 مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا  $^{90}$  - مسند الإمام أحمد بن حنبل ج  $^{90}$  -  $^{90}$  الأحديث نم  $^{90}$  - القاهرة عدد الأجزاء : 6 الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها)

## کئی صحابہ تورات کے عالم تھے

کلاصحابہ میں کئی حضرات تورات پڑھنا جانے تھے اور وہ اس کا مطالعہ بھی کرتے تھے جس کی خبر حضور مَنگاللَّیْمِ کو تھی، لیکن آپ نے ان کو منع نہیں فرمایا، دراصل تہذیبی اختلاط اور مصدر قانون سمجھ لئے جانے کے اندیشہ سے آپ نے ابتدا میں دیگر مذہبی کتابوں کے مطالعہ سے سخت ممانعت فرمائی تھی، لیکن جب لوگوں کے قلب میں راسخ ہو گیا کہ مصدر قانون صرف قر آن اور رسول الله مَنگاللَّمِ کی شخصیت ہے تو محض علمی اضافہ یا اتمام ججت کے لئے ان کو گاہ بگاہ پڑھنے کی اجازت مرحمت فرمادی۔

حضرت سلمان فارس فرماتے ہیں کہ میں نے تورات میں پڑھا کہ کھانے سے قبل ہاتھ دھونا سبب برکت ہے، میں نے اس کا تذکرہ سر کار دوعالم مَثَّالِيَّةُ مِسے کیا، تو آپ نے ارشاد فرمایا، کھانے سے قبل اور بعد دھوناسبب برکت ہے، 583

کے حضرت عبد اللہ بن عمر و بن العاص مجھی تورات کے بڑے عالم تھے ، اور اس کا مطالعہ کرتے تھے ، ایک دن انہوں نے خواب میں دیکھا کہ ان کی ایک انگلی میں تھی اور دو سری میں شہد ہے اور وہ دونوں کو اپنی زبان سے چاٹ رہے ہیں ، انہوں نے اس خواب کا تذکرہ رسول اللہ صَلَّا اللّٰہ صَلَّا اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ صَلَّا اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ وَ اللّٰہ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰ اللّٰ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ

 $^{583}$  - الجامع الصحيح سنن الترمذي ج  $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$  المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر : دار إحياء التراث العربي — بيروت تحقيق : أحمد محمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء :  $^{80}$  الأحاديث مذيلة بأحكام الألباني عليها ، : سنن أبي داود  $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{80}$   $^{8$ 

584 - مسند الإمام أحمد بن حنبل ج ٢ ص ٢٢٢ صريث تمبر: ٢٧٠ المؤلف : أحمد بن حنبل أبو عبدالله الشيباني الناشر : مؤسسة قرطبة – القاهرة عدد الأجزاء : 6 الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليه)

فرماتے ہیں کہ ایک دن میں حضرت عبداللہ بن عمرو بن العاص اُسے ملا اور عرض کیا کہ آپ نبی سَلَّاتُلْیُمْ کے شاکل تورات کے حوالے سے بیان فرمائیں ، چنانچہر انہوں نے بیان فرمائے ، تفصیل کتب حدیث میں موجود ہے۔۔۔۔۔

بلکہ ان کی شہرت اس معاملے میں اتنی زیادہ تھی کہ بعض لوگوں کومسئلہ کی شخفیق کے وقت یہ وضاحت کرنی پڑتی تھی کہ آپ مسموعات نبوی صَلَّا لَیْکُیْمُ کی روشنی میں مسئلہ بتائیں تورات کے حوالے سے نہیں ،ابوسعد نے اسی طرح کاایک واقعہ نقل کیاہے جس میں حضرت عبداللہ بن عمر وَّ نے رسول الله صَلَّا لَیْکُیْمُ کی ایک حدیث سنائی، مسلمان وہ ہے جس کی زبان اور ہاتھ سے مسلمان محفوظ رہیں:

عن أبي سعد قال جاء رجل إلى عبد الله بن عمرو فقال إنما أسألك عما سمعت من رسول الله صلى الله عليه و سلم ولا أسألك عن التوراة فقال سمعت رسول الله صلى الله عليه و سلم يقول: المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده تعليق شعيب الأرنؤوط: مرفوعه صحيح 586

کان کے علاوہ حضرت عبداللہ بن سلام اور حضرت کعب احبار وغیر ہ بھی توریت وانجیل کے علاء میں نتھے،اور کئی مسائل پر ان کے در میان مذاکر ات بھی ہوتے تھے:

 $<sup>^{585}</sup>$  – الجامع الصحيح المختصر ج  $^{7}$  ص  $^{7}$  حديث غبر  $^{7}$   $^{7}$  المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ،  $^{7}$   $^{1}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$ 

یڑھتاہوں؟(کہ تورات کے حوالے سے بولوں گا)<sup>587</sup>

خضرت کعب احبار میان کرتے ہیں کہ تورات میں لکھاہے کہ اللہ کے نبی حضرت داؤد میان کساہے کہ اللہ کے نبی حضرت داؤد مناز سے فارغ ہوتے تو یہ دعایر سے تھے:

اللهم أصلح لي ديني الذي جعلته لي عصمة وأصلح لي دنياي التي جعلت فيها معاشي اللهم إين أعوذ برضاك من سخطك وأعوذ بعفوك من نقمتك و أعوذ بك منك لا مانع لما أعطيت ولا معطي لما منعت ولا ينفع ذا الجد منك الجد-

<sup>587 -</sup> الجامع الصحيح المختصر ج ٣ ص ١٢٠٣ حديث نمبر : ٣١٢٩ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبوعبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق -

 $<sup>^{588}</sup>$  - المجتبى من السنن ج ٣ ص ٧٣ حديث غبر : ١٣٣٢ المؤلف : أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائي (المتوفى : 303 - المجتبى من السنن ج ٣ ص ٧٣ حديث غبر : عبدالفتاح أبو الناشر : مكتب المطبوعات الإسلامية - حلب الطبعة الثانية ، 303 - - الأحاديث مذيلة بأحكام الألباني عليها ) غدة عدد الأجزاء : 8 الأحاديث مذيلة بأحكام الألباني عليها )

نہیں فرمایا کہ جو نماز کے انتظار میں بیٹھتا ہے وہ بھی نماز کے حکم میں ہے ، میں نے کہابے شک آپ ؓ نے فرمایا ہے <sup>589</sup>

اس طرح کے بڑے واقعات اور مثالیں ہیں جن میں حضور مُنگی عُنیْم اور صحابۂ کرام حسب موقعہ دیگر مذہبی کتابوں کے حوالے دیا کرتے تھے،اور اس کو معیوب نہیں جانتے تھے،اسی لئے بعد کے ادوار میں بھی متعدد علماء نے اپنی تفاسیر قرآن ، تشریحات حدیث اور کتب سیرت میں بے تکلف دیگر مذاہب کی کتابوں کے حوالے استعال کئے ہیں اور کم از کم فریق ثانی کو مطمئن کرنے کی حد تک ان سے استفادہ کیاہے،و کفی بہ حجۃ۔

### خوشگوار تعلقات کے لئے غیر مسلموں کے مذہبی اعمال میں شرکت کرنا

(۳) غیر مسلموں سے مذاکرات یا خوشگوار تعلقات بنانے کے لئے ان کے مذہبی اعمال اور تقریبات میں شرکت کرناجائز نہیں ہے،اس لئے کہ قرآن نے شدید لہجہ میں کہاہے کہ کفرتم سے اس وقت راضی نہ ہو گا جب تک کہ تم ان کی ملت کی اتباع نہ کرلو اور ان کے رنگ میں نہ رنگ جاؤ،اوریہ انسان کی طلالت اور ایک مؤمن کے خسارہ کے سوا کچھ نہیں ہے:

وَلَنْ تَرْضَى عَنْكَ الْيَهُودُولَا النَّصَارَى حَتَّى تَتَّبِعَ مِلَّتَهُمْ قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَاهُدًى وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ بَعْدَ الَّذِي جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ اللَّهِ مِنْ وَلِيِّ وَلَا نَصِيرٍ 590

ترجمہ: آپ سے یہود و نصاریٰ ہر گزراضی نہ ہونگے جب تک کہ آپ ان کی ملت کی اتباع نہ کر لیں ، آپ فرماد یجئے کہ اللہ کی ہدایت ہی اصل ہدایت ہے ، اور اگر آپ علم آنے کے بعد ان کی خواہشات کی اتباع کریں گے تو اللہ سے کوئی آپ کو بجپانے

 $<sup>^{589}</sup>$  - سنن أبي داود ج ١ ص  $^{70}$  مديث نمبر  $^{10}$  المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء: 4 مصدر الكتاب : وزرارة الأوقاف المصرية وأشاروا إلى جمعية المكنز الإسلامى  $^{590}$  - المائدة  $^{120}$ :

والااور مدد گارنه ہو گا۔

یہ مسلمان کی تہذیبی شکست ہے کہ وہ غیر مسلموں کے مذہبی رسوم کی رونق میں اضافہ کرے ، جبکہ ہمیں ان کی مشابہت سے بچنے بلکہ مخالفت کا حکم دیا گیاہے ، تفصیل گذر چکی ہے ، قر آن نے صر سے طور پر مقام زور پر جانے سے منع کیا ہے:

وَالَّذِينَ لا يَشْهَدُونَ الزُّورَ 591

ترجمہ: بیہ لوگ جھوٹ کی جگہوں پر حاضر نہیں ہوتے۔

حضرت ابن عباس ﷺ منقول ہے کہ یہاں الزور سے مر اد مشر کبین کے مذہبی مواقع اور مقامات

بين 592

ابوالعالیہ ، طاؤس ، محمد بن سیرین ، ضحاک اور رہیج بن انس وغیر ہ کی بھی یہی رائے ہے ، بہت سے علماء نے تمام منکرات کے مقامات کو اس کامصداق قرار دیاہے <sup>593</sup>

حضرت عمروبن مرة "لايشهدون الزور" كي تفسير ميں فرماتے ہيں:

لايمالؤن اهل الشرك على شركهم ولايخالطونهم 594

ترجمہ: یعنی اہلِ شرکے شرکیہ افعال کی طرف متوجہ نہیں ہوتے اور نہ ان کے ساتھ

کسی مقام پر جمع ہوتے ہیں۔

حضرت عمر بن الخطاب "غير مسلموں كى مذہبى تقريبات ميں شركت سے سختی كے ساتھ منع فرماتے

<sup>591</sup> - الفرقان: ۲۲

المتوفى المنثور في التأويل بالمأثور ج V ص VV المؤلف : عبد الرحمن بن أبو بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى : 911

 $^{593}$  - تفسير القرآن العظيم ج ۶ ص ۱۳۰ المؤلف: أبو الفداء إسماعيل بن عمربن كثيرالقرشي الدمشقي (المتوفى :  $^{593}$  م عدد  $^{774}$  المؤلف: الناشر : دار طيبة للنشر والتوزيع الطبعة : الثانية  $^{1420}$ ه –  $^{1999}$ م عدد الأجزاء :  $^{8}$  )

594 - رواه ابوالشيخ وسكت عنه ابن تيمية ، الاقتضاء: ص ١٨

تھے،اوراس کوغضب الہی کاباعث قرار دیتے تھے:

وَلاَ تَدْخُلُواعَلَى الْمُشْرِكِينَ فِي كَنَائِسِهِمْ يَوْمَ عِيدِهِمْ فَإِنَّ السُّخْطَةَتَنْزِلُ عَلَيْهِمْ 595

ترجمہ: مشر کین کے تہواروں میں ان کے عبادت خانوں میں داخل ہونے سے بچو،اس سے اللہ کاغضب نازل ہوتا ہے۔

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِوقَالَ: مَنْ بَنَى بِبِلاَدِ الأَعَاجِمِ وَصَنَعَ نَيْرُوزَهُمْ وَمِهْرَجَاهَمُ مُ وَتَشَبَّهُ بِعِمْ حَتَّى يَمُوتَ وَهُوَ كَذَلِكَ حُشِرَمَعَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ. قَالَ الشَّيْخُ الْإَمَامُ رَحِمَهُ اللَّهُ تَنَى هُوَ الصَّوَابُ. 596 الْإِمَامُ رَحِمَهُ اللَّهُ تَنَى هُوَ الصَّوَابُ. 596

ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن عمر و قرماتے ہیں: جو غیر مسلموں کے علاقے میں گھر بنائے اور ان کے تہواروں کی نقل اتارے، ان میں شریک ہواور اسی حالت میں مرجائے، تو قیامت کے دن اس کاحشر انہی کے ساتھ کیاجائے گا۔

ابن القاسم سے سوال کیا گیا کہ جو کشتیاں غیر مسلموں کے مذہبی میلوں کی طرف جارہی ہوں ان میں سوار ہونا کیسا ہے ، انہوں نے جواب دیا کہ مکروہ ہے اس لئے کہ ان کے ساتھ اجتماع پر اللہ کے غضب کا اندیشہ ہے۔

 $<sup>^{595}</sup>$  -. السنن الكبرى وفي ذيله الجوهر النقي ج ٩ ص $^{707}$  مديث نمبر : ١٩٣٣٣ المؤلف : أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي مؤلف الجوهر النقي: علاء الدين علي بن عثمان المارديني الشهير بابن التركماني المحقق : الناشر : مجلس دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند ببلدة حيدر آباد الطبعة : الطبعة : الأولى .  $^{1344}$  ه عدد الأجزاء :  $^{10}$  ) : مصنف عبد الرزاق ج ١ ص $^{10}$  مديث نمبر:  $^{10}$  المؤلف : أبو بكر عبد الرزاق بن همام الصنعاني الناشر : المكتب الإسلامي - بيروت الطبعة الثانية ،  $^{1403}$  تحقيق : حبيب الرحمن الأعظميعدد الأجزاء :  $^{11}$  )

<sup>596 -</sup> السنن الكبرى وفي ذيله الجوهر النقي ج ٩ ص٢٣٢ ص ١٩٣٣٥ مديث نمبر : ١٩٣٣٥ المؤلف : أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي مؤلف الجوهر النقي: علاء الدين علي بن عثمان المارديني الشهير بابن التركماني المحقق : الناشر : مجلس دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند ببلدة حيدر آباد الطبعة : الطبعة : الأولى . 1344 هـ

<sup>597 -</sup> الاقتضاء: ص ١١١

اس سلسلے میں بعض عمومی احادیث سے بھی استدلال کیا جاسکتا ہے، جن میں معصیت کی محفلوں میں شرکت کو باعث گناہ قرار دیا گیاہے، مثلاً:

(۱) حضرت عبد الله بن مسعودٌ كو ايك وليمه كى دعوت ملى اور وہ تشريف لے گئے، ليكن وہاں كچھ خرافات د كچھ كر واپس لوٹ گئے، لوگوں نے اس كى وجه دريافت كى تو انہوں نے فرمايا ميں نے رسول الله صَلَّالِيْدِمٌّ سے سنا ہے آپ نے ارشاد فرمايا:

"من كثر سواد قوم فهو منهم، ومن رضي عمل قوم كان شريكا في عمله"الديلمي عن ابن مسعود"598

ترجمہ: جو کسی قوم کی تعداد میں اضافہ کرتاہے اس کا شار اسی قوم کے ساتھ ہوگا اور جو کسی قوم کے عمل سے راضی ہوگا وہ اس کے عمل میں شریک ماناجائے گا۔

ہم حضرت عائشہ گی ایک روایت آئی ہے کہ رسول اللہ صَالِیْ اِیْدِ اِیْ ایک روایت آئی ہے کہ رسول اللہ صَالِیْ اِیْدِ اِیْ اِیک روایت آئی ہے کہ رسول اللہ صَالِیْ اِیک روایت آئی ہے کہ رسول اللہ صنف بأولهم و آخرهم و فیلم و آخرهم ). قالت قلت یارسول اللہ کیف یخسف بأولهم و آخرهم وفیلهم أسواقهم و من لیس منهم ؟. قال ( یخسف بأولهم و آخرهم ثم یبعثون علی نیاتھم 99 ترجمہ: ایک لشکر کعبہ کی طرف جنگ کے لئے نکلے گا، جب وہ مقام بیداء کے پاس کیمونے گا، تو اس کا اول و آخر سب زمین میں دھنسا دیئے جائیں گے ؟ جبکہ ان کے پہونے گا، تو اس کا اول و آخر سب زمین میں دھنسا دیئے جائیں گے ؟ جبکہ ان کے پہونے گا، تو اس کا اول و آخر سب زمین میں دھنسا دیئے جائیں گے ؟ جبکہ ان کے پاس

<sup>598 -</sup> المطالب العالية ج ۵ ص ۱۸۲ عديث نمبر: ۱۸۰ عديث نمبر: ۱۸۰ عديث نمبر: ۱۸۰ عديث نمبر: 1850 هـ المعسقلاني (المتوفى : 852هـ) مصدر الكتاب : موقع جامع الحديث ، كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ج ۹ ص ٢٢ عديث نمبر: ۱۲۳ عديث نمبر: ۱۲۳ علاء الدين علي بن حسام الدين المتقي الهندي البرهان فوري (المتوفى : 975هـ) المحقق : بكري حياني – صفوة السقا الناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة :الطبعة الخامسة ، 1401هـ/1980 المحقق : بكري حياني – صفوة السقا الناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة :الطبعة الخامسة ، 1401هـ/1980 المحاديث نمبر : ۲ م ۲۰۱۲ مديث نمبر : ۲ م ۲۰۱۲ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري المعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6)

بازار بھی ہوں گے، اور وہ لوگ بھی ہوں گے جو اس ارادہ سے ان لو گوں میں شامل نہ ہوں گے حضور صَّالِیْکِیِّم نے فرما یاسب د صنساد سے جائیں گے، البتہ قیامت کے دن اپنی نیتوں اور ارادوں کے مطابق اٹھائے جائیں گے۔

البتہ امام احمد بن حنبل ٹے کسی ضرورت یا تجارت کی غرض سے جانے کی جبکہ وہاں معصیت وغیرہ نہ ہو گنجاکش دی ہے۔

علامه ابن تیمیہ نے جامع خلال کے حوالہ سے لکھاہے:

"کہ امام احمد سے شام میں غیر مسلموں کے بعض مذہبی تہوار مثلاً طور یانور، اور دیر ابواب وغیرہ میں مسلمان وہاں خریداری وغیرہ کے لئے جائیں تو کیا تھم میں مسلمان وہاں خریداری وغیرہ کے لئے جائیں تو کیا تھم میں مسلمان وہاں خریداری وغیرہ کے بارے میں سوال کیا گیا کہ مسلمان وہاں خریداری مقصد ہوان کے عبادت خانوں میں داخل نہ ہوں تو حرج نہیں، امام احمد نے حضرت عمر اُکے حوالہ سے بیان فرمایا کہ وہ تہوار کے موقعہ پر غیر مسلموں کے عبادت خانوں میں حانے سے منع فرماتے سے 600

ان آثار وا قوال سے ثابت ہو تا ہے کہ غیر مسلموں کے مذہبی اعمال یامیلوں میں ان کی رعایت و دلجو ئی کی خاطر شرکت کرناجائز نہیں ہے۔

# ہم آ ہنگی بر قرار رکھنے کے لئے جائز اعمال کاتر ک

(۲) قیام امن اور ہم آ ہنگی بر قرار رکھنے کے لئے ایسے اعمال کاترک جائز نہیں، جو شرعاً واجب نہیں ہیں ، لیکن ان کا تعلق مذہب سے ہو، یا مسلمانوں کے قومی یا تہذیبی شعار کی حیثیت سے شہرت رکھتا ہو ، اس میں وہ عمل بھی داخل ہے جو کہ مذہب کا حصہ نہیں ہے لیکن مسلمانوں کی متوارث تہذیب و ثقافت کی شاخت بن چکا ہو، اور اس کے ترک سے ترک شعائر کی طرح کفر اپنی بالادستی اور خوشی محسوس کر تا ہو، اس لئے کہ:

<sup>600 -</sup> اقتضاء الصراط المشتقيم: ص•١١١

ہیں کر ضی سے کفر کی بالا دستی کو تسلیم کرنے کے متر ادف ہے ،اور مسلمان اپنی مرضی سے کفر کی بالا دستی تجول نہیں کر سکتے ، قر آن کریم میں ہے:

لن يجعل الله للكافرين على المؤمنين سبيلا 601

ترجمہ: الله تعالیٰ ہر گز کا فروں کومؤمنوں پر راہ نہیں دے گا۔

نبی کریم صَلَّاللَّهُمِّ نے ارشاد فرمایا:

(الإسلام يعلو ولا يعلى 602

ترجمہ:اسلام بلندرہے گا،اس پر کسی کوبالادستی حاصل نہیں ہو گی۔

اسی طرح بیہ اسلام میں مکمل داخلہ کے منافی ہے، اللہ پاک نے قر آن کریم میں کسی حلال چیز کو حرام کرنے سے منع فرمایا ہے، صاحب شریعت کے علاوہ کسی کو بیہ اختیار حاصل نہیں ہے، اپنی مرضی سے کسی جائز عمل کو ہمیشہ کے لئے ترک کر دینا یا اس کے ترک کی منظوری دینا بھی نتیجہ کے اعتبار سے تحریم حلال ہی کے زمرہ میں آتا ہے، اور قر آن نے اس کو بھی ممنوع قرار دیا ہے:

يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكَ 603

ترجمہ: اے نبی! جس چیز کو اللہ پاک نے حلال کیا اسے آپ حرام کیوں کرتے ہیں۔

جب کہ حضور مُٹاٹیٹیٹم نے کسی جائز چیز کی حرمت کا قانون نہیں بنایا تھا بلکہ صرف عملی طور پر بذات خوداس سے اجتناب کرنے کاارادہ فرمایا تھا، مگر قر آن نے اس کو تحریم کے زمرے میں شامل کرکے اس سے ممانعت کر دی۔

#### ایک جگه ارشاد ہے:

601 - سورة النساء : الآية 141

 $^{602}$  - الجامع الصحيح المختصر ج ١ ص $^{602}$  مديث  $^{602}$  المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة - بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 - 1407 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة - جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6)

603 - التحريم: ١

يَاأَيُّهَاالَّذِينَ آمَنُوا لَا تُحَرِّمُوا طَيِّبَاتِ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكُمْ وَلَاتَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لَكُمْ وَلَاتَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لَكُمْ وَلَاتَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لَايُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ 604

ترجمہ: اے ایمان والو! ان پاک چیزوں کو حرام نہ کروجن کو اللہ نے تمہارے لئے حلال کیاہے اور حدسے تجاوزنہ کرواللہ پاک حدسے آگے بڑھنے والوں کو پہند نہیں فرماتے۔

اس آیت کے پس منظر میں جو واقعہ نقل کیا جاتا ہے وہ یہ ہے کہ ایک یا چند اشخاص نے ترک گم، ترک نوم وغیر ہ کاارادہ کیا تھا، اور اس کو اپنی ذات تک ہی محدود رکھا تھا، نہ اس کی تشہیر کی تھی اور نہدوں روں کو تشکیل، لیکن قر آن نے اسے بھی تحریم حلال قرادیا اور اس طرح کے اقد امات پر ممانعت عائد کر دی 605

دراصل کسی چیز کوجب انسان اپنے لئے حرام کر لیتا ہے، تور فقہ اس کی شاعت دل میں بسنے لگتی ہے اور پھر اس سے متأثر ہو کر دوسر بے لوگ یا کم از کم خود اس کی نسل اس شے کے ترک کو بہتر تصور کرنے لگتی ہے، جبکہ اللہ نے اس کو بہتر نہیں بتایا، اسی لئے قر آن نے اس کی جڑکاٹ دی، اس لئے کہ جو چیز نتیجہ کے اعتبار سے مصرت رساں ہو شریعت میں وہ عمل اول مرحلے میں ہی ممنوع قرار پاتا ہے،۔۔۔۔ باہمی ہم آ ہنگی کے لئے آج آیک ایک جائز چیز کے ترک پر اتفاق رائے کر لیا جائے، یعنی جائز سمجھتے ہوئے اسے چھوڑد یا جائے ،لیکن آنے والی نسلیں اس عمل کو نظر یہ بنالیس گی، اور اس کو واقعۃ ناجائز یا کم از کم ناپسندیدہ سمجھنے لگیں گی، یہ امت کا زبر دست علمی اور قومی نقصان ہو گا، اور پھر اس کو جائز ثابت کرنے کے لئے مسلمانوں کو سخت جد وجہد کرنی ہوگی، بلاوجہ اس طرح کی آن مائش اپنے سرلینے کی کیاضر ورت ہے۔

<sup>604 -</sup> المائدة :87

 $<sup>^{605}</sup>$  - الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج $^{80}$  الاستريث نمر  $^{80}$  المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة : عدد الأجزاء : ثمانية أحزاء في أربع مجلدات ، الدر المنثور في التأويل بالمأثور ج $^{80}$  ص $^{80}$  المؤلف : عبد الرحمن بن أبو بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى :  $^{80}$ 

مذکورہ بالا چیزیں (ترک کیم وغیرہ) گو کہ کسی خاص مذہب سے تعلق نہیں رکھتیں ،لیکن بعض مذاہب میں یہ رہبانیت کی تہذیبی علامت سمجھی جاتی ہیں ،اور کسی قوم کی تہذیبی شاخت عملی طور پر مذہبی شعار کے درجہ میں ہوتی ہے ،اسی لئے اسلام نے تشہ سے جو ممانعت کی ہے اس میں مذہبی اور تہذیبی دونوں طرح کے امور داخل ہیں۔

ﷺ نیز اس سے تہذیبی موت کا اندیشہ ہے ، کیونکہ جب قوم کسی دوسری قوم کے لئے یکطر فہ طور پر اپنی تہذیب چھوڑدیتی ہے ، تو آہتہ آہتہ اس کی تہذیبی غیرت اور قومی حسیت کمزور ہونے لگتی ہے اور اس کا نتیجہ موت ہے ،۔۔۔

ﷺ پھر اس کی کیا ضانت ہے کہ معاملہ ایک ہی چیز کے ترک تک محدود رہے گا اور آئندہ کسی دوسری چیز کے ترک تک محدود رہے گا اور آئندہ کسی دوسری چیز کے ترک کا مطالبہ سامنے نہیں آئے گا؟۔۔۔۔اس کے بعد کیا ہو گا ہر صاحب بصیرت اس کا اندازہ کر سکتا ہے،۔۔۔۔اپنی چیزوں سے دستبر دار ہونے والی قوم کبھی زندہ تصور نہیں کی جاسکتی،۔۔۔

اس کئے قر آن نے کفر سے اتفاق رائے یا ان سے بعض منافع کے حصول کے لئے یک طرفہ محبت کی پیشکش کو ممنوع قرار دیاہے، کہ بیہ کسی زندہ اور غیور قوم کے شایان شان نہیں:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا عَدُوِّي وَعَدُوُّكُمْ أَوْلِيَاءَ تُلْقُونَ إِلَيْهِمْ بِالْمَوَدَّةِ وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَاءَكُمْ مِنَ الْحُقِّ 606

ترجمہ: اے ایمان والو! میرے دشمن اور اپنے دشمن کو دوست نہ بناؤ، کہ ان کی طرف محبت کی پیشکش کرنے لگ جاؤ، جبکہ وہ تمہارے پاس موجود حقائق کو تسلیم کرنے پر آمادہ نہیں۔

یہ آیت کریمہ جس پس منظر میں نازل ہوئی وہ حضرت حاطب بن ابی بلتعہ کا واقعہ ہے ، انہوں نے فنخ مکہ کے موقعہ پر مکہ والوں کو قافلۂ اسلام کی پیش قدمی سے آگاہ کرنے کے لئے ایک خط بھیجا تھا، تاکہ وہاں موجود ان کے اہل وعیال قریش کی انتقامی کاروائیوں سے محفوظ رہیں ، یہ سپجے پکے مسلمان اور بدری

<sup>606 -</sup> الممتحنة: ١

صحابی ہیں، خود قرآن نے ان کے ایمان کی شہادت دی ہے، ان کور سول اللہ صَاَّیْتَیْم کی کامیابی، کفار کی ذلت و شکست کا پورایقین تھا، اور ان کے خط لکھنے کے پیش نظر ہر گز مسلمانوں کو نقصان پہونچانا نہیں بلکہ محض اپنے اہل وعیال کا محدود مفاد تھا، کیونکہ وہ جانتے تھے کہ اس اطلاع کے باوجود کوئی طاقت اہل مکہ کو ذلت آمیز شکست سے بچا نہیں سکتی، لیکن بظاہر یہ قومی غداری تھی، اور ایک زندہ اور غیور قوم اس طرح کی حرکتوں کو گوارا نہیں کرسکتی تھی، اس لئے اللہ پاک نے ان کو متنبہ فرمایا، مگر ان کے حسن نیت کی بناپر حضور مَنْلَقْیَا اُوْمُ ان کو معاف فرمادیا

﴿ وراصل جس تھوڑ ہے سے نفع (ہم آ ہنگی، یاو قتی فتنہ وفساد سے تحفظ وغیرہ) کے لئے محبت کی قربانی دی جاتی ہے، اس کے نتائج کس قدر سنگین ہوسکتے ہیں، اور آئندہ قوم وملت کو اس سے کیا نقصانات پہونج سکتے ہیں، وہ پیش نظر رہناضر وری ہے، حکم ان نتائج کے اعتبار سے لگے گا، فقہی ضابطہ ہے:
دفع المفاسد مقدم علی جلب المصالح, 608

ترجمہ: مفاسد کو دور کرنامصالح کے حصول سے مقدم ہے۔ اس مضمون کے متعد د فقہی ضابطے کتب اصول فقہ میں موجو دہیں۔

 $<sup>^{607}</sup>$  -،(تفسير القرآن العظيم ج ٨ ص ٨٦ المؤلف : أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي (المتوفى :  $^{774}$  : المعتق : سامي بن محمد سلامة الناشر : دار طيبة للنشر والتوزيع الطبعة : الثانية  $^{1420}$ ه –  $^{1999}$  معدد الأجزاء :  $^{8}$ )

 $<sup>^{608}</sup>$  - البحر المحيط في أصول الفقه  $^{608}$  ص  $^{80}$  المؤلف : بدر الدين محمد بن عبد الله بن بحادر الزركشي (المتوفى :  $^{608}$  المحرد الخقق : محمد محمد تامر الناشر : دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان الطبعة : الطبعة الأولى،  $^{608}$  الأصول  $^{608}$  م  $^{608}$  م  $^{608}$  م  $^{608}$  م  $^{608}$  السبكي  $^{608}$  م  $^{608}$  بيروت الطبعة الأولى ،  $^{608}$  م  $^{608}$ 

مسلمانوں کی متوارث تہذیب ہے،۔۔۔حضرت حکیم الامت مولانا اشرف علی تھانوی ؓنے امداد الفتاویٰ میں فریح ہوتا فریح ہوتا فریح ہوتا ہے۔۔۔ حضرت حکیم الامت مولانا اشرف علی تھانوں ؓنے ہیں، ان سے معلوم ہوتا ہے کہ عہد قریب کے ہیں، ان سے معلوم ہوتا ہے کہ عہد قریب کے تقریباً تمام علاء کی یہی رائے ہے کہ مذہبی اور تہذیبی شعائر میں حکم کے اعتبار سے کوئی فرق نہیں ہے، مذہب اور تہذیب و تدن دو جداگانہ الفاظ ہیں لیکن دونوں کا نتیجہ ایک ہے، الفاظ کا سہار الیکر فرق کرنا محض کے بحثی ہے، جس کی تھوڑی ہی وضاحت ہے کہ:

### ذبيحة گاؤايك تهذيبي اور قومي مسئله

گائے کا ذبیحہ اسلام میں واجب نہیں ، جائز ہے ، قر آن کریم اور احادیث صحیحہ دونوں سے اس کا جواز ثابت ہے ، قر آن میں حرام وحلال جانوروں کی تفصیلات کے لئے پوری سور وُ الا نعام موجو دہے ، اوراس میں اونٹ اور گائے کو بھی بالتصر تکے حلال جانوروں میں شار کیا گیاہے ،

وَمِنَ الْإِبِلِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْبَقَرِ اثْنَيْنِ 600

قر آن نے ان دونوں جانوروں کانام خاص طور پر اس لئے لیا کہ اونٹ یہود کے یہاں حرام تھا، اسی طرح بنی اسرائیل کے ایک طبقہ نے گائے کامجسمہ بناکر تعلیمات یہود سے الگ ہٹ کر اس کی پر ستش شروع کر دی تھی ،اس طرح اس کے یک گونہ نقد س کا احساس لو گوں میں پیدا ہو گیا تھا، جس کا تذکرہ قر آن پاک میں موجود ہے <sup>610</sup>، مفسرین نے لکھا ہے کہ سامری نے گائے کے بچہ کا بت بنایا تھا <sup>611</sup>، قر آن نے ان دونوں جانوروں کو حلال کر کے ان کی حرمت بھی ختم کی اور نقد س کا طلسم بھی چاک کر دیا۔

نیز احادیث سے بھی ذبیحۂ گاؤکا جو از ماتا ہے، حضرت جابر ؓ کی روایت ہے کہ: نَحَرَ رَسُولُ اللّهِ –صلی الله علیه وسلم– عَنْ نِسَائِهِ. وَفِی حَدِیثِ ابْنِ بَكْرِ

<sup>609 -</sup> الانعام: ١٣٨٢)

<sup>610 -</sup> سوره الاعراف: ١٣٨)

المتوفى - الدر المنثور في التأويل بالمأثورج  $\gamma$  ص  $\gamma$  ، المؤلف : عبد الرحمن بن أبو بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى : 911

عَنْ عَائِشَةَ بَقَرَةً فِي حَجَّتِهِ 612

ترجمہ: رسول اللہ صَلَّالِیْکِمِّ نے ججۃ الوداع کے موقعہ پر ازواج مطہر ات کی طرف سے اور بعض روایتوں کے مطابق حضرت عائشہ گی طرف سے گائے کی قربانی فرمائی

بلکہ عہد نبوت میں گائے کی قربانی کا عام رواج تھا،اور ایک گائے سات آدمی کی طرف سے کافی

مسمجھی جاتی تھی، حضرت جابر بن عبد اللہ اللہ کی روایت ہے:

فَنَذْبَحُ الْبَقَرَةَ عَنْ سَبْعَةٍ نَشْتَرِكُ فِيهَا 613

ترجمہ: کہ ہم سات آدمی کی طرف سے ایک گائے ذیج کرتے تھے۔

اس مضمون کی متعد دروایات و آثار کتب حدیث میں موجود ہیں ،البتہ جس تناظر میں گائے کے ذبیحہ کی اجازت دی گئی جبیبا کہ ابھی ذکر آیا،اس نے اس کو شعار اسلامی میں تبدیل کر دیا،اور یہ مخصوص اسلامی تہذیب کا حصہ بن گیا، چنانچہ حضور صَلَّى اللَّهِ عَلَیْ ایک موقعہ پر ارشاد فرمایا:

من صلى صلاتنا واستقبل قبلتنا وأكل ذبيحتنا فذلك المسلم الذي له ذمة الله وذمة رسوله فلا تحقروا الله في ذمته 614

ترجمہ:جو ہماری نماز پڑھے،ہمارے قبلہ کی طرف رخ کرے،اور ہماراذبیحہ کھائے تو وہ مسلمان ہے اور اسے اللہ اور رسول کا ذمہ حاصل ہے، پس اس ذمہ کونہ توڑو۔

 $<sup>^{612}</sup>$  - الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج  $^{\alpha}$   $^{\alpha}$   $^{\alpha}$   $^{\alpha}$   $^{\alpha}$   $^{\alpha}$   $^{\alpha}$   $^{\alpha}$   $^{\alpha}$  أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة : عدد الأجزاء : ثمانية أحزاء في أربع مجلدات )

 $<sup>^{613}</sup>$  - الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج  $^{613}$  مسلم ج  $^{613}$  مسلم بن الحجاج بن المسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة : عدد الأجزاء :  $^{613}$  ثمانية أحزاء في أربع مجلدات )

 $<sup>^{614}</sup>$  - الجامع الصحيح المختصر ج ١ ص ١٥٣ حديث نمبر: ١٨٥٣ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر: دار ابن كثير ، اليمامة - بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 - 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة - جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6

شار حین حدیث نے اس حدیث کی تشر تک کرتے ہوئے اکل ذبیحہ کو شعائر اسلام میں شار کیا ہے کہ جس طرح عبادات میں ہم مذہب کا ایک شعار ہو تا ہے ،اسی طرح اشیاء خور دونوش میں بھی ہر مذہب کا ایک ضعار اونٹ کا ایک خاص امتیاز ہو تا ہے ،اور انہی امتیازات سے مذہب کو پہچانا جا تا ہے ، مثلاً یہود مسلمانوں کا ذبیحہ (اونٹ ،اور ہنود گائے ) نہیں کھاتے ، تو جب تک ان شعائر کو انسان دل سے قبول نہ کر لے اور ان کا عملی اظہار نہ کرے وہ مؤمن نہیں ہو سکتا اور نہ اسے اللہ اور رسول کا ذمہ حاصل ہو سکتا ہے ،

اسی لئے حضرت عبداللہ بن سلام ؓ وغیرہ چنداہل کتاب صحابہ نے اسلام لانے کے بعد احتیاطاً اونٹ کا گوشت نہ کھانے کا ارادہ کیا، کہ اسلام میں واجب نہیں،اوریہود میں حرام تھا،لیکن قرآن کریم میں اس پر تنبیہ کی گئی اور اس طرح کے مخلوط اسلام یا مخلوط تہذیب کو مستر دکر دیا گیا۔

امدادالفتاویٰ میں یہ بحث تقریباً کیس (۲۱) صفحات میں ہے ،اور حضرت تھانوی ؓاور دیگر علماء نے پوری شدت کے ساتھ ذیبجہ گاؤیا کسی ایسے تہذیبی عمل سے دستبر دار ہونے کی مخالفت کی ہے جو گو کہ مذہب میں واجب نہیں ہے لیکن شعائر اسلامی کا حصہ ہے ،امداد الفتاویٰ میں جن اکابر علماء وفقہاء کے حوالے سے یہ رائے نقل کی گئی ہے ، یا جنہوں نے اس پر دستخط کئے ہیں ان کے اسماء گرامی یہ ہیں:

مرحضرت مولانا عبدالحی فرنگی محلی محلی محلی محلی محلی محلی محلی مولاناعبدالحلیم کسوی محلی محفرت مولانا انثرف علی تھانوی عبدالوہاب کسوی محفرت مولانا انبرف علی تھانوی محبدالوہاب محضوت مولانا انبرف علی تھانوی محضرت مولانا ابوالانوار محمد عبدالغفار الحنفی النقشبندی الاعظمی محضرت مولانا حبیب احمد الکیرانوی محضرت مولانا انوارالحق امر وہوی محضرت مولانا ظفر احمد تھانوی محضرت مولانا احمد حسن صاحب متلک عشرة کامله محضرت مولانا احمد حسن صاحب محضرت مولانا احمد حسن ماحب محضرت مولانا احمد حسن صاحب محضرت مولانا احمد حسن صاحب محضرت مولانا احمد حسن مولانا اخد حسن مولانا احمد حسن مولانا اخد حسن مولانا احمد حسن مولانا اخد مولانا اخد حسن مولانا اخد م

حمدة القاري شرح صحيح البخاري ج Y ص Y المؤلف : بدر الدين أبو محمد محمود بن أحمد العيني (المتوفى : 855هـ)

<sup>616 -</sup> امدادالفتاويٰ جست ۵۷۵ ت ۵۹۲ مطبوعه اداره تاليفات اولياء ديوبند

اتفاق ہوچکاہے۔

### نظریات باطلہ پر تنقید کے حدود

(۵) اسلام ایک سپا ند جب ہے، جس نے حق کو کھول کھول کربیان کیا ہے اور یہ بھی درست ہے کہ اس نے جھوٹے عقائد اور باطل نظریات کا طلسم بھی چاک کیا ہے، یہاں نفی اور اثبات دونوں ہیں، امر بالمعروف کی طرح نہی عن المنکر بھی ایک اہم ترین فریضہ ہے، اس لحاظ سے باطل افکار و نظریات کے خلاف تقید کرنے میں مضائقہ نہیں، بلکہ بعض او قات اس کے بغیر کام ہی نہیں چاتا، اگر سوال کا جو اب نہ دیا جائے تو یہ ایک طرح کی شکست سمجھی جاتی ہے، تقید و تر دید نظریاتی جنگ کالاز می حصہ ہے، اور ہتھیار کی جنگ سے نویہ ایک طرح کی شکست سمجھی جاتی ہے، تنقید و تر دید نظریاتی جنگ کالاز می حصہ ہے، اور ہتھیار کی جنگ سے زیادہ اس کی اہمیت ہے، یہ جسموں پر نہیں دلوں اور دماغوں پر یلغار کرتی ہے، یہ قریب سے نہیں دور سے وار کرتی ہے، اور یہاں فتح و شکست آج نہیں کل کے لئے ہوتی ہے، ایسے ہی موقعہ پر قر آن نے جدال کی اجازت کرتی ہے، اور یہاں فتح و شکست آج نہیں کل کے لئے ہوتی ہے، ایسے ہی موقعہ پر قر آن نے جدال کی اجازت دی ہے ۔

وَجَادِهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ 617

ترجمہ:ان کے ساتھ بہتر طریق سے جدال کرو۔

کاس کی ایک بہترین مثال عہد نبوت میں معرکہ احد میں دیکھنے میں آئی، مسلمانوں اور کافروں کے در میان ہتھیار کی جنگ کے بعد تھوڑی دیر کے لئے زبانی جنگ ہوئی، جس میں مسلمانوں کی طرف سے حضرت عمر بن الخطاب ٹے ابوسفیان (جو اس جنگ میں کافروں کے نما ئندہ تھے ) کے سوالوں کے مسکت جوابات دیئے، اور خود سر دوعالم مُثَالِثَائِم نے حضرت عمر کو جوابات تلقین فرمائے، کتب حدیث وسیر میں یہ واقعہ معروف ہے <sup>618</sup>

<sup>617 -</sup> النحل: 617

 $<sup>^{618}</sup>$  - الجامع الصحيح ج $^{90}$  المراكة ال

ہے اسی طرح ایک بار نجر ان کے عیسائیوں کا ایک و فد مدینہ منورہ رسول اللہ صَالِقَیْمُ کی خدمت میں حاضر ہوا اور آپ سے حضرت عیسیٰ کی الوہیت اور ابنیت پر مباحثہ کیا، آپ نے ان کو اطمینان بخش جو ابات دیئے، انہوں نے مسجد نبوی میں اپنے مذہب کے مطابق الٹی سمت نماز پڑھی، صحابہ نے رو کناچاہا مگر آپ نے رو کناچاہا مگر آپ نے رو کناچاہا میں وغیرہ میں تفصیلاً موجو دہے 619

ان دونوں مواقع پر نبی کریم مَثَلَّاتُیْرِ مَن صبر وسکون ،متانت و سنجیدگی اور حسن اخلاق کا مظاہرہ فرمایا،اور مسلمانوں کو بھی اس کی تلقین فرمائی،وہ تنقید و مناظرہ کے لئے مثالی لائحۂ عمل ہے،حضور مُثَالِّیْرِ مِن کے طرز عمل، معاملہ کی فہم اور جو اب کے لئے الفاظ اور جملوں کے انتخاب سے تنقید کے حدود و آ داب پر روشنی پڑتی ہے،اسی چیز کو قر آن مجادلۂ احسن کہتا ہے۔ تنقید کے وہ نکات جو طرز نبوت سے مستفاد ہیں، یہ پر روشنی پڑتی ہے،اسی چیز کو قر آن مجادلۂ احسن کہتا ہے۔ تنقید کے وہ نکات جو طرز نبوت سے مستفاد ہیں، یہ پیں:

ہے میں اصل نکتہ سے انحراف نہ کیا جائے۔
 کسی کی ذاتیات پر حملہ نہ کیا جائے۔

🖈 جبر کاطریق اور جار حانه رویه اختیار نه کیا جائے۔

الب ولہجہ میں متانت وشائشتگی کالحاظ رکھا جائے ، اور طعن و تشنیع سے گریز کیا جائے۔
 ﴿جواب برائے جواب میں بھی کوئی غیر حقیقی بات زبان سے نہ زکالی جائے۔

۔ ☆ فریق مخالف کی اشتعال انگیز کاروائی کے باوجود تخمل اختیار کیا جائے۔

🖈 فریق مخالف کی شخصیات اور مذہبی جذبات و تصورات کا ہر ممکن احترام کیا جائے۔

وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6 مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا ، السيرة النبوية  $\mathbf{r} = \mathbf{r} = -1$  من  $\mathbf{r} = \mathbf{r} = -1$  الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي (المتوفى :  $\mathbf{r} = -1$  الروض الأنف  $\mathbf{r} = -1$  من  $\mathbf{r} = -1$  المؤلف : أبو القاسم عبد الرحمن بن عبد الله بن أحمد السهيلي (المتوفى :  $\mathbf{r} = -1$  من  $\mathbf{r} = -1$ 

کے نظریاتی اختلاف ذاتی مراسم اور باہمی تعلقات پر انز انداز نہ ہو اور ہر طرح حسن اخلاق اور ہر انتخاب کے نظریاتی و میں اخلاق اور بشاشت کا مظاہر ہ کیاجائے وغیر ہ۔

اگر تنقیدات میں ان حدود کی رعایت نہ برتی جائے، تو وہ تنقید نہیں نزاع، اور بحث نہیں سب وشتم بن جائے گی، جس سے قرآن کریم نے حکمت آمیز لہجے میں منع کیاہے، کہ اس سے کوئی نفع ہونے کے بجائے منفی ردعمل پیدا ہو تاہے، اور بسااو قات انسان اس نفسیات سے اس درجہ مغلوب ہوجا تاہے کہ وہ خود بھی نہیں جانتا کہ اس کا تیر ہدف کن کن لوگوں کو شکار کررہاہے، علامہ آلوسی نے کہ میں نے بہت مرتبہ شیعہ سن کی بحث میں جاہل سنیوں کو دیکھا ہے کہ جب شیعہ حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت عمر کی شان میں گناتے ہیں توجاہل سنی ان کے جواب میں حضرت علی نے لئے نازیبا کلمات استعال کرنے گئے ہیں، (معاذ اللہ) 620

یہ فدہبی مباحثات کی جھوٹی نفسیات ہیں جو تنقید و بحث کے حدود وآداب سے ناوا قفیت کی بناپر بیدا ہوتی ہیں ،اسی لئے قرآن نے اس طرح کی تنقیدوں پر روک لگائی ،اور کہا کہ جولوگ دیگر اقوام کے مذہبی جذبات کا احترام نہیں کرتے ،رد عمل کی بنیاد پر اسلامی شخصیات یا عقائد کے خلاف فریق مخالف کی جانب سے جو بھی منفی کاروائیاں ہوں گی یہ لوگ اس کے ذمہ دار قرار پائیں گے ،اس لئے کہ ہم جس چیز کو غلط سمجھتے ہیں ضروری نہیں کہ دوسرے بھی اسے غلط سمجھیں ،ایسے لوگوں کے لئے معارضانہ طریق کے بجائے داعیانہ طریق زیادہ مؤثر ثابت ہوتا ہے:

وَلا تَسُبُّوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهَ عَدْوًا بِغَيْرِ عِلْمٍ كَذَالِكَ زَيَّنَالِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمْ ثُمَّ إِلَى رَهِّمْ مَرْجِعُهُمْ فَيُنَبِّئُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ كَذَالِكَ زَيَّنَالِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمْ ثُمَّ إِلَى رَهِّمْ مَرْجِعُهُمْ فَيُنَبِّئُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ 621

<sup>620 -</sup> روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني ج ۵ ص ۱۳۷۳ لمؤلف : شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الألوسي (المتوفى : 1270هـ)

<sup>(108:</sup> الانعام - 621

ترجمہ: اللہ کے سواجن معبودوں کو یہ پکارتے ہیں، ان کو گالیاں نہ دو کہ وہ بھی اللہ کو زیادتی کرتے ہوئے جہالت کی بنیاد پر گالیاں دینے لگیں، اسی طرح ہر جماعت کے لئے ان کے اعمال کو ہم نے خوبصورت بنادیا ہے، آخر ان کو اپنے رب کی طرف لوٹنا ہے، پھر اللہ ان کو بتائے گاجو یہ کرتے تھے۔

اس آیت کے پس منظر کے بارے میں مفسرین نے حضرت قادہ آکے حوالے سے نقل کیا ہے کہ مسلمان بتوں کو گالیاں دیتے ،اللہ پاک نے مسلمانوں کو متنبہ کیا کہ اس طرح اللہ کو گالیاں سنوانے والے خودتم ہو،ایک روایت حضرت ابن عباس سے نقل کی گئی ہے کہ کہ اس طرح اللہ کو گالیاں سنوانے والے خودتم ہو،ایک روایت حضرت ابن عباس سے نقل کی گئی ہے کہ کفارنے حضور مَلَی گُلُیوُم سے کہا کہ آپ ہمارے بتوں کو برا بھلا کہنے سے بازآ جائیں ورنہ ہم آپ کے اللہ کو برا بھلا کہیں گے،اس پریہ آیت نازل ہوئی 622

اس طرح کے مواقع پر جو نتائج سامنے آتے ہیں اس کی ذمہ داری خود مسلمانوں پر بھی عائد ہوتی ہے۔

اسی طرح کے حساس معاملے کی ایک مثال حدیث پاک میں آئی ہے، جس سے زیر بحث مسکلہ پر بھی روشنی پڑتی ہے، حضرت عبداللہ بن عمر واسے مر وی ہے کہ:

قال رسول الله صلى الله عليه و سلم (إن من أكبر الكبائر أن يلعن الرجل والديه). قيل يا رسول الله وكيف يلعن الرجل والديه ؟ قال (يسب

 $<sup>^{622}</sup>$  - تفسير القرآن العظيم ج ٣ ص ٣١٥ المؤلف : أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي (المتوفى : 774 المحقق : سامي بن محمد سلامة الناشر : دار طيبة للنشر والتوزيع الطبعة : الثانية 1420ه – 1999 م عدد الأجزاء : 8، الدر المنثور في التأويل بالمأثور ج 100 المؤلف : عبد الرحمن بن أبو بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى : 110ه)

الرجل أبا الرجل فيسب أباه ويسب أمه فيسب أمه

ترجمہ: رسول اللہ صَلَّا اللَّهُ عَلَیْدِ مِن اللهِ صَلَّا اللَّهُ صَلَّا اللهِ عَلَیْدِ مِن اللهِ عَلَیْ اللهِ اللهُ اللهِ المُلاَلِّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلاءِ اللهِ المُلاءِ اللهِ اللهِ

قر آن کے مطابق تنقید میں منفی طریق کار اختیار کرناخود اسلام اور ملت اسلامیہ کوبالواسطہ نقصان پہونچانے کے متر ادف ہے،علاء اور مفسرین نے لکھاہے کہ قر آن کریم کی بیہ نص محکم ہے اور ملت اسلامیہ کے لئے یہ حکم آج بھی بدستور باقی ہے:

وحكْمُها على كلِّ حال باقٍ في الأمة ، فلا يحلُّ لمسلمٍ أَنْ يتعرَّض إلى ما يؤدِّي إلى سبِّ الإسلام أوالنبيِّ صلى الله عليه وسلم ،أو الله عزَّ وجلَّ وعبَّرعن الأصنام بالذين،وهي لاتَعْقِلُ ، وذلك على معتقدِ الكَفَرة فيها 624 كسى مَدْب مِين موجود حقائق كو نقل كرنابرانهين ہے،بلكہ تحقير آميز انداز مين بيان كرنابرا ميں ماجود حقائق كو نقل كرنابرانهيں ہے،بلكہ تحقير آميز انداز مين بيان كرنابرا ہے 625

اسی آیت سے سد ذرائع کا اصول نکلاہے ، لینی جو چیز سبب معصیت بنے وہ بھی معصیت ہے گو کہ فی الواقع وہ معصیت نہ ہو بلکہ کار طاعت ہو ،البتہ ابن العربی وغیر ہ کئی علماء نے صراحت کی ہے کہ بیہ حکم

<sup>623</sup> - الجامع الصحيح المختصر ج 0 ص 0.777 مريث تمبر 0.0777 المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة 0.077 الطبعة الثالثة ، 0.077 0.077 الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة 0.077 الطبعة دمشق عدد الأجزاء : 0.077 مع الكتاب

<sup>624 -</sup> الجواهر الحسان في تفسير القرآن ج 1 ص ٣٩٣ المؤلف : أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن مخلوف الثعالبي (المتوفى : 875هـ ،الجامع لأحكام القرآن ج ٧ ص ١٦ المؤلف : أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي (المتوفى : 671هـ) المحقق : هشام سمير البخاري الناشر : دار عالم الكتب، الرياض، المملكة العربية السعودية ،الطبعة : 1423هـ/ 2003م)

<sup>625 -</sup> روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني ج 5 ص 4٧٥ المؤلف : شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الألوسي (المتوفى : 1270هـ)

صرف مباحات کے لئے ہے، مثلاً معبودان باطل پر تنقید کرناواجب نہیں ہے، جائز ہے اور باعث تواب ہے ، لیکن اگر اس سے ضرر کا اندیشہ ہو تو بیہ کار خیر ملتوی رکھا جائے گا، لیکن اگر کسی فرض کی انجام دہی میں کوئی فتنہ پیدا ہو تو فتنہ کے خوف سے فرض کو ترک نہیں کیا جائے گا۔ 626

مشتر کہ ساجی مسائل پر دیگر اہل مذاہب کے ساتھ اشتر اک

(۲) مشتر کہ ساجی مسائل جیسے غربت، کرپشن، بے حیائی، عور توں، مز دوروں اور عمر دراز لوگوں کے ساتھ زیادتی وغیرہ پر دیگر اہل مذا ہب کے ساتھ مذاکرات میں اشتر اک درست ہے، اوران چیزوں کے خاتمہ یااصلاح کے لئے مشتر کہ جدوجہد کی جاسکتی ہے، اس لئے کہ:

ہدردی اور بھلائی کے کام ہیں اور قر آن کریم نے نیکی اور بھلائی کے کام ہیں اور قر آن کریم نے نیکی اور بھلائی کے کاموں میں تعاون کا حکم دیاہے،خواہ اس کا تعلق دوست جماعت سے ہویاد شمن سے:

وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ أَنْ صَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحُرَامِ أَنْ تَعْتَدُوا وَتَعَاوَنُواعَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَاتَّقُوااللَّهَ إِنَّ اللَّهَ وَتَعَاوَنُواعَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَاتَّقُوااللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُالْعِقَابِ627

﴿ نِي كريم مَنَّا عَلَيْهِمْ نِبوت سے قبل بھی خدمت انسانی کے ان کاموں سے خصوصی دلچینی رکھتے تھے، جبیبا کہ ام المؤمنین حضرت خدیجة ﷺ کے ان الفاظ سے اندازہ ہو تا

: \_\_\_

<sup>626 -</sup> والتربالا، إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم ج٢ ٣١٣ المؤلف: أبو السعود العمادي محمد بن محمد بن مصطفى (المتوفى: 982هـ، أحكام القرآن ج ٢ ص ٢٢٢ المؤلف: القاضي محمد بن عبد الله أبو بكر بن العربي المعافري الاشبيلي المالكي (المتوفى: 543هـ) المحقق: علي محمد البجاوي الناشر: دار إحياء الثراث العربي بيروت لبنان الطبعة: الطولى ، الجامع لأحكام القرآن ج ٧ ص ١٢ المؤلف: أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي (المتوفى: 671هـ) المحقق: هشام سمير البخاري الناشر: دار عالم الكتب، الرياض، المملكة العربية السعودية الطبعة: 1423هـ/ 2003م)

<sup>627 -</sup> المائدة: ٢

إنك لتصل الرحم وتصدق في الحديث و تحمل الكل وتقري الضيف و تعين على نوائب الحق<sup>628</sup>

ہے عہد نبوت میں اس کی بہترین مثالیں حلف الفضول ، تجدید حلف خزاعہ اور میثاق مدینہ وغیرہ موجود ہیں ، جن میں مختلف اقوام اور قبائل نے چند مشتر کہ ساجی اور سیاسی مسائل پر معاہدے کئے تھے ، ان میں غریبوں اور مظلوموں کی مد د ، ظالموں کا مقابلہ اور بر ائیوں کا خاتمہ وغیرہ جیسے مسائل بھی شامل تھے 629 گذشتہ صفحات میں اس پر تفصیل ہے گفتگو آن چکی ہے۔

دیگر اہل مذاہب کے ساتھ سیاسی اشتر اک

(2) جمہوری ممالک میں سیاسی حصہ داری کی بڑی اہمیت ہے ،اگر مسلمان اس میں اپناکر دار ادانہ کریں تو کئی محاذوں پر وہ بر ادران وطن سے بہت بیچھے رہ جائیں گے ،اور جس ملک میں مختلف قومیتوں کے لوگ رہتے ہوں وہاں کسی ایک قوم کا تنہا اپنے بل بوتے سیاسی استحکام حاصل کرنا آسان نہیں ہے ،ایسے حالات میں دیگر اہل مذاہب کی سیاسی جماعتوں سے اشتر اک عمل کیا جاسکتا ہے ،بشر طیکہ:

ا- یہ عام مسلمانوں کے مفادمیں ہو۔

۲-مسلمان مشتر که بنیادوں پر مساوی حیثیت سے اس میں شریک ہوں۔ ۳- مٰداکرہ کی کوئی شق خلاف شرع نہ ہو۔

سم-اس سے اسلام یا مسلمانوں کی خفت یا توہین نہ ہوتی ہو اوران کا قومی اور ملی و قار مجر وح نہ ہو۔

<sup>628 -</sup> الجامع الصحيح ج 1 ص 4 حديث نمبر 3: المؤلف 3: محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر 3: دار ابن كثير 3: اليمامة 3: بيروت الطبعة الثالثة 3:

 $<sup>^{629}</sup>$  -(سنن البيهقي الكبرى ج  $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{7$ 

۵-کسی غیر مذہب کو بحیثیت مذہب اس مذاکرہ سے قوت نہ یہو پختی ہو۔

اس کے لئے درج ذیل دلائل سے استشہاد کیا جاسکتا ہے:

کینتاق مدینہ – رسول اللہ مُنگانِیَّا مے مدینہ یہونچ کر چند انسانی اور ساجی بنیادوں پر مدینہ کے قبائل سے معاہدہ فرمایا جن میں شدت پسندیہود بھی شامل تھے، قصہ معروف ہے۔

ک صلح حدید یہ کاواقعہ بھی اس سلسلے میں بڑامشدل ہے جس میں حضور صَلَّی عَلَیْوَ مِنْ اللہِ اللہِ اللہِ اللہِ اللہ کے قبائل سے معاہدہ فرمایا،اور قر آن کریم نے اسے فتح مبین قرار دیا۔

🛠 حضور صَالًى عَيْرِم نے مختلف مواقع پر بنو نظیر ، بنو قینقاع ، اور بنو قریظہ وغیر ہ سے معاہدات فرمائے <sup>630</sup>

﴿ قرآن كَى نَاهُ مِيْنَ غَيْرِ مسلمول سے زیادہ قربت پیندیدہ نہیں ہے الایہ كہ دفع ضرر کے لئے یہ قربت اختیار كی جائے یعنی قربت مسلمانوں کے قومی مفاد میں ہو تو گنجائش ہے، دیکھئے آیت كريمہ:

لَا يَتَّخِذِ الْمُؤْمِنُونَ الْكَافِرِينَ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللَّهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَنْ تَتَقُوا مِنْهُمْ تُقَاةً وَيُحَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ وَإِلَى

فليْسَ مِنَ اللهِ فِي شَيْءٍ إِلاَّأَن تَتَّقُوا مِنْهُمْ تَقَاةً وَيَحَذِرُكُمُ اللهُ نَفسَهُ وَإِلَى اللهِ الْمَصِيرُ 631

اکثر فقہاءنے غیر مسلموں سے سیاسی اتحاد کو مسلمانوں کے عمومی مفاد کے ساتھ مشروط قرار

دیاہے:

وَإِذَارَأَى الْإِمَامُ أَنْ يُصَالِحَ أَهْلَ الْحُرْبِ أَوْ فَرِيقًا مِنْهُمْ وَكَانَ فِي ذَلِكَ مَصْلَحَةٌ لِلْمُسْلِمِينَ فَلَا بَأْسَ بِهِ632

<sup>630 -</sup> احكام القر آن جساص ٨٦، الوثائق السياسية دُّا كُثر محمد حميد الله حيد رآباديُّ: ص ٢٧٣-٢٧٣

<sup>&</sup>lt;sup>631</sup>- آل عمران -<sup>631</sup>

<sup>632 -</sup> الهداية شرح بداية المبتدي ج ٢ ص ١٣٨ أبي الحسن علي بن أبي بكر بن عبد الجليل الرشداني المرغياني سنة الولادة 511ه/ سنة الوفاة 593هـ الناشر المكتبة الإسلامية

خیالات متصادم نہ ہوں ،ان کے مقابلے میں ایسی جماعت کے ساتھ اتحاد کرنا ہر گر جائز نہ ہو گاجو اسلام اور مسلمانوں کے بارے سخت گیر اور متشد دانہ نظریات رکھتی ہو ،البتہ سخت جماعت اگر اپنے سیاسی منشور سے متصادم نظریات خارج کرنے اور صرف مشتر کہ مسائل پر اتحاد کے لئے آمادہ ہو اور ملک میں کوئی نسبتاً اعتدال پند جماعت موجود نہ ہو اور اس کے ساتھ اشتر اک کئے بغیر مسلمانوں کے سیاسی یا ساجی استحکام کی کوئی صورت موجود نہ ہو ،مسلمانوں کا اس کے ساتھ اشتر اک بحیثیت نہ ہب اس کے فروغ کا باعث نہ بنے ، نیز مسلمانوں کے قومی اور ملی و قار پر کوئی آئی نہ آئے تو الیسی جماعت سے بھی سیاسی تعاون عمل کی بدرجۂ مجبوری گنجائش ہوگی ،اس کا ماخذوہ آیت کریمہ ہے جس میں اہل کتاب کو مشتر کہ بنیادوں پر اتحاد کی دعوت دی گئی ہے :

قُلْ یَا أَهْلَ الْکِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَیْنَنَا وَبَیْنَکُمْ الْآیة 633 ترجمہ: "اے اہلِ کتاب آو ایک الیی بنیاد پر جمع ہو جاؤجو ہمارے اور تمہارے

در میان مشترک ہے "۔

جَبَه ان میں یہود بھی تھے، اور یہود کی اسلام دشمنی پر خود قر آن نے مہر لگادی ہے۔ لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا الآية 634 ترجمہ: "بقیناتم کو (عملی زندگی میں) مسلمانوں کے سب سے بدترین دشمن یہود اور مشرکین ملیں گے"۔

اس کے باوجود خود نبی کریم صَلَّا الْاَیْمِ نِی ان کو میثاق مدینہ میں شامل فرمایا، گو کہ مدینہ منورہ میں حضور صَلَّا اللّٰهِ کی حیثیت ایک بالا دست قوت کی تھی، لیکن کتاب اللّٰہ کے عموم سے حالت مغلوبی میں بھی اس سے استفادہ کی گنجائش ہے ، بشر طیکہ مسلمان کم از کم مساوی حصہ دار کی حیثیت سے ان کے ساتھ شریک ہوں اور مذکورہ بالا شر اکط کی شکیل ہوتی ہو۔

<sup>633 -</sup> آل عمران: ٦٣

<sup>634 -</sup> المائدة: ٨٢)

### سیاسی اتحاد کے لئے مسلمانوں کے غلبہ کی قید ضروری نہیں

ایک خیال یہ ہے کہ اتحاد کے جواز کے لئے غلبہ کی قید ضروری ہے، لینی اگر مسلمان حالت مغلوبی میں کسی طاقتور سیاسی جماعت کے ساتھ اتحاد کریں یا مذاکرات کی میز پر بیٹھیں تو یہ جائز نہیں، بلکہ اس صورت میں مساویانہ حیثیت سے بھی اتحاد ناجائز ہے، کہ یہ اسلام اور مسلمانوں کی توہین ہے۔۔۔۔ نیزیہ اس حدیث کے خلاف ہے:

"الاسلام يعلو ولا يعلى "635

ترجمہ:اسلام ہمیشہ سربلندر ہتاہے اس پر کسی کو برتری حاصل نہیں ہوسکتی۔

متعدد فقہی عبارات سے بھی اس موقف کی تائیر ہوتی ہے جن میں کفار سے استعانت کوغلبۂ اسلام ومسلمین کے ساتھ مشر وط کیا گیا ہے ، مثلاً:

اذاكان حكم الاسلام هو الظاهر الغالب الخ636

بلاشبہ ہمارے فقہاء کا بیہ معروف نظر بیہ ہے جو تقریباً تمام کتب فقہ میں مذکورہے حالا نکہ فقہاء نے اضطرار اور ضرورت کی صور توں کا استثنا کیاہے <sup>637</sup>۔

لیکن اس فقہی نظریہ کے تعلق سے ہمیں چند بنیادی باتوں کو نظر انداز نہیں کرناچاہئے:

 $<sup>^{635}</sup>$  - سنن البيهقي الكبرى ج 6 ص  $^{205}$  حديث نمبر  $^{11935}$  المؤلف : أحمد بن الحسين بن علي بن موسى أبو بكرالبيهقي الناشر : مكتبة دارالباز – مكة المكرمة ،  $^{1414}$  –  $^{1994}$  تحقيق : محمد عبد القادر عطا عدد الأجزاء  $^{10}$ 

<sup>636 -</sup> مبسوط للسرخسي في م اص ١٣٨

<sup>637 -</sup> بدائع الصنائع للكاسانيُّ ج ك ص ا • ا

کوں تک سے تشبیہ دینے سے بھی نہیں بھی اس ان اللہ اللہ اس الے اس وقت آج کی مشکلات کا اندازہ نہیں کیا جاسکتا تھا، اور نہ اس وقت کی تمام جزئیات کو من وعن آج منطبق کیا جاسکتا ہے،۔۔۔اس لئے فقہاء نے جو اضطرار کی اصطلاح استعال کی ہے اس میں تھوڑی توسیع کر کے ضر ورت کو بھی اس میں شامل کیاجانا چاہئے۔

یہی وجہ ہے کہ فقہاء حنفیہ نے اس کو بالکلیہ شجر ممنوعہ قرار نہیں دیا ہے، بلکہ مشکل حالات میں بدرجۂ مجبوری غلبہ کی شرط کے بغیر بھی غیر مسلموں سے استعانت کی بحرابت گنجائش دی ہے، کرابت کی تعبیر ظاہر کرتی ہے کہ اگر قوم ابتما عی وجود و بقاکی شکش سے دوچار ہو تو یہ کراہت قابل مخل ہے:

تعبیر ظاہر کرتی ہے کہ اگر قوم ابتما عی وجود و بقاکی شکش سے دوچار ہو تو یہ کراہت قابل مخل ہے:

والذی روی أن النبی صلی اللہ علیہ وسلم یوم أحد رأی کتیبة حسناء قال : إنا لا قال : من ہؤلاء فقیل : یہود بنی فلان حلفاء ابن أبی فقال : إنا لا نستعین بمن لیس علی دینناتا ویلہ أنهم کانوا اُہل منعة وکانوا لا یقاتلون تحت رایة رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وعندنا إذا کانوا بھذہ الصفة فإنه یکرہ الاستعانة بھم 639

ﷺ ثانیاً-اس مسکہ پر ہمارے گئے زیادہ مرکز توجہ وہ ہدایات وواقعات ہیں جو مسلمانوں کے عہد غلبہ کی نہیں بلکہ عہد مغلوبیت کی نمائند گی کرتے ہیں، مثلاً:

کے حلف الفضول جس میں نبی کریم صُلَّاتِیْتُم نے قبل ازبعثت شرکت فرمائی ،اور جس کی شخسین کرتے ہوئے آپ نے ارشاد فرمایا کہ:

لو دعیت بہ لاجبت640

ظاہر ہے کہ اس معاہدہ میں تمام قبائل نے مساویانہ شرکت کی تھی، کسی فریق کو بالا دستی حاصل نہیں تھی، حضور صَلَّى اللَّهِ عِلَمُ اس مساویانہ شرکت کی دعوت قبول کرنے پر آمادہ ہیں۔

اسی طرح صلح حدیبیہ مسلمانوں کی طرف سے بظاہر ایک مغلوبانہ مصالحت تھی،لیکن

<sup>638 -</sup> مبسوط للسرخسيُّ ج • اص ١٣٨

 $<sup>^{639}</sup>$  - شرح السير الكبير للسرخسى ج  $^{9}$  ص  $^{9}$ 

<sup>640 -</sup> طبقات ابن سعدج اص ۱٠٤

مسلمانوں کے سامنے اس کے سوا کوئی چارۂ کار نہیں تھا اور بیہ صلح برائے صلح نہیں بلکہ اس میں بہت سی ایسی اقد امی د فعات بھی تھیں جو فتح مبین کا پیش خیمہ ثابت ہوئیں۔

ہے مسلمانوں کے قیام حبشہ کے دوران نجاشی کے خلاف ایک بغاوت کی استیصالی مہم میں رفقاء صحابہ کے مشورہ سے حضرت زبیر ﷺ نے شرکت فرمائی، جس کی وجہ سے مؤر خین کے مطابق نجاشی کی نگاہ میں ان کی وقعت کافی بڑھ گئی تھی، یہ بجائے خود ایک بہت بڑی بنیاد ہے ،۔۔۔۔علاوہ ازیں اس واقعہ کی سب سے مستند اور چیثم دیدراوی ام المؤمنین حضرت ام سلمہ ؓ ہیں جو اس وقت حضرت ابوسلمہ ؓ کے نکاح میں تھیں، وہ مسلمانوں کے مشکل حالات کی نشاندہی کرتے ہوئے فرماتی ہیں کہ اس قدر غم انگیز اور مشکل لمحہ کبھی ہماری زندگی میں نہیں آیا، ہمیں اس بات کا اندیشہ تھا کہ حبشہ کا نیا سربراہ نہ معلوم ہمارے ساتھ کیا سلوک کرے زندگی میں نہیں آیا، ہمیں اس بات کا اندیشہ تھا کہ حبشہ کا نیا سربراہ نہ معلوم ہمارے ساتھ کیا سلوک کرے ، لینی ہماری جماعتی زندگی کے وجو د و بقاکا سوال تھا 641

حضرت ام سلمہ ؓ ان غم انگیز لمحات کو تبھی فراموش نہ کر سکیں ، ظاہر ہے کہ حضور صَالَّا اَلِّمْ کی فراموش نہ کر سکیں ، ظاہر ہے کہ حضور صَالَّا اِللَّهُ کُمْ کی زوجیت میں جانے بعد انہوں نے اس واقعہ کا ذکر آپ صَالَّا اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اللہِ عَلَى نکیر کے بغیر نقل کرتی ہوں کے استناد میں اضافہ کرتا ہے

🖈 فقهاء نے اس واقعہ کے تحت دواخمالات کاذکر کیاہے:

ا-ممکن ہے نجاشی اس وقت تک مسلمان ہو چکا ہو۔

۲-دوسر ااحتمال ہیہ ہے کہ مسلمانوں کے سامنے اس کے سواکوئی چارہ کارنہ رہاہو، یعنی مسلمانوں نے بیہ فیصلہ انتہائی مشکل حالات میں کیاہو، اور بیہ نکتہ فقہاء نے بیجاطور پر حضرت ام سلمہ ؓ کے مذکورہ بالابیان سے سمجھاہے:

فبظاهر هذا الحديث يستدل من يجوز قتال المسلمين مع المشركين تحت رايتهم و لكن تأويل هذا من وجهين عندنا أحدهما: أن النجاشي كان مسلماً يومئذ كما روي فلهذا استحل الزبير القتال معه والثاني: أنه لم

<sup>641 -</sup> الروض الأنف ج2 ص 114 المؤلف: أبو القاسم عبد الرحمن بن عبد الله بن أحمد السهيلي (المتوفى: 581هـ)

يكن للمسلمين يومئذ ملجأ غيره على ما روي عن أم سلمة رضي الله تعالى عنها قالت: لما اطمأننا بأرض الحبشة فكنا في خير دار عند خير جارنعبدربناإلى أن سارإلى النجاشي عدوله فمانزل بناقط أمرعظيم منه 642

ہے۔ کہ انہوں نے فرعون کی بالاد ستی میں کام کرنے کو جون نے بالاد ستی میں کام کرنے کو چول فرمایا جس کو قر آن نے بلا نکیر نقل کیاہے،علامہ ابن تیمیہ لکھتے ہیں:

وكذلك يوسف الصديق كان نائباً لفرعون مصر وهووقومم مشركون وفعل من العدل والخير ماقدر عليه 643

کے لئے ہیں، اگر کسی ایک زمانہ کے بہت سے قوانین زمانۂ قوت سے وابستہ ہیں جبکہ کئی قوانین زمانۂ ضعف کے لئے ہیں، اگر کسی ایک زمانہ کے قانون کو دوسرے زمانہ کے پس منظر میں دیکھاجائے گا تو یقیناً دشواریاں اور غلط فہمیاں پیدا ہونگی، اس کی ایک مثال ہے ہے کہ غزوۂ احزاب کے موقعہ پر مسلمانوں کی کمزوری دیکھتے ہوئے رسول اللہ مثال با بعضان سے مدینہ کی ایک تہائی پیداوار دینے کا معاہدہ فرمایا، جو حملہ آور کفری طاقت کو توڑنے کے لئے بظاہر ایک مغلوبانہ حکمت عملی تھی، لیکن صحابہ (حضرت سعد بن عبادہ اُور حضرت سعد بن عبادہ اُوں کے سعد بن معاہدہ منسوخ فرمادیا 644

شرح السير الكبير ميں ہے:

وقد هم رسول الله صلى الله عليه وسلم بذلك حين أحس الضعف ببعض المسلمين يوم الخندق فلما أحس بهم القوة كما قاله السعدان رضي الله عنهماامتنع منه فصارذلك اصلاً في الجوازعندالخوف على ذراري المسلمين 645

<sup>194 -</sup> شرح السير الكبير للسرخسى ج  $^{642}$ 

<sup>643 -</sup> وظيفة الحكومة الاسلامية صسا

<sup>644 -</sup> طبقات ابن سعدج ٢ ص ٥٣،٥٢

<sup>645 -</sup>شرح السير الكبير للسرخسي ج م ص ١٣٣

### مذاکرات میں اگر خواتین نمائندے بھی شریک ہوں

(۸) دوسرے اہل نداہب سے فداکرات کے وقت اگر نمائندگی کے لئے خوا تین شریک ہوں، یا اسٹیج پر بحیثیت مقرر موجو دہوں، تو مسلمانوں کی فد ہبی نمائندگی کرنے والوں کو کیا طرز عمل اختیار کرنا چاہیے ؟ یہ اس دور کا بہت حساس مسلہ ہے اس لئے کہ بے پر دگی اور صنفی اختلاط کے اس دور میں اکثر اہل مذاہب نے پر دہ کو اپنے نظام سے خارج کر دیا ہے، یہ مسلمانوں کے لئے بہت آزمائشی مقام ہے، خاص طور پر مذہبی طبقہ کے لئے ،اس لئے کہ اس کا ہر عمل مذہب کے آئینے میں دیکھا جائے گا، اور وہ مسلمانوں کے لئے بھی مثال ،۔۔۔۔اس معاطع میں میر البنا خیال یہ ہے کہ کم از کم مسلمانوں کو اس معاطع میں سپر انداز نہیں ہونا چاہئے، اس لئے کہ قر آن وحدیث اور خیر القرون میں کہیں مسلمانوں کو اس معاطع میں سپر انداز نہیں ہونا چاہئے، اس لئے کہ قر آن وحدیث اور خیر القرون میں کہیں کہی غاطر اسلام کے مذہبی تصورات اور معروف نظریات کو نظر انداز نہیں کیا جاسکتا، میری رائے میں ایس میں مسلمانوں کے مذہبی طبقہ کو ہر گزشر کت نہیں کرنی چاہئے، اس لئے کہ یہ معصیت کے ساتھ جالس میں مسلمانوں کے مذہبی طبقہ کو ہر گزشر کت نہیں کرنی چاہئے، اس لئے کہ یہ معصیت کے ساتھ اشتر اک ہو گا، اور معصیت والی محفلوں میں مذہبی قائدین کا اختیار ورضا کے ساتھ شریک ہونا مناسب نہیں اسلے میں بعض آیات واحادیث اور آثار سلف سے استیاس کیا جاسکتا ہے: اس سلسطے میں بعض آیات واحادیث اور آثار سلف سے استیاس کیا جاسکتا ہے:

قرآن کریم میں اللہ والوں کی صفات بیان کی گئی ہے:

وَالَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ الزُّورَ وَإِذَا مَرُّوا بِاللَّغْوِ مَرُّوا كِرَامًا 646

ترجمہ: یہ جھوٹ کی جگہوں پر نہیں جاتے ،اور جب کسی لغوچیز کے پاس سے گذرتے ہیں تو نثر یفانہ گذر جاتے ہیں،(یعنی اس کی طرف رخ بھی نہیں کرتے)۔

الزور کی تفسیر مفسرین نے شرک یافسق وفجور کے مقامات سے کی ہے ، محمد بن حنفیہ نے لہو ولعب

<sup>72:</sup> الفرقان - 646

کی محفلوں کواس کامصداق قرار دیاہے <sup>647</sup>

قرآن كريم ميں ايك اور مقام پر ارشادہ:

وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ آيَاتِ اللَّهِ يُكْفَرُ هِمَا وَيُسْتَهْزَأُ هِا فَكُنْ نَزَّلَ عَلَيْهِ إِنَّكُمْ إِذَّامِثْلُهُمْ إِنَّ اللَّهَ هِافَلاَتَقْعُدُوامَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُوافِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ إِنَّكُمْ إِذَّامِثْلُهُمْ إِنَّ اللَّهَ هَافَلاَتَقْعُدُوامَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُوافِي حَدِيثٍ عَيْرِهِ إِنَّكُمْ إِذَّامِثُلُهُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلَيْهِ اللَّهُ الْمُنَافِقِينَ وَالْكَافِرِينَ فِي جَهَنَّمَ جَمِيعًا 648

ترجمہ: اللہ پاک نے تم پر کتاب میں نازل کیا ہے جب تم سنو کہ اللہ کی آیات کے ساتھ کفرواستہزاء کیا جارہا ہے توان کے ساتھ مت بیٹھو، جب تک کہ وہ دوسری بات نہ شروع کر دیں، ورنہ تم انہی کے مثل ہو جاؤگے ، بے شک اللہ پاک منافقوں اور کافروں کو جہنم میں جمع کرنے والے ہیں۔

اس آیت کی تفسیر میں حضرت ابن عباس ؓ کے حوالے سے منقول ہے کہ اس میں ہر بدعت اور منکر شامل ہے بعنی مسلمانوں کو بدعات و منکرات والی مجالس میں بیٹھنا درست نہیں <sup>649</sup>

ابازار گرم تھاتو کے باس سے گذرہے، جہاں لہولعب کا بازار گرم تھاتو کے باس سے گذرہے، جہاں لہولعب کا بازار گرم تھاتو خاموشی سے گذرگئے،اوراس کی طرف رخ بھی نہ کیا،اللّٰہ کے نبی صَلَّیْ اللّٰہِ نے ارشاد فرمایا:

لقد أصبح ابن مسعود وأمسى كريما"650

<sup>647 -</sup> تفسير القرآن العظيم ج ٢ ص ١٣٠ المؤلف: أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي (المتوفى : 1420هـ - 1999 م : 774هـ) المحقق: سامي بن محمد سلامة الناشر : دار طيبة للنشر والتوزيع الطبعة: الثانية 1420هـ - 1999 م عدد الأجزاء: 8 )

<sup>(140:</sup> النساء - 648

 $<sup>^{649}</sup>$  - لباب التأويل في معاني التنزيل ج  $^{7}$  ص  $^{199}$  المؤلف : علاء الدين علي بن محمد بن إبراهيم بن عمر الشيحي أبو الحسن ، المعروف بالخازن (المتوفى :  $^{741}$ هـ)

<sup>650 -</sup> ورواه ابن عساكركما في المختصرلابن منظور (55/14) من طريق ابراهيم بن ميسرة به.بحوالم : تفسير القرآن العظيم ج ٢ ص ١٣٠ المؤلف : أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي (المتوفى : تفسير القرآن العظيم ج ٢ ص ١٣٠ المؤلف : دار طيبة للنشر والتوزيع الطبعة : الثانية 1420هـ – 1999 م عدد 774هـ) المحقق : سامى بن محمد سلامة الناشر : دار طيبة للنشر والتوزيع الطبعة : الثانية 1420هـ – 1999 م عدد

ترجمہ: ابن مسعود کی صبح بھی کریم اور شام بھی کریم ہے۔

الله کے رسول صَلَّالِثْ اِیسے دستر خوان پر شرکت سے منع فرمایا جہاں شراب کا دور چل رہا

:20

ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يجلس على مائدة يدار عليها الخمر،قال أبو عيسى هذا حديث حسن غريب لانعرفه من حديث طاووس عن جابر إلا من هذا الوجه قال محمد بن إسماعيل ليث بن أبي سليم صدوق وربما يهم في الشيء قال محمد بن إسماعيل وقال أحمد بن حنبل ليث لا يفرح بحديثه كان ليث يرفع أشياء لا يرفعها غيره فلذلك ضعفوه قال الشيخ الألباني:حسن 651

ترجمہ:جواللہ اور اس کے رسول پر ایمان رکھتا ہے وہ ایسے دستر خوان پر نہ بیٹھے جہاں شراب کی گر دش ہور ہی ہو۔

عن علي قال صنعت طعاما فدعوت رسول الله صلى الله عليه و سلم .فجاء فرأى في البيت تصاوير فرجع 652.

حضرت علی بیان فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ صَالِیْ اَیْ کُو وَعُوت دی اور کھانے کا انظام کیا، لیکن آپ نے میرے گھر میں تصاویر دیکھیں تو واپس لوٹ گئے۔
عن نافع عن أسلم أن عمر حین قدم الشام صنع له رجل من النصاری طعاماوقال لعمر ابنی أحب أن تجیئنی وتکرمنی أنت وأصحابك وهو رجل

الأجزاء: 8 ، جامع البيان في تأويل القرآن ج ١٩ ص ١٣١٦ لمؤلف: محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبو جعفر الطبري (المتوفى: 310هـ) المحقق: أحمد محمد شاكرالناشر: مؤسسة الرسالة الطبعة: الأولى، 1420 هـ – 2000 م عدد الأجزاء: 24)

الناشر الجامع الصحيح سنن الترمذي ج 0 ص 0 المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر الخامع الصحيح سنن الترمذي المحمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء : 0 دارإحياء التراث العربي 0 بيروت تحقيق : أحمد محمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء : 0

<sup>652</sup> -سنن ابن ماجه ج ۲ ص 1110 مریث نمبر : ۳۳۵۹ المؤلف : محمد بن یزید أبو عبدالله القزوینی الناشر : دار الفكر - بیروت تحقیق : محمد فؤاد عبد الباقی عدد الأجزاء : 2 مع الكتاب : تعلیق محمد فؤاد عبد الباقی)

من عظماء النصارى فقال عمر إنا لا ندخل كنائسكم من أجل الصورالتي فيها يعنى التماثيل 653

ترجمہ: حضرت نافع اسلم کے حوالے سے نقل کرتے ہیں کہ حضرت عمر شنام تشریف لے گئے توایک معروف اور معزز نصر انی نے کھانے کی دعوت دی، اور اس نے آپ سے خواہش ظاہر کی کہ آپ ہمارے عبادت خانہ تشریف لا کر ہمیں عزت بخشیں ، حضرت عمر شنے جواب دیا کہ تمہارے عبادت خانوں میں تصاویر ہوتی ہیں اس لئے ہم وہاں حاضر نہیں ہو سکتے۔

ان آیات وروایات اور آثار سلف کی روشنی میں غیر نثر عی مجالس میں اپنے اختیار ورضا سے بیٹھنے کا کوئی جواز نظر نہیں آتا، البتہ علامہ خازانؓ نے آیت استہزاء کے تحت علاء کافتوی نقل کیا ہے، جس سے مجبوری کی صورت میں منکرات والی مجلسوں میں بادل ناخواستہ نثر کت کی گنجائش دی گئی ہے، بشر طیکہ خود کسی منکر کا مرتکب نہ ہو:

قال العلماء و هذا يدل على أن من رضي بالكفر فهو كافر ومن رضي عنكر أو خالط أهله كان في الإثم بمنزلتهم إذا رضي له وإن لم يباشره فإن جلس إليهم ، ولم يرض بفعلهم بل كان ساخط له وإنما جلس على سبيل التقية و الخوف فالأمر فيه أهون من المجالسة مع الرضا وإن جلس مع صاحب بدعة أو منكر ولم يخض في بدعته أو منكره فيجوز الجلوس معه مع الكراهة وقيل لا يجوز بحال والأول أصح 654

ترجمہ: علماءنے کہاہے کہ جو کفریر راضی ہووہ کا فرہے اور جو منکریر راضی ہواور ایسے

<sup>653 -</sup> مصنف عبد الرزاق ج ١ ص ١١ صريث تمبر ١١ ١١ المؤلف : أبو بكر عبد الرزاق بن همام الصنعاني الناشر : المكتب الإسلامي - بيروت الطبعة الثانية ، 1403 تحقيق : حبيب الرحمن الأعظمي عدد الأجزاء : 11 )

 $<sup>^{654}</sup>$  - لباب التأويل في معاني التنزيل ج  $^{7}$  ص  $^{119}$  المؤلف : علاء الدين علي بن محمد بن إبراهيم بن عمر الشيحي أبو الحسن ، المعروف بالخازن (المتوفى :  $^{741}$ هـ)

لوگوں کے ساتھ میل جول رکھے، توگناہ میں دونوں برابر ہیں، اگر چیکہ خودگناہ کا ارتکاب نہ کرے ، البتہ اگر ان کے اعمال سے راضی نہ ہو اور محض خوف یا کسی اندیشہ کی بناپر ان کے ساتھ بیٹھ گیاہو تو معاملہ رضامندی والوں کی بہ نسبت آسان ہے، ایسی حالت میں اہل بدعت یا اہل منکر کے ساتھ بیٹھنا کر اہت کے ساتھ درست ہے، ایسی حالت میں اہل بدعت یا اہل منکر کے ساتھ بیٹھنا کر اہت کے ساتھ درست ہے بشر طیکہ خود منکر کامر تکب نہ ہو، جبکہ بعض علاء کی رائے یہ ہے کہ کسی حال میں ان کے ساتھ نشست جائز نہیں، مگر پہلا قول زیادہ صحیح ہے۔

لیکن قائدین اور علاء کے لئے قباحت پھر بھی ہر قرار رہے گی، اس لئے کہ اس سے ساری دنیا میں اسلام اور مسلمانوں کے تعلق سے غلط پیغام جائے گا، اس سلسلے میں حضرت امام ابو حنیفہ گا طرز عمل ایک بہترین نمونہ ہے، جس کا تذکرہ ہماری تمام کتب فقہ میں ہے ، ہمارے مذہبی طبقے کو اسے نظر انداز نہیں کرنا چاہئے ، اس میں بڑے منافع ہیں، علامہ کاسائی وغیرہ کئ فقہاء حنفیہ نے لکھا ہے کہ مجلس خیر (مثلاً ولیمہ ، جنازہ وغیرہ) میں بھی اگر شرکی آمیزش ہو جائے تو بڑی شخصیت کو جو اس پر اثر انداز ہو سکتی ہو اس میں اصلاح کے ادادے سے ضرور شرکت کرنی چاہئے ، مگر وہ قائدین جو اصلاح کی قدرت نہ رکھتے ہوں ان کا شریک ہونا ورست نہیں البتہ عام لوگ دل کی ناپہند یدگی کے ساتھ شریک ہوسکتے ہیں ، مگر شریک نہ ہونا بہتر ہے ، اور سے تھم اس وقت ہے جب پہلے سے معلوم نہ ہو ، اگر معلوم ہو تو شرکت نہیں کرنی چاہئے ، خاص طور پر علماء اور فقہاء کو بہت احتیاط کرنے کی ضرورت ہے ۔ ہماری اگر کتابوں میں یہ عبارت تھوڑے فرق کے ساتھ موجود

هذا إذَا لَم يَعْلَمْ بِهِ حتى دخل فَإِنْ عَلِمَهُ قبل الدُّخُولِ يَرْجِعْ وَلَا يَدْخُلُ وَقِيلَ هذا إذَا لَم يَكُنْ إمَامًا يقتدي بِهِ فَإِنْ كان لَا يَمْكُثُ بَلْ يَخْرُجُ لِأَنَّ فِي الْمُكْثِ اسْتِخْفَافًا بِالْعِلْمِ وَالدِّينِ وَتَجْرِئَةً لِأَهْلِ الْفِسْقِ على الْفِسْقِ وَ هَذَا لَا يَجُوزُ وَصَبْرُأَيي حَنِيفَةَرَحِمَهُ اللَّهُ مَحْمُولٌ على وَقْتٍ لَم يَصِرْفيه مُقْتَدًى بِهِ لَا يَجُوزُ وَصَبْرُأَيي حَنِيفَةَرَحِمَهُ اللَّهُ مَحْمُولٌ على وَقْتٍ لَم يَصِرْفيه مُقْتَدًى بِهِ

على الْإِطْلَاقِ وَلَوْ صَارَ لَمَا صَبَرَ 655

ترجمہ: یہ تفصیل اس وقت ہے جب پہلے سے معلوم نہ ہولیکن معلوم ہو تو شریک نہ ہو، بعض لوگوں نے کہا ہے یہ اس وقت ہے جب وہ مقتد کی نہ ہو، لیکن اگر مقتد ااور امام ہو تو ایسی مجلسوں میں بالکل نہ تھہر ہے، اس لئے کہ اس سے علم اور دین کی تو ہین اور فاسقول کی حوصلہ افزائی ہوگی جو جائز نہیں ، اور امام صاحب کا واقعہ ان کے مقتد کی بننے سے پہلے کا ہے ، ور نہ وہ صبر نہ کرتے۔

رَجُلٌ دُعِيَ إِلَى وَلِيمَةٍ أَوْ طَعَامٍ وَهُنَاكَ لَعِبٌ أَوْ غِنَاءٌ جُمُلَةُ الْكَلَامِ فِيهِ أَنَّ هَذَافِي الْأَصْلِ لَا يَخْلُو مِنْ أَحَدِ وَجْهَيْنِ إِمَّا أَنْ يَكُونَ عَالِمًا أَنَّ هُنَاكَ ذَاكَ وَإِمَّا إِنْ لَمْ يَكُنْ عَالِمًا بِهِ فَإِنْ كَانَ عَالِمًا فَإِنْ كَانَ مِنْ غَالِبِ رَأْيِهِ أَنَّهُ يُمْكِنُهُ وَإِمَّا إِنْ لَمْ يَكُنْ عَالِمًا إِلَّ يَكُنْ عَالِمًا إِلَّ يَعْكِنُهُ التَّعْيِيرُ يُجِيبُ لِأَنَّ إِجَابَةَ الدَّعْوَى مَسْنُونَةٌ قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ التَّعْيِيرُ الْمُنْكِرِ مَفْرُوضٌ فَكَانَ فِي الْإِجَابَةِ إِقَامَةُ الْفُرْضِ وَ مُرَاعَاةُ السُّنَةِ وَإِنْ كَانَ فِي غَالِبِ رَأْيِهِ أَنَّهُ لَا يُمْكِنُهُ اللَّعْيِيرُ لَا بَأَسْ بِالْإِجَابَةِ لِمَا ذَكُونَا أَنَّ إِجَابَةَ الدَّعْوَةِ مَسْنُونَةٌ وَلاَ تُرْكُ النَّعْيِيرُ لَا بَأْسَ بِالْإِجَابَةِ لِمَا ذَكُونَا أَنَّ إِجَابَةَ الدَّعْوَةِ مَسْنُونَةٌ وَلاَ تُرْكُ النَّيَّ الْمُنْكِلُ مَعْمِيةٍ تُوجَدُمِنْ الْعَيْرِ أَلَا تَرَى أَنَّ الْمُنْكُونُ وَشَقِ اجْيُوبِ وَغُو ذَلِكَ ؟ السُّنَةُ لِمُ عَلِي وَالْفُعُودِ عَنْهَا أَوْلَى وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فَتَرْكُ الْإِجَابَةِ وَالْقُعُودِ عَنْهَا أَوْلَى وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فَتَرْكُ الْإِجَابَةِ وَالْقُعُودِ عَنْهَا أَوْلَى وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فَرَكُ الْإِجَابَةِ وَالْقُعُودِ عَنْهَا أَوْلَى وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فَرَكُ وَلِنَ لَا يَكُنْ فَتَرْكُ الْإِجَابَةِ وَالْقُعُودِ عَنْهَا أَوْلَى وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فَرَكُ وَالْ لَا بَأْسَ بِأَنْ يَقْعُدَ وَيَأْكُلَ قَالَ أَبُو حَيِيفَةَ رَضِي عَلَى الْكِتَابِ وَقَالَ لَا بَأْسَ بِأَنْ يَقْعُدَ وَيَأْكُلَ قَالَ أَبُو حَيِيفَةَ رَضِي يَقْعُدَ وَيَأْكُلَ قَالَ أَبُو حَيْفَةَ رَضِي يَعْدُ وَيَأْكُلُ قَالَ أَلُو وَيَهِ الْكَتَابِ وَقَالَ لَا بَأْسَ بِأَنْ يَقْعُدَ وَيَأْكُلَ قَالَ أَبُو حَيْفَةَ رَضِي يَا لَكَالَ قَالَ أَبُو حَيْفَةً رَضِي يَعْدُ وَيَأْكُونَ الْمَالِقُونَاءً وَيَا عُلَى أَلُولُ وَيَا لَلَ الْمَالِ الْمَالِولَ الْمَالِولَ الْ الْمَالِكُ الْمَالِعُودِ عَنْ عُلُولُ الْمَالِعُودِ عَنْهُ الْمَلْالِ عَلْمَا اللَّهُ عَلَى الْمَلْكُولُ الْمَالِعُودِ عَنْ الْكُنَا وَالَ الْمَالِعُ الْمَالِعُودِ عَنْهُ الْمَالِولُ الْمَالِع

 $<sup>^{655}</sup>$  - بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج  $^{0}$  ص  $^{0}$  علاء الدين الكاساني سنة الولادة / سنة الوفاة  $^{0}$  الناشر دار الكتاب العربي سنة النشر  $^{0}$  مكان النشر بيروت عدد الأجزاء  $^{0}$  ، تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق ج  $^{0}$  ص  $^{0}$  النشر  $^{0}$  النشر  $^{0}$  فخر الدين عثمان بن علي الزيلعي الحنفي. الناشر دار الكتب الإسلامي. سنة النشر  $^{0}$   $^{0}$  القاهرة. عدد الأجزاء  $^{0}$ 

### تجاويز اسلامك فقه اكيثر مي انڈيا

ا- مذہبی ، سماجی اور سیاسی بنیادوں پر بین مذہبی مذاکرات کئے جاسکتے ہیں ، بشر طیکہ ان مذاکرات سے مسلمانوں کے مذہبی تصورات وعقائد متأثر نہ ہوں ، اوران کورواداری ، پر امن بقاء باہم ، دعوت دین ، غلط فہمیوں کے ازالہ اور سماجی وسیاسی مشکلات کے حل کے استعمال کیا جائے۔

۲- مختلف مذا ہب کے در میان بعض قدریں مشتر ک ہیں ،اس لئے مفید مقاصد کے لئے دیگر مذا ہب کی کتابوں سے استفادہ اور حوالہ کی گنجائش ہے۔

۳- دیگر اہل مذاہب کے مذہبی رسوم واعمال میں شرکت جائز نہیں ہے۔

۷- ہم آ ہنگی بر قرارر کھنے اور فتنہ و فساد سے بچنے کے لئے عام حالات میں ایسے مباح اعمال سے دستبر دار ہونادر ست نہیں،جو مسلمانوں کی متوارث تہذیب کا حصہ ہیں۔ ۵-عقید ہ تو حید ور سالت اقوام عالم کے سامنے پیش کرنااور جملہ کفروشرک کے رسوم واعمال سے براءت کا اظہار کرنامسلمانوں کا دینی فریضہ ہے،البتہ اس بات کی

<sup>656 -</sup>بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج ٥ ص ١٢٨، تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق ج ٢ص ١٣

پوری کوشش کی جائے، کہ اظہار براءت کے ایسے طریقے اور اسالیب اختیار نہ کئے جائیں، جن سے دیگر اہل مذاہب کی دل آزاری ہو۔

۲- صحتمندانسانی معاشرہ کی تشکیل کے لئے مشتر کہ ساجی مسائل جیسے غربت، کرپشن (بدعنوانی )، بے حیائی ،عور توں ،مز دوروں اور سن رسیدہ افراد کے ساتھ زیادتی وغیرہ پر مختلف اہل مذاہب کے ساتھ مذاکرات وقت کی اہم ضرورت ہیں اور مسلمانوں کواس میں حصہ لینا چاہئے۔

2-مسلمانوں کے دینی، قومی اوراجتماعی مفادات کے تحفظ کے لئے مختلف سیاسی جماعتوں، مذہبی تنظیموں اور شخصیات کے ساتھ بہ وقت ضرورت شرعی اصولوں کی رعایت کرتے ہوئے مذاکرات کرنانہ صرف جائز بلکہ مستحسن ہے 657۔

657 - جدید مسائل اور فقہ اکیڈ می کے فیصلے حصہ اول، ص ۳۳۹،۳۳۸

# بين الا قوامي تعلقات –معيار اور ہدايات

## (اسلامی سیاست خارجه)658

ملکوں اور قوموں کے باہم رابطے کانام خارجہ سیاست ہے اور یہ کوئی نئی چیز نہیں، ریکارڈ شدہ انسانی تاریخ سات ہز ارسال قدیم ہے اسی وفت سے اقوام اور ممالک تعلقات کے اس وسیع دائرے میں شرکت کرتے رہے ہیں جن کورسمی یاغیر رسمی سرکاری یاغیر سرکاری منظم یاغیر منظم اور ہدایت یافتہ یاغیر ہدایت یافتہ جیسے مختلف عنوانوں کے تحت بیان کیا جاسکتا ہے۔

البتہ پچھا دور کے حالات پر نظر ڈالنے سے اندازہ ہو تاہے کہ بین الا قوامی تعلقات کیلئے اس وقت کے حکمر انوں کے پاس کوئی منظم دستور نہیں تھا، کوئی ضابطہ اخلاق نہیں تھااور را بطے کیلئے کسی بنیاد کا کوئی تصور نہیں تھا، حیرت انگیز بات بیہ ہے کہ اسلام نے جس طرح دنیا کے تمام الجھے ہوئے مسلول کو حل کیا اس اہم اور بین الا قوامی مسئلے کا حل بھی پہلی باراسی نے پیش کیا اس کی تصدیق آپ اس وقت کر سکیس کے جب قبل از اسلام دنیا کے حالات اور ریاستوں کے باہمی تعلقات کی صورت حال پر نظر ڈالیس کے پھر آپ محسوس کریں اسلام دنیا کے حالات اور ریاستوں کے باہمی تعلقات کی صورت حال پر نظر ڈالیس کے پھر آپ محسوس کریں گئے کہ ان کے در میان اسلام اور پیغیمر اسلام کارول کیارہا؟

## اسلام سے قبل دنیا کی سیاسی صورت حال

اسلام سے قبل عرب میں کوئی مرکزی طافت نہیں تھی، ملک جنگجوں قبائل میں بٹاہوا تھا، عرب جہالت کی پستیوں میں جاچکے تھے، ذہنی اور اخلاقی انحطاط کا یہ عالم تھا کہ زنا کو فخریہ بیان کیا جاتا تھا، شر اب نوشی اور قمار بازی ان کی گھٹیوں میں بس چکی تھی، لڑکیوں کو زندہ در گور کر دیا جاتا تھا، کہانت اور توہمات کو حقیقت کا درجہ دے دیا گیا تھا اور عصمت اور عفت کا کوئی تصور نہیں تھا۔۔۔۔۔ بین الا قوامی طور پر سیاسی جہائی

<sup>&</sup>lt;sup>658</sup> - تحرير بمقام دارالعلوم سبيل السلام حيدرآ بإد، بتاريخ ٢٣٠/جولا ئي [٠٠٠] ،

پوزیشن میہ تھی کہ باز نطینوں اور ایرانیوں کی نظر میں عرب ایک وحشی قوم تھی ،رومی مورُخین ان کو natio perpiciosa کہتے تھے، یہ نہ دوستی کے لائق تھے اور نہ دشمنی کے ،رومیوں اور ایرانیوں نے عرب پر صرف اس لئے مجھی حملہ نہیں کیا کہ انہیں وہاں سے پچھ حاصل ہونے کی امید نہ تھی۔

یہ تو عرب کی صورت حال تھی پڑوسی ممالک میں ایک قدیم ترین مملکت یمن کی تھی، کبھی اس کا دارالحکومت ماریب ہوا کرتا تھا،جو جزیرہ نما عرب کے انتہا ئی جنوب میں واقع تھا،لیکن ایک قیامت خیز سیلاب کے بعد صنعاء کی تغمیر کی گئی، جہال ابر ہہ نے خانہ کعبہ کے نعم البدل کے طور پر ایک عظیم الثان عبادت خانے کی بنیاد ڈالی، یمن کے بادشاہوں کو صدیوں تک "توبا" کے لقب سے یاد کیاجا تارہا،یہ ایک افریقی لفظ ہے جس کے معنی طاقت ور کے ہیں۔

ثال مشرق میں "حرا" کی باد شاہت تھی ہے و قبا فو قبا ایران کی اطاعت کا دم بھرتے رہے ، عرب کے شال مغرب میں ایک تیسر کی سلطنت عنسان کی تھی ، بہت قدیم تھی ، پانچ چھ سو سال پر انی بید ریاست اپنے طاقتور پڑوسیوں کے ساتھ تعلقات رکھنے کی کوشش کرتی تھی ، مگر ان تعلقات کی بنیاد حقیقت پر نہیں بلکہ محض رسم اور دکھاوے پر تھی ، عرب کے پڑوس ہی میں رومی سلطنت تھی جو اپنے مشر تی اور مغربی کروں میں زوال پذیر ہور ہی تھی ، ایک طرف باز نطینی صناعوں نے ایسے مضبوط گودام تعمیر کرر کھے تھے ، جہاں سامان حرب کے ڈھیر لگے ہوئے تھے ، جہازوں ، منجنیقوں اور مضبوط قلعوں کی کی نہ تھی ، لیکن ان ہتھیاروں کاموئز استعال کرنے والے افر ادموجو دنہ تھے ، حکومت پر ایسے لوگ مسلط تھے ، جو اخلاتی سطح سے انتہائی فروتر تھے ، قومی ہمدردی کے جذبے سے وہ عاری تھے ، انتہائی متکبر اور عیش پرست تھے ، اس کا نتیجہ تھا کہ قوم کے دل میں بھی ان کے لئے کوئی جگہ نہ تھی اور نہ عوام پر ان کی مضبوط گرفت تھی ، بغاو تیں پھوٹتی رہتی تھیں اور قوم اپنے حکمر انوں کو سبق سکھاتی رہتی تھی۔

جسٹینین نے ایک داشتہ کے ساتھ ملی بھگت کر کے قیصر کے تاج و تخت پر قبضہ کیا، لیکن اس کے قبضہ کرتے ہی ایشیاء اور پورپ زبر دست بغاوتوں کی لپیٹ میں آگئے، باد شاہ کے احکامات کی خلاف ورزی کی گئی، اس کے مجسے کو پامال کیا گیا، یسوع مسے کی صلیب پر لٹکی ہوئی شبیہوں پر سنگباری کی گئی، اس المناک باب کا

خاتمه شاه ماؤرائس کا اپنا فرزند ول سمیت خود کشی پر ہوا ، انگی لاشیں سمندر میں مجھلیوں کی خوراک بننے کیلئے حصنک دی گئیں۔

اس کے بعد فو قاس حکمر ال ہوا ہے اور بھی نااہل ثابت ہوا،اس کا دور عیش ونشاط کی بد مستیول سے عبارت تھا، لیکن پھر اسے بھی روز بد دیکھنا پڑا، چیتھڑ وں میں ملبوس کر کے اسے بیڑیاں پہنا دی گئیں،سب کے سامنے اسے بر ہنہ لایا گیا اور تلوار کے ایک ہی وار سے اس کا کام تمام کر دیا گیا،اور اس کا سر بریدہ جسم آگ کے ایک بہت بڑے الاؤمیں جھونک دیا گیا۔

سیاسی طور پر ملک کافی کمزور ہو گیا، پڑوسی ملکوں سے اس کے تعلقات بگڑ گئے، لمبار ڈوں نے اطالوی مقبوضات کے بیشتر ھے پر قبضہ کر لیا، دوسری طرف اوارس اور سلا فوں کا سیلاب ڈینیوب کی گذرگاہ "اڈریا" تک کاعلاقہ بہاکر لے گیا۔

عرب کے مشرق میں اس وقت کی سب سے عظیم الثان سلطنت ایران تھی، جہاں خسرو دوم اپنے دادا خسر و اول کے عظیم کارناموں کو دہر ارہاتھا، ملکی دفاع اور علاقائی تحفظ کے لئے اس کے پاس بھاری فوج اور مستحکم قلعے تھے، اس کی افواج نے حال ہی میں کا کیدان پر قبضہ کیاتھا، اور اب دمشق اور بیت المقدس کوزیر کرنے کے لئے اس کے اشارے کے منتظر تھے، ایرانی افواج بالآخر وہاں بھی فتحیاب ہوئیں 659

ان حالات سے اندازہ ہو تا ہے کہ عالمی طور پر طاقت کا توازن کتنا بگڑا ہوا تھا ، اور ملکوں اور ریاستوں کے در میان سفارتی تعلقات کتنے رسمی اور نایائیدار تھے۔

<sup>&</sup>lt;sup>659</sup> -رسول اکرم <sup>مَانَّاتِیْزِم</sup> کی سیاست خارجہ، ص۸امؤلفہ پر وفیسر محمد صدیق قریشی، ناشر تاج سمپنی دہلی،<u>۹۸۵</u>!ء

تھیں، اور ہر قوم اپنے آپ کو دوسرے سے برتر خیال کرتی تھی، یونانی غیر یونانیوں کو وحش کے نام سے یاد کرتے تھے، یہودی اپنے کو منتخب اور برگزیدہ قوم تصور کرتے تھے، عرب اپنے سواساری دنیا کو عجم (گونگا) قرار دیتے تھے۔

## مدینه کی اسلامی ریاست

ان عالمی حالات میں اسلام کا ظہور ہوا، اور ایک اسلامی ریاست قائم ہوئی، پہلے اسلامی ریاست کا دائرہ مدینہ منورہ تک محدود تھا، پھر آہتہ آہتہ پورے عرب پر محیط ہو گئی، ریاست کے قیام کے بعد جہاں رسول اکرم صَلَّا عَلَیْمٌ نے اس کی داخلی بنیادوں کو مستحکم فرمایا، وہیں علاقائی سالمیت، امن عالم اور تبلیغ اسلام کے نقطۂ نظر سے معنوی بنیادوں پر دیگر ملکوں اور قوموں کے ساتھ سفارتی تعلقات پر بھی توجہ فرمائی۔

کی دور انتشار اور افر اتفری کا دور تھا وہاں کسی ریاست کا تصور ممکن نہ تھا، لیکن اس کے باوجو دوہاں رہتے ہوئے مدینہ کے لوگوں سے بیعت عقبہ ثانیہ کے موقعہ پر جو معاہدہ فرمایا وہ آپ کی بلند سیاسی بصیرت اور خارجہ شعور کا عکاس ہے ، پھر مدینہ تشریف لانے کے بعد اس مختلف قبائل واقوام کے شہر کو جس سیاسی بصیرت کے ساتھ میثاق مدینہ کے ساتھ آپ نے جوڑ دیا، اس کی نظیر مذاہب واخلاق کی تاریخ میں نہیں ملتی۔ میثاق مدینہ

مدینہ میں مختلف مذاہب کے لوگ رہتے تھے، اوس وخزرج کے بڑے قبیلے آباد تھے جو جنوبی عرب سے منتقل ہو کریہاں آئے تھے، مذہبی اور مالی طور پریہود غالب تھے، یہود کواپنے مذہب پر نازتھا کہ وہ اہل کتاب ہیں، پھر ان کی معیشت بھی ٹھوس بنیادوں پر استوار تھی، با قاعدہ بادشاہی نظام قائم نہیں تھا، لیکن جنگ بعاث کی زبر دست خونریزیوں کے بعد وہاں ایک با قاعدہ حکومت قائم کرنے کی تیاری چل رہی تھی، اوس وخزرج طویل عرصہ تک باہم لڑتے رہنے کی بنیاد پر بالکل ٹوٹ چکے تھے، اور اس کابر اہر است فائدہ یہودیوں کو بہونیا تھا اور سب کی نگاہیں بادشاہ کے لئے انہی کی طرف اٹھر رہی تھی، عبد اللہ ابن ابی کی تاج

یوشی کا پروگرام بن چکا تھا، بلکہ اس کے تاج شہر باری کی تیاری بھی کاریگروں کے سپر دہو چکی تھی <sup>660</sup>۔

ان حالات کا جائزہ لیا، اور ایک بین القبائلی معاہدہ پر لوگوں کو آمادہ فرمایا، جس کی روسے واضح طور پر مدینہ پر حالات کا جائزہ لیا، اور ایک بین القبائلی معاہدہ پر لوگوں کو آمادہ فرمایا، جس کی روسے واضح طور پر مدینہ پر مسلمانوں کی بالا دستی قائم ہوگئ، یہ میثاق دنیا کا پہلا تحریری میثاق تھا، جو طرفین کی رعایت اور حقوق نگہبانی میں جامعیت کے اعتبار سے ایک تاریخی شاہ کار ہے، اس میثاق کے تحت بیسیوں دفعات تھے، جس میں مذہب ، اخلاق، قومیت، انسانی حقوق، رواداری، ہر ایک کی مکمل رعایت کی گئی تھی، ۲۲سے ۲۱ ہے ۲۱ ہم نمبر تک مسلسل ، اخلاق، قومیت، انسانی حقوق، رواداری، ہر ایک کی مکمل رعایت کی گئی تھی، ۲۱ سے ۲۱ ہم نمبر تک مسلسل دس دفعات ایسی ہیں جن میں غیر مسلموں اور دیگر حلیف قبائل کے حقوق کو بالکل اسی طرح تجفظ دیا گیا تھا جس طرح کہ مسلمانوں اور خاص مدینہ میں آباد یہودیوں کو دیا گیا تھا۔

امان (ویزہ) لیکر ریاست میں داخل ہونے والوں کے لئے ایک دفعہ مختص کی گئی، پناہ گزیں سے ویساہی برتاؤ ہو گاجیسا کہ پناہ دہندہ سے ہور ہاہو، نہ اسے کوئی نقصان پہونچایا جائے اور نہ وہ خودعہد شکنی کر بے گا۔

البتہ پناہ کے قانون سے قریش کو مشتنی کیا گیا،جو مسلمانوں کے براہ راست دشمن تھے،ریاست میں ان کے داخلے اور پناہ دینے پریابندی عائد کر دی گئی۔

اس دستور کی روسے مدینہ کو حرم قرار دیا گیا، اور مذہبی لحاظ سے وہاں خونریزی کی ممانعت ہو گئ، فریقین اس پر رضامند ہو گئے، کہ انہیں اس کی حرمت قائم رکھنے کے لئے اگر خون بھی بہانا پڑے تو وہ گریز نہیں کریں گے، مدینہ کو حرم قرار دینے کے بعد اس کے حدود کا تعین کرکے اس کی سر حدوں پر چھوٹے چھوٹے چھوٹے مینار حضرت کعب بن مالک گئ نگرانی میں تعمیر کئے گئے، حقیقت سے ہے کہ یہود جیسی مذہبی اور ضدی قوم سے ایک نیم عرب شہر کو حرم منوالینا آنحضرت مناللہ گا کابڑاسیاسی کارنامہ تھا 661۔

مملکت مدینه کو وحدت اسی دستورکی بدولت حاصل ہوئی، اس دستاویز کی اہمیت مسلم مؤرخین

<sup>660 -</sup> رسول اکرم مَثَلَّاتُیْمِ کی سیاست خارجہ، ص ۲۲ امؤلفہ پر وفیسر مجمد صدیق قریثی، ناشر تاج سمپنی دہلی،<u>۱۹۸۵،</u>ء

<sup>661 -</sup> عهد نبوی صَلَّى لَيْنَيْمُ مِین نظام حکمر انی، ج/اص/۹۸، ڈاکٹر محمد حمید الله

سے کہیں زیادہ مستشر قین نے محسوس کی۔۔۔پروفیسر نکلسن رقمطر از ہیں:

"بظاہریہ ایک مختاط اور دانشمندانہ اصلاح ہے، مگر حقیقت میں یہ ایک انقلاب ہے،

آپ نے کعبہ کے قبائلی مرکز کو مرکزیت میں رنگ دیا، اگرچہ اس وحدت میں

یہودی، مشرکین اور مسلمان سبھی شریک تھے، لیکن آپ بخوبی اس حقیقت کو سبجھتے

یہودی، مشرکین اور مسلمان سبھی شریک تھے، لیکن آپ بخوبی اس حقیقت کو سبجھتے

تھے کہ اس نوزائیدہ ریاست میں فعال اور بااثر حصہ دار مسلمان ہی ہیں <sup>662</sup>"

اور بعض دو سرے مبصرین کے بقول میثاق مدینہ کو بلاشبہ اسلامی آئینی تاریخ میں "میگنا کارٹا" کی
حیثیت حاصل ہے <sup>663</sup>

یہ ضمیر کی آزادی کا پہلا چارٹرہے 58<sup>664</sup> ALI SYED AMIR SPRIT OF) جو ضمیر کی آزادی کا پہلا چارٹرہے ASLAM MP,

یہ معاہدہ ان لوگوں کے ساتھ کیا گیا،جو قر آن مجید کی زبان میں "ظلم اور گناہ" کی راہ میں تیزرو تھے،جو جھوٹ کے عادی، حرام کھانے میں جری، سودخور، سرمایہ دار،غریبوں کامال ناحق ہضم کرنے والے تھے۔

یہ انسانیت کااولین دستورہے ، بعد کے تمام دستاویز ومنشور بشمول اقوام متحدہ کامنشور ، اسی کا چربہ ایں۔

## ببغمبر اسلام صَلَّالِيَّالِيَّا كَيْ مِهارِ فِي مساعى

<sup>662 -</sup> رسول اكرم مُثَالِيَّةُ مِلْم كَي سياست خارجه ص / ۱۸۴

<sup>663 -</sup> عربی پینمبر۔۔ان کے پیغامات اور اصول، ص/19

<sup>664 -</sup> بحواله سياست خارجه ص / ١٨٧

صَلَّىٰ اللَّهُ عَلَيْهِ كَى ان سفارتى كو ششول اوربين الا قوامى معاہدات كى فهرست كافى طويل ہے، ان سب كاذكر كياجائے تو مستقل كتاب بن جائے گى، كئى مؤرخين نے اس جھے پر اچھى روشنى ڈالى ہے۔

حضور صَلَّاتِلَيْمِ کے کوئی ڈھائی تین سو خطوط تاریخ کے اوراق پر محفوظ ہیں ،جو مختلف قبائل اور ممالک کے سربراہوں کو آپ نے تحریر فرمائے ،لیکن صحیح تعداد اس سے بہت زیادہ ہونی چا ہیئے ، کیونکہ آپ کی مملکت دس لاکھ مربع میل کے وسیع و عربیض رقبے پر پھیلی ہوئی تھی 665

آپ نے مقوقس کو جو مکتوب ارسال فر مایا وہ مصر کے کتب خانوں میں اب تک اصل حالت میں موجو دہے ، اسی طرح قیصر روم کے نام آپ کانامۂ مبارک استنبول کے کتب خانہ میں محفوظ ہے۔

سفر اء کی روانگی سے متعلق بعض محققین کاخیال ہے کہ کہ وہ ایک ہی دن یعنی مکم م الحرام ہے ص مطابق ۱۱/مئی ۲۲۸ء مدینہ سے روانہ ہوئے ،اور بعض مؤر خین کے نزدیک ان کی روانگی مختلف او قات میں عمل میں آئی 666

### عہد نبوت کے بعض سفر اء

اس ذیل میں نمانے کے طور پر چند اشارے پیش خدمت ہیں:

(۱) جبش کا فرمانر وااصحمہ بن بحر لقب نجاشی مذہباً عیسائی تھا وہ مشرقی رومی سلطنت کے زیر سیادت حکومت کرتا تھااس کے پاس عمرو بن عمیر الضمری کے ذریعہ آپ نے مکتوب روانہ فرمایا <sup>667</sup>

(۲) بحرین فارس کی قلمرو کا ایک باجگذار علاقہ تھا یہاں عربوں کی بھی کثیر آبادی تھی، جن میں عبد القیس بکر بن وائل اور تمیم کے قبائل ممتاز تھے، عہد نبوی صَلَّاتَیْزٌ میں یہاں فارس کی طرف سے منذر بن ساوی حاکم مقرر تھا،اس کے پاس آپ کانامۂ مبارک حضرت علاء بن الحضر می لیکر گئے 668

<sup>665 -</sup> عهد نبوی میں نظام، حکمر انی ج/اص/۲۱۹

<sup>666 -</sup>رحمة العالمين ج/اص/190

<sup>667 -</sup> اصح السير ص/ ۴۲۸

<sup>668 -</sup> فتوح البلدان، ص/١٢٨

(۳) عمان پر قبیلۂ ازد کے دوبھائی جنیفر اور عبد برسر اقتد ارتھے، یہ دونوں جلندی کے فرزند تھے، ان کے پاس نامۂ گرامی حضرت عمرو بن العاص کیکر گئے، بعض مؤرخین کا خیال ہے ہے کہ حضرت عمرو بن العاص کیکر گئے، بعض مؤرخین کا خیال ہے ہے کہ حضرت عمرو بن العاص کے پاس نامۂ گرامی حضرت عمرو بن العاص کے ساتھ البوزید انصاری جھی تھے، ان سفر اءنے جنیفر اور عبدسے سمندر کے کنارے صحاری کے مقام پر ملاقات کی۔669

(ہ) ہر قل سلطنت روما کی مشرقی شاخ کا فر مانر واتھا اور قیصر کے لقب سے مشہور تھا اس کے پاس رسول اکرم کانامۂ مبارک لیکر جانے کے متعلق دور وایات ہیں:

(الف) د حیہ بن خلیفہ الکلبی خو دہر قل کے دربار میں یہ مکتوب لیکر پہونچے۔(ب)ہر قل کے عامل مقیم بصریٰ کی وساطت سے اس تک مکتوب پہونچا، قیصر ان د نوں حمص میں مقیم تھا<sup>670</sup>

(۵)اسکندر رہیہ ومصر ان دنول مشرقی رومی سلطنت کا ایک نیم خود مختار حصہ تھے، اس علاقے کا حاکم جرتے بن حی لقب مقوقس تھا، وہ عیسائی مذہب کا پیرو کار اور قوم قبط کا سر دار تھا، اس کے پاس آپ کا نامهٔ مبارک حاطب بن ابی بلتعہ اللحمی لیکر گئے <sup>671</sup>

(۲) بیامہ کے حاکم کانام ہو ذہ بن علی الحنفی تھا وہ مذہباً عیسائی تھا اس کے پاس سلیط بن قیس بن عمر الانصاری ثم الخزر جی آپ کانامۂ مبارک لیکر گئے <sup>672</sup>

(2)حارث بن ابی شمر عنسانی شام کا گورنر تھا، شجاع بن وہب الاسدی نے یہاں سفارت کا کام انجام دیا <sup>673</sup>

<sup>669 -</sup> فتوح البلدان، ص/۱۲۴

<sup>670 -</sup> طبقات ابن سعدج / ۲ ص / ۳۵

<sup>671 -</sup>رحمة للعالمين ج/اص/۲۰۴

<sup>672 -</sup> فتوح البلدان ص/١٣٩

<sup>673 -</sup> طبقات ابن سعدج / ۲ ص / ۲۸

نوشیر وال تھا، باد شاہ اور رعایا کا غالب حصہ زرتشت مذہب کا پیروتھا، اس وقت دنیا دوطاقتوں کے زیر تگیں تھی، ایک قیصر اور دوسرے کسری سفارت کا فریضہ حضرت عبد اللہ بن حذافہ السہمیؓ نے انجام دیا<sup>674</sup>

(۹) فروہ بن عمر و الجذامی علاقہ بلقاء پر قیصر روم کی طرف سے عامل تھے ، ان کا دار الحکومت "معان " تھا، فلسطین کامتصلہ علاقہ بھی فروہ ہی کی قلمر و میں شامل تھا، انہوں نے خود سفارتی کوشش کی تو حضور صَالَ اللّٰهِ اِن کو مکتوب تحریر فرمایا، اور بیہ مسلمان ہوگئے جس کی سزامیں قیصر نے ان کو پھانسی پر لٹکادیا 675

(۱۰) آپ مَثَانِیَّا الله ایک نامهٔ مبارک قبیلهٔ حمیر کے ذی الکلاع بن ناکور بن حبیب بن حسان بن تنج اور ذو عمر و کے پاس بھیجا، حضرت جریر بن عبد اللّٰد ؓ نے سفارت کے فر انکش انجام دیئے <sup>676</sup>

سفارتی اصول وادب

<sup>674 –</sup>رحمة للعالمين ج/اص/۴۰۹

<sup>675 -</sup> طبقات ابن سعدج / ۲ص / ۱۵۷

<sup>676 -</sup> رحمة للعالمين ج/اص/٢١١

<sup>&</sup>lt;sup>677</sup> - طبقات ابن سعد دوم، تاریخ طبری اول، فتوح البلد ان ص/۱۲۹، زاد المعاد سوم

آج جدید سفارتی آداب میں شامل کیا گیاہے، مثلاً:

ہر علاقے کے لئے وہاں کی مناسبت سے سفر اء بھیجے گئے ، جو وہاں کی زبان ، حالات ، اور نفسیات سے واقف ہوں۔

ہے اسی طرح خطوط پر مہر لگانے کا اہتمام کیا گیا، عرب میں پہلے مہر لگانے کا کوئی رواج نہیں تھا، آپ ﷺ آپٹم نے اس مقصد کے لئے خاص چاندی کی مہر بنوائی، خطوط پر اللّٰد، رسول اور محمد کے الفاظ بالتر تیب تین سطور میں لکھے جاتے تھے <sup>678</sup>

خطوط میں بیہ جملہ بطور خاص لکھا جاتا تھا کہ "اسلم تسلم" بیہ ذو معنی جملہ تھا، ایک معنی بیہ تھا کہ "اسلام لاؤسلامتی پاؤگے" اس معنی کے لحاظ سے بیہ اسلام کی دعوت تھی، اور دوسر امعنی بیہ تھا کہ اطاعت کروسلامت رہوگے، یعنی اگر نہ مانے تو خیر نہیں، بیہ باہم سفارتی رابطہ قائم کرنے کے کی دھمکی آمیز ترغیب تھی۔

﴿ عيمانَى فرمانرواوَں كو لَكھے گئے خطوط ميں ہے آیت خاص طور پر درج كی جاتی تھی:

"قل یا هل الكتاب تعالوا الى كلمۃ سواء بیننا و بینكم ان
لانعبد الا الله ولا نشرك به شیئاً ولا یتخذ بعضنا بعضاً

ارباباًمن دون الله <sup>679</sup>

ترجمہ: اے اہل کتاب آؤ! ایک ایسے کلمہ کی طرف جو ہمارے اور تمہارے در میان مشتر ک ہے، کہ اللہ کے سواکسی کی عبادت نہ کریں، اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ کریں، ہم میں سے کوئی اللہ کے سواکسی کو ارباب نہ بنالے۔

اس میں ایک طرف خاص مذہبی نقطہ کی طرف وحدت کا ذکر کرتے ہوئے اسلام کو ان کے لئے زیادہ مانوس اور قابل قبول ظاہر کرنے کی کوشش کی گئی ہے ، تو دوسری طرف اس سفارتی ادب کی طرف

<sup>678 –</sup> عهد نبوی صَلَّالَيْهُ مِنْ مِن نظام حکمر انی ج / اص /۲۱۹، ڈاکٹر محمد حمید اللّٰد

<sup>&</sup>lt;sup>679</sup> - آل عمران، ۹۳

اشارہ کیا گیا ہے کہ باہم مذاکرات میں اتفاقی نکات کو پہلے جگہ ملنی چاہیئے اور پھر اختلافی نکات کا تذکرہ ہونا چاہیئے۔

ﷺ آپ نے سفارتی مساعی میں اس خاص ادب کو ملحوظ رکھا کہ سفیر خواہ کیساہی رویہ رکھے اس کے قتل کی اجازت نہیں ، مسیلمہ کے سفیر کے ناروا جوابات پر آپ نے فرمایا:" اگر سفیروں کا قتل رواہو تا اور قانون ااور ضابطۂ اخلاق اس کی اجازت دیتاتو میں ضرور تم لوگوں کی گرد نیں اڑا دیتا 680

اس وقت کی دنیا جیرت میں تھی کہ عرب میں بیہ نئی قوت کہاں سے ابھر کر آئی ہے، آپ کی ان سفارتی مساعی پر مثبت اور منفی دونوں طرح کے ردعمل ہوئے، مگر زیادہ تر ملکوں اور قبائل نے ان پر مثبت ردعمل کامظاہرہ کیا، آپ نے بیسوں قبائل سے باضابطہ معاہدے فرمائے، کتنوں کو تحریری دستاویز فراہم کئے ، سیرت کی کتابوں میں آپ کے کئے ہوئے معاہدات کی طویل فہرست دی گئی ہے، جن میں بطور نمونہ بعض کی طرف اشارہ کرنامناسب ہو گا:

### معاہدات نبوی صلَّاللّٰہُ مِیّا

ر سول الله صَالِيَّا يُغِيِّمُ نِهِ قبائل مديبنه كے علاوہ متعد د قبائل سے معاہدے فرمائے مثلاً:

(۱)معاہدهٔ جہنیہ (رمضان یاھ)

(۲)معاہدۂ ابواء (صفر برھ)

(m) معاہدہ بواط (ربیع الاول بے ھ)

(۴) معاہد هٔ بنو مدلج (جمادی الثانیہ بیرے مطابق اکتوبر ۲۳۰ء)

(۵)معاہد وُاشجع (یے ہے قبل)

(۲)معاہدہ بنوغفار

(۷)عینیہ بن حصن سے معاہدہ (ربیع الاول ہے ھ

<sup>680</sup> - سيرة المصطفى مولاناادريس كاند صلوى ج/ا

#### (۲۸)معاہدات بنی الحرقہ و بنی الجرمز ( باھ)

اس مخضر سے مضمون میں ان معاہدات کی تفصیل کا موقعہ نہیں ، البتہ ان معاہدات کے مطالعہ سے رسول اللہ صَالَّیْ اللّٰہ عَالَیْ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ اللّٰ اللّٰہ اللّٰ اللّٰ اللّٰہ اللّٰ اللّٰہ الل

#### بین الا قوامی معاہدات کے بنیادی اصول وآ داب

(۱) معاہدہ کی ایک بنیاد حمایت ونصرت اور خیر اندلیثی اور خیر سگالی کا جذبہ ہے، قبیلۂ بنواشجع کے تحریری معاہدے میں یہ فقرہ خاص طور پر قابل لحاظ ہے، **حالفہ علی النصر والنصیحة** (یعنی حمایت ونصرت اور خیر اندلیثی وخیر سگالی کے وسیع تعلقات استوار ہوئے)

(۲) اسلام ایک عالمگیر مذہب ہے ، اور اس بنیاد پر قائم ہونے والی ریاست بھی عالمگیر ہوتی ہے ، اس کو دنیا کے تمام ملکوں اور قوموں سے معاہدات اور عالمی سطح کے تعلقات قائم کرنے کی ضرورت ہے ، ایسی صورت میں مذہبی یا صورت میں مذہبی یا در انسانی حقوق کی راہ میں کسی مذہبی یا علاقائی چیز کو راہ دین نہیں چاہئے ، حضور اکرم مُنگالیا فیا تھی ہے ۔ اور انسانی کوجو تحریری فرمان دیا تھا ، وہ حریت انسانی ، رواداری اور مساوات کا اتنا عظیم چارٹر ہے جس کی نظیر تاریخ عالم پیش کرنے سے قاصر ہے ، اس معاہدے میں کہا گیاہے کہ:

"جو قلیل و کثیر اشاء (منقولہ و غیر منقولہ) ان کے گرجاؤں، نمازوں اور رہبانیت کی ان کے تحت
میں اور جو اللہ اور اس کے رسول کے ہم سایہ ہیں، وہ سب انہیں عیسائیوں کی رہیں گی، (یعنی باوجو د اسلام نہ لا
نے کے ان سے کچھ نہ لیا جائے گا) نہ کسی پاوری کو اس کے منصب سے بدلا جائیگا، نہ کسی راہب کو اس کی
رہبانیت سے ،نہ کسی کا تین کو اس کی کہانت سے ، نہ ان کے حقوق میں کوئی تغیر کیا جائے گا، اور نہ ان کی
سلطنت میں یا اس چیز میں جس پر وہ تھے ، جب تک وہ خیر خواہی کریں گے اور جو حقوق ان پر واجب ہیں ان
سلطنت میں یا اس چیز میں جس پر وہ تھے ، جب تک وہ خیر خواہی کریں گے اور جو حقوق ان پر واجب ہیں ان

<sup>&</sup>lt;sup>681</sup> - فتوح البلد ان ص/۱۰۹۰۱۰ زاد المعاد جلد سوم ، رسول اكرم صَلَّى اللَّهُ عَلَيْم كي سياسي زندگي ص/۳۶۲، ڈاکٹر حميد الله

کی اصلاح کریں گے تونہ ان پر کسی ظلم کا بار پڑے گا، اور نہ وہ خود ظلم کریں گے <sup>682</sup>

(m) اسلام کی نگاہ میں بنیادی چیز وحدت انسانیت اور تقاضائے انصاف کی سکمیل ہے، یہ قومیت

سے بالاتر ہو کر انصاف کا پرچار کرتا ہے، اسی حقیقت کی جانب قرآن حکیم توجہ دلاتا ہے۔ "یاپھاالذین آمنوا کونوا قو امین شہداء بالقسط و لایجر منکم

يايهاالدين امنوا خونوا فوامين سهداء بالفسط ولايجرمنكم شنأن قوم ان لا تعدلوا اعدلوا هو اقرب للتقوى"

ترجمہ: اے ایمان والوں اللہ کے لئے راستی پر قائم رہنے والے اور انصاف کی گواہی

دینے والے بنو، کسی قوم کی دشمنی تم کو اتنامشتعل نه کر دے که انصاف سے پھر جاؤ

،عدل کرو، پیه خداتر سی سے زیادہ مناسبت رکھتاہے۔

(۴) اسلام کسی قوم یا گروہ سے کوئی ایسامعاہ کرنے کی اجازت نہیں دیتاجو اسلام کی اساسیات پر اثر انداز ہو تاہو، حضور صَلَّى اَلَّيْمِ اِنْ ارشاد فر مایا:

"كل شرط ليس في كتاب الله فهو باطل683 "

جو شرط کتاب اللہ میں نہیں ہے وہ باطل ہے۔

(۵) اسلام کی نگاہ میں وہی معاہدہ درست اور قابل ایفاء ہے، جس کو طے کرنے میں فریقین کی آزادانہ خو د مختاری اور باہمی اعتماد شامل ہو۔

(۲) معاہدے کی تعبیرات صاف اور واضح ہونی چاہیۓ، جس سے کسی فریق کو دھو کہ کھانے یاان کاغلط مفہوم نکالنے کاموقع نہ ملے <sup>684</sup>

682 - طبقات سعد ج / ۲ ص / ۳۳

683 - سنن ابن ماجه ج 2 ص 842 حديث نمبر: 2521 المؤلف: محمد بن يزيد أبو عبدالله القزويني الناشر: دار الفكر – بيروت تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي والأحاديث مذيلة بأحكام الألباني عليها

684 - شرح السير الكبيرج/مه ص/ ٦٧

موجود ہیں، مثلاً:

"يايها الذين آمنوا اوفوابالعقود685"

ترجمہ: اے ایمان والے معاہدے پورے کرو۔

اگر معاہدہ کسی خاص مدت تک کے لئے ہے تو مدت سے قبل اس کو توڑنا ممنوع ہے، قر آن میں

ارشادہ:

"فاتموا اليهم عهدهم الى مدتهم"686

ترجمہ:ان کے ساتھ کئے ہوئے معاہدے کو مدت تک پوراکرو۔

(۸) حالات کی تبدیلی کے ساتھ بعض دفعہ معاہدہ نا قابل عمل ہو جاتا ہے ، اور بدلتے ہوئے حالات میں اس پر نظر ثانی ضروری ہوتی ہے ، مسلمان فقہاء کا بیہ کہنا ہے کہ اگر مسلمان حکمر ال کسی سابقہ معاہدہ کے انفساخ کا اعلان کرتا ہے ، تووہ دوسرے فریق کو اطلاع دیئے بغیر معاہدہ کے خلاف کوئی بات نہیں کر سکتا۔

(۹) عہد رسالت کے معاہدات مجموعی طور پر مختصر اور عمومی ہوتے تھے، تفصیلات مہیا کرنے پر زیادہ توجہ دی جاتی اور طے شدہ نثر اکط کی یابندی کا خاص اہتمام کیا جاتا۔

(۱۰)عہد نبوی صَلَّاتِیْمِ کے ابتدائی دور کے معاہدات میں زیادہ تر مذہبی مقاصد کا ذکر ہے ، مگر بعد کے زمانے میں جو معاہدات ہوئے ان میں سیاسی واقتصادی اغراض کا بھی تذکرہ ملتاہے۔

<sup>685</sup> ـ المائدة: ١

<sup>686-</sup>التوبة: 4

بھی پیدا ہو چکا تھا، لیکن قریش ابھی تک طاقتور تھے، علاوہ بریں یہودیوں سے مسلمانوں کا معاہدہ منسوخ ہو چکا تھا، حکومت مدینہ بتدر تائج قریش کے شامی تجارت کے راستے بند کر کے ان کی اقتصادی حیثیت کو کمزور کرنا چاہتی تھی، اس لئے جانبین کم از کم تھوڑی مدت کے لئے صلح کے خواہاں تھے، اگر اس وقت آپ بھی جذبات سے کام لیکر فاتحانہ طور پر مکہ میں داخل ہونے کی کوشش کرتے تو زبر دست خونریزی ہوتی، اور قریش کے عرب قبائل پریہ ثابت کرنے کا بہانہ مل جاتا کہ مسلمان حرمت والے دنوں میں بھی لڑائی سے باز نہیں آتے ہے۔

سر خسی کاخیال ہے کہ اگر مدینہ والے خیبر پر حملہ کرتے توخوف تھا کہ شہر کو فوج سے خالی پاکر کے والے نہ چڑھ دوڑیں اور نہ لوٹ لیں اور اگر جنوب میں مکے کی طرف جائیں تو یہی خوف شال یعنی خیبر سے تھا 688

ان حالات میں سیاست دانی کا اقتضاء یہی ہو سکتا ہے کہ دونوں میں سے کسی ایک دشمن سے صلح کر کے دوسرے کے مقابلے میں اس کو دوست یا کم از کم غیر جانب دار بنادیا جائے۔۔۔۔ چنانچہ صلح حدیدیہ کے بعد دعوت اسلام کے مواقع زیادہ حاصل ہوئے، امام زہری گاخیال ہے کہ صلح حدیدیہ سے قبل اسلام میں اتنی بڑی کوئی فتح حاصل نہیں ہوئی، اسی لئے قر آن نے اس کو فتح مبین قرار دیا۔

پروفيسر محمد صديق قريشي صاحب لکھتے ہيں که:

"یہاں یہ بر محل معلوم ہوتا ہے کہ آپ کی سیاست خارجہ کے شاہ کار معاہدۂ حدیبیہ کا جدید ڈیلومیسی کے ایک نمونہ "معاہدہ ورسائی" سے موازنہ کیا جائے ، معاہدہ حدیبیہ طے کرتے وقت ابو جندل جائے مذاکرات پر آگئے ، وہ اسلام لا چکے تھے ،

لیکن قریش کی قید میں تھے ، سہیل بن عمرونے ان کی واپسی کا مطالبہ کیا، اور ساتھ ہی بصورت دیگر معاہدے طے نہ کرنے کی دھمکی دی،۔۔۔لیکن آپ نے ابو جندل کو

<sup>687 -</sup> اسلام اور قانون جنگ و صلح ص /۲۹۴، مجید خدوری 688 - رسول اکرم مَنْمَالْاَيْمَ کي سياسي زندگي ص /۱۳۵

واپس کر دیا، اور صبر کی تلقین کی ، ابوبصیر مدینه پہونیج تو معاہدہ کے مطابق ان کو واپس کر دیا گیا، فتح مکہ کے وقت آپ نے اپنے خونی دشمنوں پر کوئی تاوان عائد نہیں کیا، اور عام معافی کا اعلان کیا۔

اس کے برعکس جنگ عظیم اول کے بعد ۲۸ / جون ۱۹۱۹ ہے کو" ورسائی" کے مقام پر معاہدہ ورسائی طے پایا، انسائیکلو پیڈیا برٹانیکا کی تصر تکے کے مطابق جرمنی کو جنگ کا واحد ذمہ دار قرار دیا گیا، اس کی افواج کو نہتا کر دیا گیا، فاتحین کے نمائندوں کے سامنے جرمنی کے مندوبین کو بے آبر ومندانہ انداز میں پیش کیا گیا، اور معاہدے کا متن تیار کرتے وقت انہیں مجرموں کی طرح کھڑار کھا گیا، نتیجۃ جرمنی پر بھاری تاوان جنگ (انداز آ۲۵ / ارب ڈالر) عائد کیا گیا، جس کو اداکرنے کی استطاعت وہ قطعاًنہ رکھتا تھا، اسی لئے ایکے جی وغیرہ اسے فاتحین کا معاہدہ قرار دیتا ہے 689

(۱۲) اسلام نے اپنی خارجہ پالیسی کی بنیاد جیو پالیٹکس (جوع الارض) پر نہیں رکھی ، یہ نظریہ جغرافیائی عناصر کی اہمیت کے احساس کے بعد وجود میں آیا ، اگرچہ اس سے قبل چود ہویں صدی میں ابن خلدون نے اس پر سیر حاصل بحث کی تھی ، موجودہ دور میں اس کابڑا مؤید کارل ہاؤشفر تھا جو ہٹلر کا مشیر تھا ، اس نے جوع الارض کا نظریہ بیش کیا کہ آبادی میں اضافے کے ساتھ ساتھ رقبے میں بھی اضافہ ہوناچاہئے ، مگر اسلام نے اپنے خارجہ سیاست کی بنیاد اس نظریہ پر نہیں رکھی ، یہ ایک عالمی مذہب ہے اور اپنے نظریات اور پالیسیوں کی بنیاد اسی آفاقیت پر رکھتا ہے۔

غرض اسلامی ذخیرے میں بین الا قوامی سفارت اور عالمی تعلقات پر کافی مواد موجو دہے ، اور ان سے کوئی بھی اقلیت یا اکثریت ہر دور میں پوری طرح فائدہ اٹھا سکتی ہے ، تفصیلات کتب فقہ میں ابواب السیر کے تحت موجو دہیں۔

ENCYCLO PEADIA BARITANNICA- 689 , ج/۳۲س/۹۵/۳۳۰، بحواله رسول اکرم صَلَّى اَلْيُرَامِّ کَی سیاست خار چه ص/۲۲،

# غیر ملکیوں کے لئے حقوق و تحفظات

اسلام سے قبل عہد قدیم اور عہدوسطی میں غیر ملکیوں کے لیے کوئی ضابطہ اخلاق نہیں تھا، قانونی طور پر ان کے لیے کوئی حق محفوظ نہیں تھا، اسی لیے مختلف زمانوں اور مختلف علاقوں میں ان کے ساتھ مختلف قسم کے نارواسلوک کئے جاتے تھے، کہیں ان کے ساتھ چو پایوں جیساسلوک کیاجاتا، ان کی جائد اد ضبط کرلی جاتی، اوران کومارڈ الاجاتا، یاغلام بنالیاجاتا، سروم اور یونان میں غلاموں کے ساتھ بدترین سلوک کیاجاتا تھا ، یہاں تک کہ لوگ ان پر تیر اندازی کی مشق کرتے تھے، سسسالام نے تاریخ انسانی میں پہلی بار اس عدم مساوات اور انسانی تقسیم کے خلاف آ واز اٹھائی اسلام نے حقوق کی تین قسمیں کیں:

(۱) انسانی حقوق:

یعنی وہ آزادی جو مذہب یا ضروریات زندگی کے کسی شعبہ سے متعلق ہو، اور بحیثیت انسان اسے حاصل ہو، مثلاً فیصلہ کاحق وغیرہ۔

(۲) شهری حقوق:

جوشادی بیاه، کام کاج، اور تجارت وغیره سب کو محیط ہے۔

(m) سیاسی حقوق:

اس میں اپنے نما ئندہ کاا بتخاب،امید واری اور ملاز مت وغیر ہ کاحق بھی داخل ہے۔

(۱) اسلام نے پہلی باراعلان کیا کہ انسانی حقوق میں کسی رنگ ونسل، اور خطہ وقوم کی تقسیم معتبر نہیں، یہ دنیا کے تمام انسانوں کو بحیثیت انسان حاصل ہوں گے، علاقہ اور قبائلی تقسیم محض ذریعۂ تعارف ہے، اس کو حقوق سے محروم کرنے کا عنوان بنانا درست نہیں، اسلام نے اس سلسلے میں بڑی واضح ہدایات دی ہیں، مثلاً قرآن میں ہے:

باليهاالناس انا خلقناكم من ذكر وانثى وجلعناكم شعوباً وقبائل

لتعارفوا 690

ترجمہ: اے لوگو! ہم نے تم کو ایک مر داورایک عورت سے پیدا کیا، اور ہم نے تم کو خاند انوں اور قبیلوں میں تقسیم کیا تا کہ تم بہجانے جاؤ۔

ر سول اكرم صَلَّى عَلَيْهِم نِي ارشاد فرمايا:

يَاأَيُّهَا النَّاسُ أَلَا إِنَّ رَبَّكُمْ وَاحِدٌ وَإِنَّ أَبَاكُمْ وَاحِدٌ أَلَا لَا فَضْلَ لِعَرَبِيِّ عَلَى أَعْجَمِيٍّ وَلَا إِنَّ أَبَاكُمْ وَاحِدٌ أَلَا لَا فَضْلَ لِعَرَبِيِّ عَلَى أَعْجَمِيٍّ عَلَى عَرَبِيٍّ وَلَا لِأَحْمَرَ عَلَى أَسْوَدَ وَلَا أَسْوَدَ عَلَى أَعْجَمِيٍّ وَلَا أَسْوَدَ عَلَى أَعْجَمِيٍّ وَلَا أَعْرَبِيٍّ وَلَا الْأَحْمَرَ عَلَى أَسْوَدَ وَلَا أَسْوَدَ عَلَى أَعْمَرَ إِلَّا بِالتَّقْوَى 691

ترجمہ: اے لوگو! سنو، تمہارارب ایک ہے اور تمہارے باپ ایک ہیں، کسی عربی کو کسی فر بی ہیں مکسی عربی کو کسی عجمی پر ، کسی گورے کو کسی کالے پر، کسی سرخ کو کسی زر دپر برتری حاصل نہیں، گر تقوی کی بنیاد پر "۔

اور صرف نظریہ نہیں عملی سطح پر بھی اسلام نے اس مساوات کامظاہرہ کیا، رومی الاصل صہیب ؓ، ملک حبشہ کے بلالؓ اور فارسی النسل سلمالؓ کو عربوں کا ہم پلہ بنادیا، حضرت زید بن حارثہؓ غلام تھے، آزادی کے بعد حضور اکرم صَلَّا عَیْرُمِّم نے اپنی چجازاد بہن سے ان کی شادی کرادی <sup>692</sup>

(اسلام کے عطا کر دہ انسانی حقوق کی مکمل تفصیل کے لیے مطالعہ فرمائیں راقم الحروف کی دوسری کی کتاب"حقوق انسانی کااسلامی منشور"شائع کر دہ جامعہ ربانی، منور واثشریف)

<sup>&</sup>lt;sup>690</sup> - الحجرات: ۱۳

<sup>691 -</sup> مسند الإمام أحمد بن حنبل ج 5 ص 411 حديث غبر :23536 المؤلف : أحمد بن حنبل أبو عبدالله الشيباني الناشر : مؤسسة قرطبة – القاهرة عدد الأجزاء : 6 الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها

<sup>692 -</sup> تفسير ابن كثير: ج٣٧/ ص ٧٤٠/، مطبوعه الدارالمصرية البنانية

کی اجازت نہیں،معذور ہونے پر دیگر کمزور مسلمانوں کی طرح ان کو بھی حکومت کی طرف سے و ظیفہ ُ تعاون یاو ظیفہ ُ معذوری جاری کیاجا تاہے۔

اسلامی عہد میں اس سلسلے کے بڑے واقعات ہیں، دوواقعہ بطور مثال یہاں پیش ہیں:

ﷺ ایک مرتبہ حضرت عمر گہیں تشریف لے جارہے تھے، راستہ میں ایک اندھے ذمی یہودی کو لوگوں سے بھیک مانگتے دیکھا، آپ نے اس سے دریافت فرمایا تمہیں ایسا کرنے پر کس نے مجبور کیا، یہودی نے جواب دیا، بڑھا ہے اور جزیہ کے بوجھ نے، حضرت عمر نے اس کا جزیہ منسوح فرما کر بیت المال سے اس کا وظیفہ جاری فرمایا، اور فرمایا کہ یہ انصاف نہیں کہ اس کی جوانی سے فائدہ اٹھایا جائے اور بڑھا ہے میں بے دست ویا چھوڑد یا جائے 693

ہیں نہیں رہتے مگر اسلامی حکومت میں نہیں رہتے مگر اسلامی حکومت کے ساتھ ان کا معاہدہ ہے تو مدت معاہدہ میں بھی ان کے ساتھ وہی معاملہ کیاجائے گاجو ذمیوں کے ساتھ کیاجا تاہے۔ معاہدہ ہے تو مدت معاہدہ میں بھی ان کے ساتھ وہی معاملہ کیاجائے گاجو ذمیوں کے ساتھ کیاجا تاہے۔ رسول پاک مَنَّا ﷺ نے ذمیوں اور معاہدوں کے حقوق کی رعایت پربڑازور دیاہے، آپ نے ارشاد فرمایا:

من ظلم معاہدا او ذمیاً فانا حجیجہ یوم القیامۃ 694 ترجمہ: جس نے کسی معاہدیاذمی پر ظلم کیا قیامت کے دن میں اس کے خلاف فریاد کروں گا۔ (۳) سیاسی حقوق میں خلافت عالیہ کا استناء کر کے بقیہ تمام حقوق میں مسلمان اور غیر مسلم یا ملکی اور غیر مسلم یا ملکی کی تقسیم نہیں ہے۔

موجودہ بین الا قوامی قوانین میں اسلام کے دیئے گئے یہ تینوں حقوق شامل کئے گئے ہیں، جن حقوق کی بات آج چند صدیوں سے کی جارہی ہے،اسلام نے چودہ سو(۱۴۰۰)سال پہلے ان حقوق کا خاکہ پیش ----- حواثی-------

<sup>693 -</sup> كتاب الخراج: ١٥٠/، الزيلعي: ج٢/ص١٥٥/، فتح القدير: ج٥/ص٢٩٣/، اعلاء السنن: ج١١/ص٩٩٥

<sup>694 -</sup> ابوداؤد كتاب الجهاد: عون المعبود: جسم/ ص٢٠٠١

نوازل الفقه (جلد ششم) کر دیاہے <sup>695</sup>۔

\_\_\_\_\_

----- حواشی - - - - - حواشی - - - - - - حواشی اسلامی قانون کاامتیاز مؤلفه اختر امام عادل قاسمی 695 - ماخو ذاز قوانین عالم میس اسلامی قانون کاامتیاز مؤلفه اختر امام عادل قاسمی

## باب دوم (حالت مغلوبی کے احکام)

# غیر مسلم ملکوں میں مسلم اقلیت کے مسائل

اسلام ایک بین الا قوامی مذہب اور مسلمان ایک آفاقی قوم ہے،جوروئے زمین کے ہر خطہ میں پائی جاتی ہے، اور ہر زمان و مکان کے لئے اس کے پاس مکمل ہدایات موجود ہیں،خواہ حالت اقتدار میں ہو یاحالت مغلوبی میں ،رسول الله صَلَّا اللهِ عَلَّا اللهِ عَلَی اللهِ اللهِ عَلَی اللهِ عَلَیْ اللهِ عَلَی اللهِ عَلَیْ اللهِ عَلَیْ اللهِ عَلَی اللهِ عَلْمَا عَلَی اللهِ عَلَی اللهِ

#### عہد نبوت کے تین ادوار

" قرآن کریم کانزول تدر تج کے ساتھ ہوا، سیرت نبویہ کے قانونی اور اخلاقی نمونے رفتہ دنیا کے سامنے آئے، یقیناً اس تدر تج میں اسلام اور مسلمانوں کے حق میں دنیا کے سیاسی اور ساجی حالات کادخل تھا، اگر پورا قرآن اور سیرت طیبہ کے تمام اعلی اخلاقی نمونے بیک دفعہ پیش کر دیئے جاتے، توشاید حالات میں ان کے تخل کی گنجائش نہ ہوتی ، اس لئے قانون کے تدریجی عمل میں ایک طرف حالات کی تبدیلی کی میں ان کے تخل کی گئی، تودو سری طرف مسلمانوں کے حق میں مخصوص احوال وظروف کی تعمیر اور مطلوبہ معاشرہ کی تشکیل کاعمل بھی حاری رکھا گیا۔

عام طور پر یہ سمجھاجا تاہے (جس میں بڑی حد تک واقعیت بھی ہے) کہ اسلام کے ابتدائی دور کے احکام اسلام کے دور عروج کے احکام سے منسوخ ہوتے چلے گئے، لیکن یہ تصور عبادات، حکومت اسلامیہ کے داخلی مسائل اور مسلمانوں کے باہمی معاملات کی حد تک تو درست ہے، لیکن مسلمانوں کے خارجہ مسائل، یا غیر مسلم اقوام سے ان کے سیاسی اور ساجی تعلقات کو اس عموم میں داخل کر نامناسب نہیں ،اس باب میں اسلامی احکام میں جو تغیرات ہوئے ہیں، یاسیر ت طیبہ کے عملی خمونوں میں جو فرق نظر آتا ہے، ان میں نشخ سے زیادہ تبدیلی کی بنا پر جواحکام عائد ہوں ان کانام نشخ سے زیادہ تبدیلی کی بنا پر جواحکام عائد ہوں ان کانام نشخ

نہیں تطبیق ہے، ایک فقیہ اور ماہر قانون کے لئے ضروری ہے کہ وہ غور کرے کہ کون ساتھم کس قسم کے حالات پر منطبق ہو تاہے، آج خیر القرون کے مجتهدین توپیدا نہیں ہوسکتے، لیکن اس درجہ امتیازاور قوت ادراک توپیداہو سکتاہے، جس کے ذریعہ انسان مدارج احکام کو پہچان لے، اور ہر تھم کواس کے صحیح محمل برر کھ سکے۔

مسلمانوں کی سیاسی قوت وضعف یا اکثریتی واقلیتی پوزیشن کے لحاظ سے دیکھاجائے تو ہمارے سامنے عہد نبوی میں اسلامی ادوار کے تین نمونے موجو دہیں:

(۱) می دور: مسلمانوں کی حالت مغلوبی کی علامت ہے، یعنی ایسامعاشرہ جس میں مسلمانوں کی سیاسی اور ساجی پوزیشن غیر مسلموں کے مقابلے میں کمزور ہو، اور مسلمان ایک کمزور اقلیت کی صورت میں غیر مسلموں کی مضبوط اکثریت کے در میان رہ رہے ہوں ، جس میں مسلمانوں کو پوری طرح مذہبی یاساجی آزادی حاصل نہ ہو۔

(۲) حبشہ کاوور: مسلمانوں کی حالت آزادی کی علامت ہے، یعنی ایسامعاشرہ جس میں مسلمانوں کو اقلیت میں ہونے کے باوجود مذہبی اور ساجی آزادی حاصل ہو، جہاں ان کو سیاسی اور قومی خدمات میں حصہ داری کی بھی اجازت ہو، حبشہ میں نجاشی کی حکومت تھی ، اور اس طرح کی شہنشاہتیوں میں عوام کو تشکیل حکومت کا اختیار تو نہیں ہوتا، لیکن ان کو این قومی اور سیاسی خدمات پیش کرنے کی اجازت ہوتی ہے، اور اس عموم میں مسلمان بھی شامل تھے، حبیبا کہ حبشہ میں ایک جنگ کے موقعہ پر مسلمانوں کے نما کندہ کی حیثیت سے حضرت زبیر کی فوجی خدمات سے اندازہ ہوتا ہے 696۔

(m) مرنی دور: مسلمانوں کے حالت غلبہ کی علامت ہے، البتہ اس دور کے دوجھے ہیں:

<sup>696 -</sup> سيرت ابن هشام ج اص ٣٦١

گونہ اطمینان کے بعد مسلمان اپنی پوزیش مستحکم کرنے میں مشغول ہو سکیں ،اورر فتہ رفتہ ایک وحدانی طاقت میں تبدیل ہو سکیں ،چوامت تشکیل دی گئی ،اس میں یہود میں تبدیل ہو سکیں ،چنانچے مدنی دور کے ابتدائی حصہ میں جو معاشر ہیا جو امت تشکیل دی گئی ،اس میں یہود بھی ایک اہم عضر کی حیثیت سے شامل تھے ،اس میں غیر مسلم اقلیت کے ساتھ بڑی مراعات رکھی گئی تھیں ،اور حتی الامکان مسلمان اپنے دفاعی اور خارجی مسائل میں غیر مسلموں کے عملی اشتر اک کو اہمیت دیتے تھے ،اور جی الامکان مسلمان اپنی اخلاقی قوت ، دعوتی جدوجہد اور اور تنظیمی صلاحیت کے ،اور یہ مضبوط ہوتے جلے گئے۔

ہ اور پھر مدنی دور کاوہ آخری مرحلہ شروع ہوا جو مسلمانوں کے خالص غلبہ واقتدار کادورہے،
جس میں غیر مسلم اقلیتوں کو تمامتر مذہبی، معاشی، شہری اور انسانی حقوق کے باوجو دسیاسی معاملات میں وہ
مسلمانوں پر دخیل نہیں ہوسکتی تھیں، یہ دور عہد نبوی کے آخر تک بر قرار رہا، اور اس میں جغرافیائی طور پر
توسیعات ہوتی رہیں، یہاں تک کہ عرب کازیادہ ترعلاقہ عہد نبوت ہی میں اسلام کے اس دور غلبہ کے دائرہ
میں داخل ہو چکاتھا،۔۔۔عہد نبوت کے بعد عہد خلافت راشدہ میں اسی دور غلبہ کی توسیع ہوئی اور رفتہ رفتہ
مسلمان روئے زمین کی سب سے بڑی طاقت بن گئے، اور صدیوں تک مسلمانوں نے ایک غالب قوت کی
حیثیت سے ملکوں اور قوموں پر حکمر انی کی۔

#### فقه الا قليات كي بنياد

امت مسلمہ کے موجودہ سیاسی زوال کے دور میں جب کہ متعدد علاقوں میں مسلمان نہ صرف یہ کہ قوت واقتدار سے محروم ہیں، بلکہ ایسی اکثریت بھی نہیں رکھتے، جو حکومتوں یادیگراقوام پر اثر انداز ہوسکے، ایسی صورت حال میں امت مسلمہ کی زیادہ ترر ہنمائی عہد نبوی کے مذکورہ بالا تین علامتی ادوار میں سے کسی دور میں مل سکتی ہے، ہمارافقہی اثافہ اس سلسلے میں بڑی حد تک خاموش ہے، بعض اشارات ضرور موجود ہیں، اور سلف کے اشارات بھی خلف کے لئے کافی اہمیت رکھتے ہیں، اس لئے فقہ الا قلیات پر کام کرنے والے علماء

کے لئے ضروری ہے کہ وہ ان اشارات کو بھی مشعل راہ کے طور پر سامنے رکھیں <sup>697</sup>۔

موجودہ دور میں مسلمانوں کی ایک بہت بڑی تعداد غیر مسلم ملکوں میں آباد ہے، صرف ہندوستان میں مسلمانوں کی تعداد وشار کے مطابق قریب ۱۳۰۰ کروڑ سے کم نہیں ہے، جو اس وقت دنیا کے میں مسلمانوں کی سب سے بڑی تعداد ہے۔ چین میں تقریباً پندرہ کروڑ، متحدہ روس میں دو کروڑ، کسی ایک ملک میں مسلمانوں کی سب سے بڑی تعداد ہے۔ چین میں تقریباً پندرہ کروڑ، متحدہ روس میں مثلاً تنزانیا، یورپ میں ایک کروڑ اسی لا کھ، امریکہ میں استی لا کھ مسلمان آباد ہیں، اسی طرح افریقی ملکوں میں مثلاً تنزانیا، اوگنڈا، کینیا اور جنوبی افریقہ اور ایشیائی ملکوں میں سنگاپور، سری لنکا، نیپال وغیرہ میں مسلمانوں کی بڑی تعداد مقیم ہے۔

ظاہر ہے کہ چند محدوداوراق میں مسلم اقلیت کے تمام مسائل کااحاطہ تو ممکن نہیں ہے،البتہ بطور نمونہ چند مسائل میں تعلیمات نبویہ اور قانون اسلامی سے رہنمائی کے اشارات پیش کئے جاتے ہیں:

-----

<sup>&</sup>lt;sup>697</sup> - غیر مسلم ملکوں میں مسلمانوں کے مسائل ص19 تا ۲۳ مؤلفہ اختر امام عادل قاسمی ، ناشر جامعہ ربانی منور واشریف ، ۲۳ مؤلے ہے

## غير مسلم ملکوں میں قیام وسکونت کی نثر عی حیثیت

ہے۔ کہ غیر اسلامی ملکوں میں مسلم اقلیت کے مسائل میں سب سے اولین مسکہ ان ملکوں میں قیام وسکونت کی شرعی حیثیت کا ہے ، کہ غیر اسلامی ملکوں میں مسلمانوں کے قیام وسکونت کا شرعی تھم کیا ہے ؟ خاص طور پر مسلم ملکوں کے ان مسلمانوں کے لیے یہ مسکلہ کافی اہمیت کا حامل ہے ، جو اپناو طن چھوڑ کر غیر مسلم ملکوں میں منتقل ہو چکے ہیں ، اور واپسی کا کوئی ارادہ نہیں رکھتے۔ خاص طور پر وہ مسلمان جو اسلامی ملکوں سے منتقل ہو کر غیر مسلم ملکوں میں کے ہیں ، کیا اسلامی نظام حکومت چھوڑ کر غیر اسلامی نظام میں جائے امان تلاش کر نا اور مسلم حکمر انوں کے دائرہ اطاعت سے نکل کر غیر مسلم حکمر انوں کی بالا دستی قبول کر نا جائز ہے ؟

یہ سوال انتہائی قدیم ہے۔ ائمہ اربعہ کے دور میں بھی یہ مسئلہ زیر بحث رہاہے، البتہ حالات کے فرق سے اب مسئلہ کی وہ حساسیت باقی نہیں رہی،جو پہلے سمجھی جاتی تھی۔

اس مسکلہ کا مدار دو چیزوں پرہے:

(۱) جس غیر مسلم ملک میں کوئی مسلمان قیام پذیر ہے یا قیام کرناچا ہتا ہے مسلمانوں کے لئے وہاں کی قانونی اور سیاسی صورتِ حال کیاہے؟

> (۲) قیام کا محرک کیاہے؟ محر کات کے فرق سے بھی حکم میں فرق پیدا ہو گا۔ غیر مسلم ملکوں کی تفسیم

فقہاء نے سب سے زیادہ جس چیز کو اہمیت دی ہے ،وہ پہلی بات ہے ، فقہاء نے غیر مسلم ملکوں کو تین حصول میں تقسیم کیا ہے ، اور ان تینول کے جداگانہ احکام بیان کیے ہیں ، کتبِ فقہ میں اس سلسلے میں بڑی تفصیل ملتی ہے ،ہم یہاں اس ذیل میں ہونے والی بحثوں کا صرف خلاصہ پیش کرتے ہیں:

علماءنے غیر مسلم ملکوں کو دوحصوں میں منقسم کیاہے:

(۱) دارالحرب: یعنی وہ ممالک جہاں بحیثیت مسلمان شہری اپنے مذہبی اور ملی تشخصات کی حفاظت مشکل ہو، جبیبا کہ عہد نبوی میں ہجرت مدینہ سے قبل مکہ معظمہ کی صورت حال تھی، ایسے ملکوں کی شہریت حاصل کرناعام حالات میں کسی مسلمان کے لیے جائز نہیں، بلکہ جولوگ وہاں پہلے سے آباد ہوں اور وہ کسی پر امن ملک کی طرف ہجرت کی طاقت رکھتے ہوں توان پر فرض ہے کہ وہاں سے ہجرت کر جائیں <sup>698</sup>۔

البتہ اس سے ان مسلمانوں کا استثناء ہے جو مختلف قومی یاملی یاد عوتی مصالح کے تحت وہاں کاسفر کریں، اور ان میں مشکلات کے بر داشت کی طاقت موجو دہو <sup>699</sup>۔

#### اس حکم کاماخذیہ آیت کریمہ ہے:

ان الذین توفاہم الملائکۃ ظالمی انفسہم قالو افیم کنتم قالو اکنا مستضعفین فی الارض قالوا الم تکن ارض الله و اسعۃ فتہاجر و افیہا فاولئک ماواہم جہنم و سائت مصیر ا700 ترجمہ: بے شک ان لوگوں کی جان جنہوں نے اپنے اوپر ظلم کرر کھا ہے (جب) فرشتہ قبض کرتے ہیں تو ان ہے کہیں گے کہ تم کس کام میں تھے، وہ بولیں گے ہم اس ملک میں بے بس تھے، فرشتے کہیں گے کہ کیااللہ کی زمین و سیع نہ تھی کہ تم وہاں ہجرت کرجاتے؟ یہی لوگ ہیں جن کا ٹھکانا دوز نے ہے، اور وہ بری جگہ ہے۔

اس آیت میں ایس سرزمین میں اقامت اختیار کرنے کو ظلم اور بدترین گناہ قرار دیا گیا ہے جہاں انسان اپنے دین وایمان کی حفاظت نہ کرسکے، بشر طیکہ انسان وہاں سے نکلنے اور کسی مناسب مقام پر قیام کرنے کی قدرت رکھتا ہو ا<sup>701</sup>۔

## (۲) دارالا من یا دارالعہد: دوسری قشم ان غیر اسلامی ممالک کی ہے، جہاں مسلمانوں کے لیے دیش

<sup>700 -</sup> سورهٔ نساء: ۹

<sup>701 -</sup> الكشاف للزمخشري ج اص ٥٥٥

بحیثیت اقلیت جان ومال، عزت و آبر و، دین وایمان کو خطرہ نہ ہو، ایسے ملکوں کے بارے میں علماء کے در میان اختلاف رائے یا یاجا تاہے:

(۱) ایک رائے یہ ہے کہ مسلمانوں کے لیے ایسے ملکوں کاسفریاا قامت بھی جائز نہیں۔بلکہ مسلمانوں کو اپنے ملکوں ہی میں رہناچاہئے، یہ رائے فقہاء مالکیہ کی ہے، اور شافعیہ کا ایک قول بھی اسی کے مطابق ہے 702۔

(۲) دوسری رائے ہے ہے کہ ایسے ملکوں میں رہنا درست ہے، اور مقیم مسلمانوں کے لیے وہاں سے ہجرت کرنا واجب نہیں، بیرائے حنفیہ اور حنابلہ کی ہے، اور شافعیہ کا صحیح مسلک بھی یہی ہے <sup>703</sup>۔ عدم جواز کے قائلین نے درج ذیل روایات کو مشدل بنایا ہے:

﴿ حضرت معاويةً كى روايت ہے كه رسول الله صَالَّةَ اللهِ عَالَتْهُ مِنْ اللهِ عَلَيْدُ مِنْ اللهِ عَلَيْدُ اللهِ اللهِ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ اللهِ عَلَيْدُ اللهُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ ال

ترجمہ: ہجرت اس وقت تک ختم نہ ہوگی جب تک کہ توبہ کا دروازہ بند نہ ہو، اور توبہ کا دروازہ اس وقت تک بند نہ ہو گاجب تک کہ سورج مغرب سے طلوع نہ ہو جائے۔

اس مضمون کی متعد دروایات موجو دہیں جن سے معلوم ہو تا ہے کہ ہجرت کا عمل تا قیامت جاری رہے گا، اور ظاہر ہے کہ اس حکم کے مخاطب وہی مسلمان ہیں جو کسی غیر مسلم ملک میں مقیم ہیں، اس سے قدرتی طور پریہ حکم بھی نکاتا ہے کہ جب غیر اسلامی ملکوں میں مقیم مسلمانوں کو ان ملکوں کو چھوڑ دینے کا حکم دیاجارہا ہے، تومسلم ملکوں سے منتقل ہو کر وہاں جانے کی اجازت کیسے مل سکتی ہے؟

<sup>&</sup>lt;sup>702</sup> - المدونة الكبرى للامام مالكج ۵ص ۱۵۲۵، مقدمات ابن رشد مع المدونة الكبرى ج 9 ص ۱۵۹ س

<sup>703 -</sup> احكام القر آن للجصاص ج٢ص ٥ • ٣، اعلاء السنن للمتها نوى ج١٢ ص ٣٦١، كشاف القناع للبهو تى ج٣ص ٣٨، فياوى ابن تيميه ج٣ص ٠٨٠، روضة الطالبين للنووى ج٢ص ٢٨ > ٢٨، روضة الطالبين للنووى ج٢ص ٢٨ > ٢٨، روضة الطالبين للنووى ج٢ص ٢٨ > ٢٨، مغنى المحتاج للشربيني ج٢ص ٥٨

<sup>704 -</sup> سنن أبي داودج ٢ ص ٣١٢ حديث نمبر 2481 المؤلف: أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر: دار الكتاب العربي ـ بيروت عدد الأجزاء: 4 مصدر الكتاب: وزرارة الأوقاف المصرية-

ان روایات پر سند اوراستدلال دونوں لحاظ سے کلام کیا گیا ہے، حضرت معاویہ کی روایت سند کے اعتبار سے متکلم فیہ ہے <sup>705</sup>۔ مثلاً:

ہر (اس روایت کی سند میں ابو ہند البجلی کو ابن القطان نے مجہول قرار دیاہے <sup>706</sup>۔
ہرایک دو سرے راوی عبد الرحمٰن بن ابی عوف کو بھی ابن القطان نے مجہول کہاہے <sup>707</sup>۔
اورا گریہ روایات صحیح اور لا کق استدلال بھی ہوں تو بھی انکا محمل وہ ممالک بن سکتے ہیں، جہاں مسلمانوں کو مذہبی آزادی حاصل نہ ہو، جہاں دین وایمان، جان ومال اور عزت و آبر و کو شدید خطرات در پیش ہوں، مسلمان وہاں سے ہجرت کرنے کی طاقت رکھتے ہیں، اور کسی اسلامی ملک نے ان کیلئے اپنے دروازے کھول دیئے ہوں، ان احادیث کو علی الاطلاق تمام غیر اسلامی ملکوں پر منطبق نہیں کیا جاسکتا ہے، اسلئے کہ غیر اسلامی ملکوں میں قیام کی اجازت کی روایات بھی موجو دہیں <sup>708</sup>۔

دوسرا استدلال ان روایات سے کیاگیا ہے، جن میں مشرکین کی آبادیوں کے در میان مسلمانوں کو قیام کرنے سے منع کیاگیا ہے، اور ان سے دور رہنے کا حکم دیاگیا ہے، حضرت جریر بن عبداللہ گی مسلمانوں کو قیام کرنے سے منع کیاگیا ہے، اور ان سے دور رہنے کا حکم دیاگیا ہے، حضرت جریر بن عبداللہ گی دوایت ہے کہ رسول اللہ صَالَ اللہ عَالَ اللہ عَالِی اللہ عَالَ اللہ عَاللہ اللہ عَالَ اللہ عَاللہ عَالَ اللہ عَاللہ عَالَ اللہ عَالَ اللہ عَالَ اللہ عَالَ اللہ عَالَ اللہ عَالَ عَالَ اللہ عَالَ اللّٰ عَالَ اللّٰ عَالَ اللّٰ عَالَ عَالَ اللّٰ عَاللّٰ عَالَ اللّٰ عَالْ عَالَ عَ

انا برئ من كل مسلم يقيم بين اظهر المشركين قالوا يارسول الله ولم؟ قال لاتراء ي نارا بما<sup>709</sup>

ترجمہ: میں ہر ایسے مسلمان سے بری ہوں جو مشر کین کے در میان رہتا ہو، لو گوں نے عرض کیا یار سول اللہ! کیوں؟ آپ نے ارشاد فرمایا دونوں اتنی دور رہیں کہ ان

<sup>705 -</sup> عون المعبود تشمس الحق عظيم آبادي ج2ص ١٥٦، نيل الاوطار للشو كاني ج٨ص ٢٦

<sup>&</sup>lt;sup>706</sup> - تهذیب التهذیب، ج: ۱۰ ص: ۲۹۹

<sup>707 -</sup> تهذيب التهذيب لابن حجرً "، ج، ۵، ص: ۱۵۴

<sup>708 -</sup> سبل السلام للصنعاني جې ص ٨٦، تخفة الاحوذي للمبار كفوري ح۵ ص ٢١٥

<sup>709 -</sup> ترمذى كتاب السير، باب ماجاء فى كربهية المقام بين اظهر المشركين، حديث ١٦٥٨، ابو داؤد، كتاب الجهاد، باب النهى عن القتل من اعتصم بالسحود حديث ٢٦٢٨، نسائى، كتاب القسامة، باب القود بغير حديد مرسل، حديث ٣٧٩٨

میں سے کوئی دوسرے کی آگ نہ دیکھ سکے۔

حضرت سمرہ بن جند اللہ کی روایت ہے کہ نبی کریم صَلَّاتَیْمِ نے فرمایا:

لاتساكنو االمشركين ولا تجامعوهم فمن ساكنهم اوجامعهم فهو مثلهم 710وفى رواية: من جامع المشرك وسكن معم فانم مثله 711.

ترجمہ: مشر کول کے ساتھ نہ رہواور نہ ان کے ساتھ اکٹھے ہو، جو ان کے ساتھ رہے گایا اکٹھے ہو گاوہ انہی کی طرح سمجھا جائے گا۔

ان روایات سے صراحتاً غیر مسلموں کے در میان سکونت کی حرمت ثابت ہوتی ہے، مگر مشکل میہ ہے کہ بید روایات بھی کلام سے خالی نہیں ہیں، مثلاً حضرت جریر بن عبداللہ کی حدیث مرسل ہے یا متصل؟
اس میں محدثین کے در میان اختلاف ہے، اور امام بخاری، امام ترمذی اور امام ابود انود وغیرہ نے اس کے ارسال والی بات کو ترجیح دی ہے <sup>712</sup>۔

دوسرے اس کی سند میں ایک راوی ابو معاویہ الضریر ہیں، ان کانام محمد بن خازم التمیمی ہے، ابن خراش اور عبد الله بن احمد کی رائے ان کے بارے میں یہ ہے کہ وہ صرف اعمش کی روایات کی حد تک قابل اعتبار ہیں، باقی روایات میں ان کے حافظہ پر اعتباد نہیں ہے <sup>713</sup>۔

رہی حضرت سمرۃ بن جندب والی روایت تو اس کے دونوں طرق ضعیف ہیں، پہلے طریق کی سند میں ایک راوی اسحاق بن ادریس ہیں جن کو متعدد محد ثنین نے ضعیف قرار دیاہے، بلکہ بیجیٰ بن معین نے ان کو متعدد محد ثنین نے ضعیف قرار دیاہے، بلکہ بیجیٰ بن معین نے ان کو کذاب اور حدیث گھڑنے والا کہاہے، دار قطنی نے ان کو منکر الحدیث، اور نسائی نے متر وک الحدیث قرار دیا

<sup>&</sup>lt;sup>710</sup> - السنن الكبرى للبيهقى، كتاب السير، باب الرخصة في الا قامة بدارالشرك لمن لا يخاف القتنة ج9 ص ١٨، جامع التر مذى مع شرح تحفة الاحوذي ج۵ص ۲۳۰-

<sup>711 -</sup> ابوداؤد، كتاب الجبهاد، باب في الا قامة بارض الشرك، حديث ٢٧٧٠

<sup>712 -</sup> تحفة الاحوذي شرح الترمذي ج2 ص • ٢٣

<sup>713-</sup>ميزان الاعتدال للذهبي جهم ١٥٧٥، تهذيب التهذيب لابن حجرج ٢٥٠١

دوسرے طریق کی سند کے بارے میں ذہبی کاخیال ہے کہ لاکق استدلال نہیں ہے <sup>715</sup>۔ (اس کیے کہ سند میں ایک راوی سلیمان بن موسی ابوداؤ د متعلم فیہ راوی ہیں، ان کے بارے میں نسائی کہتے ہیں کہ حدیث میں مضبوط نہیں ہیں، ابن حجر ایکتے ہیں کہ "فیہ لین" ان میں بچھ نرمی ہے، بخاری کہتے ہیں" لہ منا کیر" کہیے میں مضبوط نہیں ہیں، ابن حجر آگہتے ہیں کہ "فیہ لین" ان میں بچھ نرمی ہے، بخاری کہتے ہیں" لہ منا کیر" کہیے میں منکر روایات بھی نقل کرتے ہیں <sup>716</sup>۔

اوراگریہ روایات درست بھی ہوں تو بھی ان کا اطلاق عام غیر اسلامی ملکوں پر نہیں ہوسکتا، بلکہ ان کا مصداق صرف وہ ممالک قرار دیئے جائیں گے جہاں مسلمانوں کے لیے دین پر آزادانہ عمل کی راہ میں مشکلات ہوں، اور ہجرت کے سوااسلامی زندگی گذارنے کی کوئی صورت موجود نہ ہو،۔۔۔۔۔اوراگراس روایت کو اس کے پس منظر کے ساتھ ملاکر دیکھا جائے تو بات اور بھی زیادہ صاف ہوجاتی ہے، یہ حدیث جس پس منظر میں رسول اللہ مَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَنْ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَاللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَاللّٰهُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ عَلَیْلُو اللّٰہُ عَلَیْ اللّٰہُ ا

عقلی استدلال

<sup>714 -</sup> ميز ان الاعتدال للذهبي ج اص ١٨٨٠، المجموع في الضعفاء والمتر و كين لعبد العزيز السير وان ص ٢٨٣

<sup>715 -</sup> نيل الاوطار للشو كاني ج ٨ ص ٢٥

<sup>716 -</sup> عون المعبود تثمس الحق عظيم آبادي ج 2 ص 2 ٧ ، المجموع في الضعفاء والمتر و كين ص ١١٦ – ٣٨٢

<sup>717 -</sup> جامع التريذي مع تحفة الاحوذي ج20 m

که کسی صاحب ایمان کو اس کی اجازت نہیں دی جاسکتی <sup>718</sup>۔

مگراس دلیل کی معنویت آج کے دور میں باقی نہیں رہی،اس لیے کہ تمام اقوام و ممالک نے اپنے دستور میں مذہبی آزادی کااصول تسلیم کر لیاہے،اور ہر ملک میں ہر شخص کو اپنے مذہب پر عمل کرنے کی مکمل آزادی دی گئی ہے۔

اس لیے آج کے حالات میں کسی غیر اسلامی ملک کے زیر انز زیادہ سے زیادہ جن مسائل میں کسی مسلمان کے متأثر ہونے کا امکان ہے وہ اقتصادی مسائل ہیں مگر ان کابڑا حصہ قانون اسلامی سے متصادم نہیں ہے، بلکہ بڑی حد تک اسلامی قوانین سے ہم آ ہنگ ہے، بلکہ آج کا تجربہ تو یہ ہے کہ غیر اسلامی ملکوں کے مسلمان جس صلابت اور شدت کے ساتھ دین پر قائم ہیں، اسلامی ملکوں کے بیشتر مسلمان اس معیار پر نہیں اتر تے، وہ دین کو پوری محبت کے ساتھ سینہ سے لگائے ہوئے ہیں کہ کہیں یہ ہم سے چھوٹ نہ جائے، جب کہ اسلامی ملکوں کے اکثر مسلمان محض روا بی طور پر دین پر قائم ہیں۔

قائلین جواز کے دلائل

جمہور فقہاء جواز کی رائے رکھتے ہیں، اوراس کیلئے ان کے پیش نظر بعض اہم بنیادیں ہیں:
(۱) حضرت عبد اللہ بن عباسٌ کی روایت ہے کہ رسول اللہ صَلَّا لِیُّمِّ نے فَحْ مَکہ کے دن ارشاد فرمایا:
لاہجرۃ ولکن جہاد و نیۃ و اذا استُنفر نم فانفر و ا<sup>719</sup>
ترجمہ: اب ہجرت کا حکم باقی نہیں البتہ جہاد اور نیت باقی ہے، جب تم کو جہاد کے لیے
بلایا جائے توجہاد کے لیے نکاو۔

اس حدیث سے ظاہر ہو تاہے کہ فتح مکہ کے بعد جب پورے علاقہ عرب میں امن قائم ہو گیا، اور مسلمانوں کے مذہبی معاملات میں کوئی رکاوٹ باقی نہ رہی تو ہجرت مدینہ کا حکم منسوخ ہو گیا، حافظ ابن حجر مسلمانوں کے مذہبی معاملات میں کوئی رکاوٹ باقی نہ رہی تو ہجرت مدینہ کا حکم منسوخ ہو گیا، حافظ ابن حجر مسلمانوں کے مذہبی معاملات میں کوئی رکاوٹ باقی نہ رہی تو ہجرت مدینہ کا حکم منسوخ ہو گیا، حافظ ابن حجر مسلمانوں کے مذہبی معاملات میں کوئی رکاوٹ باقی نہ رہی تو ہجر میں معاملات میں کوئی رکاوٹ باقی نہ رہی تو ہجر میں معاملات میں کوئی رکاوٹ باقی نہ رہی تو ہجر میں معاملات میں کوئی رکاوٹ باقی نہ رہی تو ہجر میں معاملات میں کوئی رکاوٹ باقی نہ رہی تو ہجر ہو گیا، اور میں معاملات میں کوئی رکاوٹ باقی نہ رہی تو ہجر ہو گیا، مالم میں کوئی رکاوٹ باقی نہ رہی تو ہجر ہو گیا، مالم کی معاملات میں کوئی رکاوٹ باقی نہ رہی تو ہجر ہو گیا ہو گ

<sup>&</sup>lt;sup>718</sup> - مقدمات ابن رشد مع المدونة الكبرى جوص ۱۵۹ه، المدونة الكبرى للامام مالك ج۵ص ۱۵۷۵

<sup>719 -</sup> بخارى، كتاب الجهاد، باب لا ججرة بعد الفتح ج اص ۴۳۳، حديث ۷۷۰ المسلم، كتاب الامارة باب المبايعة بعد فتح مكة على الاسلام والجهاد، حديث ۴۸۰۳

فرماتے ہیں کہ بیہ تھم صرف مکہ مکر مہ ہی کے لیے نہیں ہے بلکہ ہر وہ علاقہ جہاں مسلمانوں کو ان کے اسلامی امور کی بجا آوری میں کوئی د شواری پیش نہ آئے اس میں داخل ہے 720۔

علامہ خطابی اُور شوکانی کابیان ہے کہ ابتداء اسلام میں چو نکہ مسلمان تعداد میں کم اور منتشر تھے، اس لیے ضرورت تھی کہ ان کو کسی ایک مقام پر جمع کیا جائے، اس وقتی مصلحت کے پیش نظر ہجرت مدینہ کا حکم عبوری طور پر دیا گیا، لیکن جب مسلمان تعداد میں بڑھ گئے اور ان کی قوت بھی کافی حد تک مستقام ہوگئ، جس کاعلامتی مظاہرہ فنج مکہ کی صورت میں ہوا، تو ہجرت مدینہ کابیہ حکم اٹھالیا گیا <sup>721</sup>۔

(۲) رسول الله منگانی آی نے نئے کہ سے قبل بعض صحابہ کو مکہ میں رہنے کی اجازت دی تھی جب کہ مکہ ، فئے مکہ سے قبل دارالکفر تھا، مثلاً اپنے چپاحضرت عباس بن عبد المطلب و حضور منگانی آئی نے مکہ میں رہنے کی اجازت دی، اسلئے کہ ان کے بارے میں دینی فتنہ میں مبتلا ہونے کا اندیشہ نہیں تھا۔ اور ذاتی وجاہت اور خاندانی اثر ورسوخ کی بنا پر کفار ان کو جانی و مالی نقصانات بھی نہیں پہنچاسکتے تھے، اس سے ثابت ہو تا ہے کہ دارالکفر میں اگر دین وایمان اور جان و مالی کے تحفظ کا یقین ہو تو قیام کرنے کی اجازت ہے ۔

البتہ حضرت عباسؓ کے بارے میں کہاجاسکتاہے کہ وہ ہجرت کی قدرت نہیں رکھتے تھے،اس بناپر حکم ہجرت سے ان کو مشتنیٰ کر دیا گیا تھا،جو عام مستضعفین کا حکم ہے۔

(۳) بعض صحابہ نے مکہ میں کفار کی اذیتوں سے مجبور ہو کر حبشہ کی عیسائی سلطنت کارخ کیا اور وہیں مقیم ہو گئے، اور جب تک اللہ نے ہجرت مدینہ کی سبیل نہیں پیدا کی وہیں مقیم رہے، یہاں تک کہ بعض صحابہ رسول اللہ مَنَّا لِنَّائِمٌ کے مدینہ ہجرت فرما جانے کے بعد بھی حبشہ ہی میں مقیم رہے، اور یہ سب کچھ رسول اللہ مَنَّالِیْمُ کی مرضی کے مطابق ہوا۔ خود نجاشی مسلمان ہونے کے بعد اپنی غیر اسلامی سلطنت میں مقیم رہا، جب کہ وہ اپنے وسائل کی بدولت مدینہ منورہ کی اسلامی ریاست کی طرف ہجرت کرنے کی قدرت رکھتا تھا،

<sup>721 -</sup> معالم السنن للخطابي ج ٢ ص ٢٠٠، نيل الاوطار للشو كاني ج ٨ ص ٢٠

<sup>722 -</sup> الأم للثافعي ج٢ص ١٦٩، المغنى لابن قدامه ج٠ اص ٥٥، السنن الكبرى للبيهقي جوص ١٥

لیکن رسول الله صَالِطَیْمِ کی اجازت سے وہ حبشہ میں مقیم رہا،اور جب اس کاانتقال ہو اتو حضور صَالَطَیْمِ مِن سے ا غائبانہ نماز جنازہ ادا فرمائی اور فرمایا:

مات اليوم رجل صالح723\_

ترجمه: آج ایک صالح شخص کاانتقال ہو گیاہے۔

(۴) مشہو تابعی حضرت عطاء بن ابی رباح فرماتے ہیں کہ میں نے عبید بن عمیر کے ساتھ حضرت عائشہ سے ملا قات کی ، اوران سے ہجرت کے بارے میں سوال کیا ، توحضرت عائشہ ٹے فرمایا:

"اب ہجرت کا حکم نہیں ہے، اللہ اوراس کے رسول صَلَّا عَلَیْمٌ کی طرف ہجرت کا حکم اس وقت تھا جب مسلمانوں کے لیے دینی اعتبار سے فتنہ کا اندیشہ تھا، اس لئے مسلمان مختلف علا قول سے سمٹ کر رسول اللہ صَلَّا اللّٰهِ صَلَّا اللّٰهِ عَلَّا اللّٰهِ عَلَّا اللّٰهِ عَلَّا اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللّٰهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ الله

حافظ ابن حجر آس حدیث کے ذیل میں لکھتے ہیں کہ حضرت عائشہ ٹکا اشارہ اس جانب ہے کہ ہجرت کا حکم مطلق نہیں ہے، بلکہ فتنہ کی علت کے ساتھ مربوط ہے، علت موجود ہوگی تو حکم پایا جائے گا، علت نہیں رہے گی تو حکم پیا جائے گا، اس طرح وہ ممالک جہال دینی اعتبار سے مسلمانوں کے لیے فتنہ نہ ہو وہاں اقامت کرنے میں کوئی مضا کقہ نہیں ہے، اور وہال مقیم مسلمانوں کے لیے ہجرت واجب نہیں ہے 255۔

<sup>723 -</sup> فتح الباري شرح صحيح البخاري ج ع ص ٢٣٢، كتاب مناقب الانصار، باب موت النجاشي، حديث ٢٨٧٥ - مناقب النجاشي مناقب المناسب

<sup>724 -</sup> فتح البارى شرح صحيح بخارى ج2ص ٢٨٦، السنن الكبرى للبيهقى، كتاب السير، باب الرخصة في الا قامة بدارالشرك لمن لا يخاف القتنة ج9ص2ا

<sup>725 -</sup> فتح البارى لابن حجر "ج ك ص ٢٩٠

فضیلت ہے،اس لیے کہ اس میں اسلام کی دعوت واشاعت کے امکانات زیادہ ہیں 726۔

#### قول راجح

غور کرنے سے جمہور کاموقف ہی زیادہ مضبوط معلوم پڑتا ہے، اوراس کے کئی اسباب ہیں: (۱) عدم جواز کے لیے جو روایات پیش کی گئی ہیں، وہ عموماً طعن سے خالی نہیں ہیں، اورا گر ان کو

تسلیم بھی کرلیاجائے توان کا محل وہ ممالک قرار پاسکتے ہیں جہاں مسلمانوں کے لیے دینی لحاظ سے خطرہ درپیش ہو، اور فقہ کاضابطہ ہے کہ جب کسی دلیل میں دوسر ااحتمال پیدا ہو جائے تو وہ کسی ایک معنی کے لیے متعین نہیں رہ جاتے، اوراس سے استدلال باطل ہو جاتا ہے۔

(۲) نیز غیر اسلامی ممالک کی صورت حال اب قطعاً مختلف ہوگئ ہے، آج ان ممالک میں فکر و عقیدہ اور اظہار خیال کی جو آزادی ہے، اللہ مجھے معاف کرے، وہ بہت سے اسلامی ملکوں میں بھی میسر نہیں ہے، آج وہاں اسلامی ادارے، مساجد، مدارس اور دینی تحریکات و تنظیمات کی خاصی تعداد خدمت دین میں مصروف ہیں، اور ان کے لیے کوئی سیاسی یا قانونی رکاوٹ نہیں ہے، بڑے بڑے اہل علم، اور اہل تحقیق موجود ہیں جو مختلف ممالک سے مختلف اسباب کے تحت وہاں پہنچ گئے ہیں، اس لیے آج ان ممالک میں نہ اسلام کے لیے خطرہ ہے اور نہ مسلمانوں کے لیے، پھر کوئی وجہ نہیں کہ ان ممالک میں مقیم مسلمانوں کو ہجرت کا حکم دیا حائے، یامسلمانوں کے وہاں داخلہ یا قامت کو ممنوع قرار دیاجائے۔

(۳) اوراگراس نظریہ کو تسلیم کرلیاجائے تواس سے لازم آئے گا کہ تمام غیر اسلامی ممالک کو اسلام اور مسلمانوں کے وجو دسے خالی کر دیاجائے، اس طرح کی بات کم از کم آج کے دور میں کوئی دانشمند شخص نہیں کر سکتا، علاوہ ازیں تمام مقیم مسلمانوں کی ہجرت اور نقل مکانی میں آج کے دور میں جو مشکلات اور دشواریاں ہیں وہ اپنی جگہ ہیں، یہ اسلام کے مزاج کے خلاف ہے، قرآن پاک میں ارشاد ہے:

<sup>726 -</sup> الحاوى للماور دى ج١٨ ا ص١١١

ما جعل عليكم في الدين من حرج 727(:24)
ترجمه: الله نة تمهارے ليے دين ميں كوئى تنگى نهيں ركھى ہے۔
يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر 728
ترجمه: الله تعالى تمهارے ساتھ آسانی چاہتے ہیں، مشكل نہيں چاہتے۔

-----

## غیر مسلم ملکوں میں قیام کے محرکات

(۲) اس مسکلہ کا دوسر اپہلویہ ہے کہ غیر اسلامی ممالک میں قیام کے محرکات کیاہیں؟ محرکات کے فرق سے بھی حکم میں فرق پیداہو تا ہے۔ مختلف اغراض ہیں جن کے تحت لوگ غیر اسلامی ملکوں کی طرف رخ کرتے ہیں:

سياسي پناه كاحصول

(۱) کبھی کسی مسلمان کو اپنے ہی ملک میں اس کی جان ومال یا عزت و آبر و کو خطرہ در پیش ہوتا ہے ، اور دار الاسلام ہونے کے باوجو د اس کے ساتھ حق تلفی اور زیادتی روار کھی جاتی ہے ، ایسے حالات میں انسان اپنی سہولت و مصلحت کے لحاظ سے کسی غیر اسلامی ملک کارخ کرتا ہے ، تاکہ وہ اپنی جان ومال کا تحفظ کر سکے ، اور پر امن اور خوشحال زندگی گذار سکے ، اس صورت میں اس کے لیے غیر اسلامی ملک میں قیام کرنے کی اجازت ہے ، البتہ اس کے لیے درج ذیل امور کالحاظ رکھنا ضروری ہے۔

(الف) ایسے ملک کا انتخاب کرے جہاں پوری آزادی کے ساتھ وہ دین پر عمل کر سکتا ہو۔ (ب) اسلامی ملک میں اس کے ساتھ ظلم وجبر آخری حد تک پہونچ گیا ہو، اور اس کی تلافی کی کوئی صورت نہ ہو، اور کوئی مسلم فر دیاملک اس کی نصرت وحمایت کے لیے آمادہ نہ ہو۔

<sup>727 -</sup> سورهُ جي ۸۷

<sup>728 -</sup> البقرة: ١٨٥

#### (ج) غیر مسلموں کے کسی ایسے عمل میں تعاون نہ کرے جو عام مسلمانوں کے لیے ضرر رسال

729 پ**و** 

اس سلسلے میں رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے اس فرمان سے بھی رہنمائی ملتی ہے کہ: من فربدینہ من ارض الی ارض وان کان شبر ا من الارض استو جبت لہ الجنہ۔

ترجمہ: جو شخص اپنے دین کے لیے ایک زمین سے بھاگ کر دوسر ی زمین کی طرف منتقل ہو چاہے اس کی خاطر اس کو صرف ایک بالشت زمین ہی چھوڑنی پڑے،اس کے لیے جنت واجب ہوگئی<sup>730</sup>

اسی طرح ولید بن یزید نے ہشام بن عبد الملک کے بارے میں امام زہری کود مھمکی دی اور ان کے خون کی نذر مانی (لیعنی ہشام کے مرنے کے بعد تمہاری جان لوں گا) حضرت زہری گئے خوف سے عزم مصمم کر لیا کہ ہشام کی موت کے بعد روم چلے جائیں گے ، لیکن اس کی نوبت نہیں آئی اور خود زہری کی وفات ہشام سے قبل ہو گئ

#### مسلمانوں سے جنگ کاارادہ

اگر کوئی شخص بلاضرورت محض غیر مسلموں سے دوستانہ تعلقات کی بنا پر ان کے ملک چلا جائے ،اوران کے ساتھ مل کر مسلمانوں کے خلاف کسی عمل میں شریک ہو، ایسی حالت میں غیر مسلم ملک جانایا قیام کرناحرام ہے 732

> اوراس کی ممانعت صراحت کے ساتھ قرآن کریم میں آئی ہے۔ یا ایہا الذین آمنو الا تتخذو الیہود و النصاری اولیاء بعضہم

<sup>729 –</sup> الجامع الاحكام القرآن للقرطبي ج۵ص ۵۰ سر، احكام القرآن لابن العربي ج اص ۸۵ سر، المحلي لابن حزم ج ااص ۲۰۰

<sup>730 -</sup> الجامع لا حكام القرآن للقرطبي ج٥ص٧٣٣

<sup>731 -</sup> المحلى لا بن حزم ج ااص • ٢٠

<sup>732 –</sup> المحلى لابن حزم ج ااص ٢٠٠

اولياء بعض و من يتولهم منكم فانه منهم 733

ترجمہ: اے ایمان والو! یہو دونصاریٰ کو دوست نہ بناؤ ان میں بعض بعض کے دوست

ہیں جوان کے ساتھ دوستی کرے گااس کا شار انہی کے ساتھ ہو گا۔

تجارت یاکسی عمل کے لیے قیام

کبھی کسی تجارت یا عمل کے لیے غیر مسلم ملک جانے یاوہاں رہنے کی ضرورت پڑتی ہے، مگر اس کی کئی شکلیں ہیں:

(الف)اپنے ملک میں معاش کے بنیادی وسائل میسر نہ ہوں اور اسکی بناپر مجبور اُکوئی مسلمان غیر مسلم ملک چلاجائے اور وہاں اقامت کرے ، توجمہور فقہاء کے نز دیک اس کی اجازت ہے<sup>734</sup>

اور اس حکم کا مأخذیه آیت کریمہ ہے:

هو الذي جعل لكم الارض ذلو لا فامشوا في مناكبها وكلوا من رزقم واليم النشور 735

ترجمہ: وہی ہے جس نے تمہارے لیے زمین کو تابع بنایا پس ان کے کاند ھوں پر چلو اور اسکی دی ہوئی رزق استعال کر واور اسی کی طرف پھر اٹھایا جانا ہے۔

ظاہر ہے کہ زمین میں حصول رزق کے لیے سفر کا تھم کسی زمین و مکان کے ساتھ مقید نہیں ہے۔ (ب) بنیادی وسائل معاش اپنے ملک میں میسر ہوں جس سے فاقہ کی نوبت تونہ آتی ہو، مگر اپنی یا

اپنے خاندان کی اقتصادی بوزیش بہتر کرنے کے لیے کسی غیر مسلم ملک میں قیام کیا جائے ، تواس کی بھی گنجائش ہے <sup>736</sup>

÷...

<sup>733 -</sup> سورهٔ ما نکره: ا

<sup>734 –</sup> المبسوط للسرخسي ج٠١ص ٨٨ر، احكام القرآن لابن العربي ج١ص١٥٥، الجامع لاحكام القرآن ج٥ص ١٥٦ر كشاف اتقناع للبهوتي جهاص ١٣١

<sup>&</sup>lt;sup>735</sup>-سورة ملك: ۱۵

<sup>736 -</sup> احكام القر آن لا بن العربي ج اص ٨٦م، الجامع لاحكام القر آن للقرطبي ح ٢٥ ص ٣٥١

قرآن پاک کی ایک آیت کریمہ سے اس پر روشنی پڑتی ہے:

ليس عليكم حرج ان تبتغوا فضلا من ربكم737

ترجمه: کوئی مضا نقه نہیں اس بات میں کہ تم اپنے رب کی دی ہوئی رزق تلاش کرو۔

(ج) تجارتی مقاصد کے تحت غیر اسلامی ملکول میں قیام کیا جائے جمہور فقہاء کے نزدیک بیہ بھی

جائزہے

البتہ امام مالک ؓ اور علامہ ابن حزم ؓ گواس سے اختلاف ہے ان کے نزدیک دنیوی اغراض کے لیے غیر اسلامی ملک میں قیام جائز نہیں ہے <sup>739</sup>

دراصل جمہور فقہاء کے پیش نظر عہد نبوی کے بعض واقعات ہیں جن میں بعض صحابہ کے بارے میں آتا ہے کہ انہوں نے تجارتی اغراض کے تحت غیر مسلم ملکوں کاسفر کیا اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے کمیر نہیں فرمائی 740

بالخصوص آج کے دور میں مسلم ممالک تجارت وصنعت کے میدان میں جس قدر بسماندہ ہیں ان کا تقاضا ہے کہ مسلم تجارتر قی یافتہ غیر مسلم ملکوں کا دورہ کریں یاوہاں قیام کریں، اوراعلی صنعت سے روشاس کرائیں۔

اس کا دوسرا فائدہ یہ ہوگا کہ تجارت اگر پوری دیانت داری اور خلوص کے ساتھ اسلامی اصولوں کے مطابق کیاجائے توغیر مسلم برادری پر اسلام اور مسلمانوں کے تعلق سے اچھا اثر پڑے گا اور اس سے دعوت کی راہ کھلنے کے بڑے امکانات ہیں،ماضی میں تجارت ہی کے عنوان سے ہمارے اسلامی قافلوں نے مختلف ملکوں کاسفر کیا اور انہی قافلوں کے ذریعے اسلام دنیا کے مختلف علاقوں میں پہونچا، اس لیے تجارت آج حداثی

<sup>737 –</sup> سوره بقره : ۱۹۸

<sup>738 -</sup> المبسوط للسرخسي ج٠ اص ٨٨

<sup>739 –</sup> مقدمات ابن رشدج وص ۱۵۹ سر، المحلى لابن حزم ج١١ص ١٣٨٩

<sup>740-</sup>الولاء والبراء في الاسلام، الشيخ مجمر القحطاني 49

کے دور میں بھی دعوت کا بہترین وسیلہ ہے ،اور اس وسیلہ کو کھو دینا ہر گز دانشمندی نہیں ہو گی''۔

(د) غیر اسلامی ملکوں میں اس لیے قیام کیاجائے کہ اس کے فن یاعمل کے تقاضوں کی تکمیل وہاں ہوتی ہو، مثلا کوئی کسی اسلامی ریاست کی طرف سے مخصوص عمل کے لیے غیر اسلامی ملک ہی میں مبعوث ہو، یا اخباری نمائندہ کے طور پر اس کووہاں جانا پڑے اور قیام کرنا پڑے وغیرہ، توالیم صورت میں مبعوث ہو، یا اخباری نمائندہ کے طور پر اس کووہاں جانا پڑے اور قیام کرنا پڑے وغیرہ، توالیم صورت میں مبعوث ہو، یا اخبار ہوگا، البتہ ان حالات میں درج ذیل امور کالحاظر کھناضر وری ہے:

(۱) اس کام سے کوئی مصلحت وابستہ ہو،اور اس سے عام مسلمانوں کو نقصان نہ یہونچتا ہو۔

(۲)خلاف شرع کام نہ ہو،اور طریق کار بھی اسلامی احکام سے متصادم نہ ہو۔

(۳) ملک ایساہو جہال دینی شعائر واحکام پر عمل کرنے کا پوراا ختیار حاصل ہواور اس سلسلے میں قانونی، سیاسی یاساجی طور پر کسی قشم کی رکاوٹ نہ ہو<sup>741</sup>۔

تحصیل علم کے لیے وقتی قیام

آج علم نے بہت سی شکلیں اختیار کرلی اور نئے نئے علوم وجود میں آگئے ہیں، بالخصوص صنعت اور طب کے میدان میں، مسلمان کے لیے ان سے واقف ہونا اور ان کے راستے سے غیر مسلموں کے اعلی تعلیم یافتہ طبقہ تک رسائی حاصل کرنا، اور ان علوم کونیک مقاصد کے لیے استعال کرنے کاسلیقہ سیمنا بے حد ضروری ہے، آج مغربی قوموں نے اسی علمی برتری کی بدولت ساری دنیا پر اپنا سکہ جمالیا ہے، اور کوئی قوم نہیں جو ان کی اس علمی بالادستی کو چیلنج کرسکے، مسلمان اہل علم کے لیے آج ضروری ہے کہ وہ مغربی اقوام سیمیں اور وسائل واسباب کی دنیا میں اپنا مقام بنائیں، اور جوعلوم آج مادی اور سطی مقاصد کے لیے استعال ہور ہے ہیں ان کو معنوی اور اعلی مقاصد کے لیے استعال کریں۔

<sup>741 -</sup> فيآوي الامام عبد الحليم محمودج ٢ص ٢٤/٠، دُا كثر احمد جمال ج اص ٢٢٠٠

علیہ وسلم نے حصول علم کے سفر کی اہمیت بھی بیان فرمائی،ار شاد فرمایا:

من خرج فی طلب العلم فہو فی سبیل الله حتی یرجع۔ 742 ترجمہ:جوشخص علم کی جستجومیں نکلے وہ اللہ کے راستے میں ہے جب تک کہ لوٹ نہ جائے۔
علم سے مراد علم نافع ہے،اور علم دین اس کا اولین مصدات ہے، لیکن ثانوی مصدات اس کا دنیا کا ہر وہ علم ہے جو جائز بنیادوں پر قائم ہو، جس سے انسانیت کی فلاح وابستہ ہو، اور جس کوکسی نہ کسی درجہ میں اسلام اور امت مسلمہ کے تعمیری مقاصد کے لیے استعال کیا جاسکتا ہو، موجودہ عصری تقاضوں اور عالم اسلام کی پیش نظر محسوس ہو تاہے کہ تعلیم کی غرض سے غیر مسلم ملکوں میں مسلمانوں کا قیام نہ صرف جائز بلکہ مستحب ہونا چاہئے۔

البته ال ميں چند باتوں كالحاظ ركھنا ضروري ہو گا:

(۱) جن علوم کو حاصل کرنے کے لیے غیر مسلم ملک کے سفر کاارادہ ہو امت مسلمہ کو فی الواقع ان علوم کی ضرورت ہو۔

(۲) وہ علوم نصوص شرعی اور اسلام کے قواعد عامہ کے خلاف نہ ہوں۔

(۳) وہاں طلبہ کی دینی و فکری تعلیم کامعقول انتظام موجو د ہو۔

دعوت الی اللہ کے لیے سفر وا قامت

اگر غیر مسلم ملکوں کاسفریاوہاں قیام دعوت الی اللہ کی غرض سے کیاجائے تواس کے جواز یا سخباب میں کیاکلام ہوسکتا ہے، آج ساری دنیامیں اسلام اسی طرح پھیلا ہے، ہمارے بزرگوں نے اسی طرح اپناوطن جھوڑاغیر مسلم ملکوں میں جاکرا قامت اختیار کی اور اپنے قول وعمل اور اخلاقی قوت کے ذریعہ اسلام کا کلمہ دنیا کے گوشے میں بہونجایا۔

د نیا کی تمام اقوام تک دعوت پہونچانااس امت پر فرض کفایہ ہے، ارشاد باری تعالیٰ ہے:

<sup>-----</sup> حواشی ------

<sup>742 –</sup> ترمذي كتاب العلم باب فضل طلب العلم، حديث ٢٤٨٥/، قال بذاحديث غريب

فلو لاتفرمن كل فرقة طائفة يتفقهوا في الدين ولينذروا قومهم اذار جعوا اليهم لعلهم يحذرون 743

ترجمہ: سویہ کیوں نہ ہو کہ ان میں ایک حصہ نکل کھڑا ہو تا کہ (یہ باقی لوگ) دین کی سمجھ بوجھ حاصل کریں، تا کہ یہ جب اپنی قوم میں واپس آئیں تو ان کو ڈرائیں، عجب کیا کہ وہ مختاط رہیں۔

اس لحاظ سے امت کے ایک طبقہ کا قیام غیر مسلم ملکوں میں ضروری ہے،جو دعوتی مقاصد کے تحت وہاں مقیم ہو،اوراسلامی تعلیمات ان تک پہونجائے۔

### طبی اغراض کے تحت قیام

اگر کسی مرض کا مناسب علاج مسلم ملک میں میسر نہ ہو تواس کے لیے غیر مسلم ملک کاسفر کرنا اور صحت کے لیے وہاں قیام کرنا جائز ہے <sup>744</sup>

### سیر وسیاحت اور تفر کے طبع کے لیے قیام

سیر وسیاحت، تفریخ طبع اور مسلم بھائیوں سے ملا قات کی غرض سے بھی غیر اسلامی ملک کاسفر کرنا یاوہاں قیام کرناجمہور علماء کے نز دیک جائز ہے <sup>745</sup>

اس لیے کہ سیر وسیاحت بذات خود ناجائز نہیں ہے، بلکہ عبرت وموعظت کی غرض سے شرعاً محمود ومطلوب ہے، اور اس سے اللہ کی قدرت و حکمت کے بے شار مظاہر سامنے آتے ہیں، جن سے انسان کے ایمان ویقین میں اضافہ ہو تا ہے، دنیا کی بے ثباتی کا تجربہ ہو تا ہے، اور بسااو قات سفر سے انسان بہت سے روحانی اور احسانی مدارج ومقامات طے کرلیتا ہے، اسی لیے قر آن یاک میں ارشاد فرمایا گیا:

<sup>743 –</sup> سورة توبه: ۲۲۱

<sup>744 -</sup> فآوي ورسائل للمسافرين علماء كي ايك جماعت ص ٣٩

<sup>7&</sup>lt;sup>45</sup> – احكام القرآن لا بن العربی ج اص ۴۸۶ر، الجامع للاحكام القرآن للقرطبی ج۵ ص ۴۵۰ر، الا قلیات المسلمه، الشیخ محمد العیشمین وابن باز ۲۷

قل سيرو ا في الارض فانظر واكيف بدأ الخلق746

ترجمہ: آپ کہدیں کہ زمین کاسفر کرو، پھر دیکھو کہ تکذیب کرنے والوں کا کیاانجام ہوا؟

اوراس سیر وسیاحت کے عموم میں غیر مسلم ممالک بھی داخل ہیں، اس لیے کہ زمین ساری اللہ کی ہے، جس کوچاہتا ہے اپنی زمین کاوارث بنادیتاہے، ۔۔۔۔۔۔۔البتہ سیر وسیاحت کی غرض سے

غیر مسلم ممالک جانے والوں کو درج ذیل امور کی رعایت کرناضر وری ہے:

(۱)ایسے دائروں اور علاقوں میں جایاجائے جہاں شرعی طور پر دانستہ یا نادانستہ ناجائز امور کا ار تکاب نہ کرنا پڑے۔

(۲) اسراف اور ضیاع وقت سے پر ہیز کیاجائے۔

(۳) سیاحت کی غرض درست ہو مثلا دعوت الی اللہ، مسلم بھائیوں کی ملا قات، کسی تعلیمی پر و گرام میں شرکت یامشاہد ؤ آثار الہی وغیر و مقاصد میں سے کوئی مقصد ہو۔

\_\_\_\_\_

746 \_ عنكبوت: • ٢

## مسلمانوں کے لئے غیر مسلم ملکوں کی شہریت حاصل کرنا

اس ذیل میں ایک اہم ترین بحث غیر مسلم ملک کی شہریت (NATIONALITY) کے حصول کی ہے ، کہ آیا شرعی طور پر کسی اسلامی ریاست کے شہری کے لیے جائز ہے ، کہ وہ کسی غیر مسلم ریاست میں جاکر وہاں کی شہریت حاصل کرنے کی کوشش کرے ،اور وہاں کا شہری بن کر غیر اسلامی قانون کے زیر سایہ زندگی گذار ہے ہے کسی ملک میں قیام اور اقامت سے آگے کامر حلہ ہے۔

اگر کوئی مسلمان ضرورت و مجبوری کی بناپریا محض معاشی فوائد کی غرض سے غیر مسلم ملک کی شہریت حاصل کرناچاہے تو کیااس کی اجازت ہوگی؟.....

ہمارے قدیم مراجع میں باضابطہ بیہ بحث نہیں ملتی، لیکن عصر حاضر میں بیہ مسئلہ علماء کے در میان زیر بحث رہاہے۔

دونقطه نظر

عصر حاضر میں اس موضوع پر علاء اور اہل قلم کی طرف سے جو مباحث پیش کئے گئے ہیں ،ان کو پڑھنے سے علماء کے دونقطہ ُ نظر سامنے آتے ہیں:

(۱) ایک رائے عدم جواز کی ہے ، پھراس میں بھی دوطقے ہیں:

الف:-ایک طبقہ اس کو خروج عن الاسلام اور صری کارتداد کے متر ادف قرار دیتاہے اور ایسے تمام حضرات پر مرتدین کے احکام جاری کرنے کا قائل ہے،جو غیر مسلم ملکوں میں مقیم ہیں <sup>747</sup>

اس طبقہ کے مشہور نام عرب علماء میں بیہ ہیں، شیخ محمد رشید رضام صری گی، شیخ محمد یوسف الدجوی گی، اور شیخ محمد شاکر آریہ از ہر کے اکابر اہل علم میں ہیں) شیخ ادریس شریف محفوظ آبیہ اپنے وقت میں ہیروت کے مفتی

<sup>747 -</sup> فتاوي الامام محمد رشيد رضاح ۵ص ۵ کا

تھے<sup>748</sup>اور ڈاکٹر محمد عبد الکریم الجز ائری<sup>749</sup>وغیرہ۔

ب:- دوسر اطبقہ اس کو ارتداد نہیں کہتا بلکہ صرف معصیت قرار دیتاہے اس طبقہ میں شیخ مختار السلامی ؓ رکن مجمع الفقہ الاسلامی اور شیخ مجمد عبداللہ بن سبیل امام وخطیب مسجد حرام عضو ہئیۃ کبار العلماء السعودیۃ خصوصیت کے ساتھ قابل ذکر ہیں،ویسے ناموں کی فہرست کمبی ہے 750

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء نے بھی یہی فتویٰ جاری کیاہے <sup>751</sup>

(۲) دوسری رائے جواز کی ہے، پھر جواز کے قائلین میں بھی دونقطہ نظر ہو گئے ہیں:

(الف) ایک نقطہ ُ نظریہ ہے کہ اس کی گنجائش صرف بوقت ضرورت ہے،....عرب علماء میں شیخ احمد بن احمد الخلیلی مفتی عام سلطنت عمان اور رکن مجمع الفقہ الاسلامی کی یہی رائے ہے، مصری دارالا فتاء نے بھی اسی کے مطابق فتویٰ دیاہے <sup>752</sup>وغیرہ

(ب) دوسر انقطہ کنظر اصلاً جو از کا ہے ،البتہ حالات وظر وف اور اغراض ومقاصد کے لحاظ سے تھم کی نوعیت میں فرق ہو سکتا ہے۔

عہد حاضر کے جمہور علماء کی رائے یہی ہے ،اس رائے کے حامل چند مشہور نام یہ ہیں:

ڈاکٹریوسف القرضاویؒ(ویب سائٹ پران کافتویٰ موجود ہے،(www.qardawi.net)،ڈاکٹر محمد رافت عثمانی عمید الکلیۃ الشرعیۃ والقانون جامعۃ الازہر،ڈاکٹر وہبہ الزحیلیٰ <sup>753</sup>اور حضرت مولانامفتی محمد تقی عثمانی صاحب <sup>754</sup>وغیرہ

748 - حكم التجنس بجنسية دولة غير اسلامية ص ا 2- 4

749 - تبريل الجنسية ردة وخيانة ص٢٧

750 - مجلة الفقه الاسلامي ج ٢ص ١١٥٦، حكم التجنس بجنسية دولة غير اسلامية ص١١١٠

<sup>751</sup> - فياوى اللجنة الدائمة للبحوث والا فياءج ٢٢ ص ٥٨

752-فتوى نمبر ۸۸۹، و۲۰۰۰ ء

<sup>753</sup>- فقه الا قليات المسلمة ص ٢٠٩

754- بحوث في قضا يافقهية معاصرة ص ٢٠٠

# قائلین عدم جواز کے دلائل

جوحفرات عدم جواز كارائر كه بين ان كے موقف كى دليلين درج ذيل بين:
(١) الم تر إلى الذين يز عمون أنهم آمنو ابماانزل إليك و ماانزل من قبلك يريدون أن يتحاكمو اإلى الطاغوت وقدامر واأن يكفر و ابم يريدالشيطان أن يضلهم ضلالاً بعيداً 755

ترجمہ: کیا آپ نے ان لوگوں پر نظر نہیں کی،جود عویٰ رکھتے ہیں کہ وہ اس (کتاب)
پر ایمان لے آئے ہیں،جو آپ پر نازل کی گئی ہے،اور جو آپ سے قبل نازل ہو چکی
ہے،لیکن چاہتے یہ ہیں کہ اپنا مقد مہ طاغوت کے پاس لے جائیں، حالا نکہ انہیں حکم
مل چکا ہے، کہ اس کے مقابلے میں کفر اختیار کریں،اور شیطان تو چاہتا ہی ہے کہ
انہیں بھٹکا کر بہت دور دراز لے جائے۔

طاغوت سے مراد وہ نظام قانون ہے جو اسلامی شریعت کے خلاف ہو، غیر مسلم ملک کی شہریت حاصل کرنا گویا باختیار خو د اسلامی نظام قانون سے نکل کر طاغوتی نظام قانون میں داخل ہونا ہے ظاہر ہے کہ یہ اسلام سے انحراف کے متر ادف ہے <sup>756</sup>

(٢)ومن يبتغ غير الاسلام ديناً فلن يقبل منه وبوفى الآخرةمن الخاسرين 757

ترجمہ: جو کوئی اسلام کے سواکسی اور دین کو تلاش کرے گاوہ اس سے ہر گز قبول نہیں کیاجائے گااور وہ شخص آخرت میں تباہ کاروں میں شار ہو گا۔

<sup>&</sup>lt;sup>755</sup> - سورة نساء: ۲۰

<sup>756 -</sup> فتاویٰ محدرشیدرضامصری ج۵ص۵۵۷

<sup>&</sup>lt;sup>757</sup> - آل عمران: ۸۵

علامہ بیضاوی ٹے اسلام کی تفسیر توحید اور اتباع امر اللہ سے کی ہے 758

ان کے نزدیک جو حضرات اسلامی مملکت،اسلامی نظام قانون اور مسلم بالادستی سے نکل کر غیر اسلامی مملکت میں قیام پذیر ہیں یا قیام کاارادہ رکھتے ہیں وہ اس آیت کریمہ کے مصداق ہیں۔

(۳) ایک اور مقام پر قر آن نے مومن اور غیر مومن کے در میان امتیاز کامعیار بیان کیا ہے: فلاور بک لایو منون حتی یحکموک فیما شجر بینهم ثم لایجدو ا فی انفسهم حرجاً مماقضیت ویسلمو ا تسلیماً 759

ترجمہ: پس آپ کے پروردگار کی قسم ہے کہ یہ لوگ ایماندار نہ ہونگے، جب تک کہ یہ لوگ ایماندار نہ ہونگے، جب تک کہ یہ لوگ اس جھڑے میں جو ان کے آپس میں ہوں آپ کو حکم نہ بنالیں اور پھر جو فیصلہ آپ کر دیں اس سے اپنے دلوں میں تنگی نہ پائیں اور اس کو پورا پورا تسلیم کریں۔

ابو بکر جصاص اس آیت کریمہ کے تحت فرماتے ہیں کہ "اس آیت سے ثابت ہو تاہے کہ جو شخص اللہ یا اس کے رسول مُنَّالِیْکِم کے کسی امر کورد کر دے، وہ خارج از اسلام ہے، خواہ شک کی بنیاد پر رد کرے یا اس کو بالقصد قبول کرنے سے انکار کر دے <sup>760</sup>

غیر اسلامی مملکت میں قیام دوسرے لفظوں میں احکام الٰہی کو قبول کرنے سے بالارادہ گریز ہے۔ (۴) ان آیات کریمہ سے بھی استدلال کیا گیا ہے جن میں غیر مسلموں سے دوستانہ تعلقات سے اجتناب کرنے کا حکم دیا گیا ہے:

لاتتخذوا اليهود والنصارى اولياء بعضهم اليها الذين آمنوا لاتتخذوا اليهود والنصارى اولياء بعضهم اولياء بعض و من يتولهم منكم فإنه منهم إن الله لايهدى القوم

<sup>&</sup>lt;sup>758</sup> - بيضاوي مع حاشية الشهاب جساص <sup>758</sup>

<sup>759 -</sup> نساء: 1۵

<sup>760 -</sup> احكام القرآن للجصاص جساص ٨١٨

الظالمين 761

ترجمہ: اے ایمان والو! یہود ونصاریٰ کو دوست نہ بناؤ،وہ آپس میں ایک دوسرے کے دوست ہیں،جو ان سے دوستی کرے گااس کا شار انہی کے ساتھ ہو گا، بیشک اللہ ظالم لوگوں کوراہ یاب نہیں کرتے۔

﴿یاأیہالذین آمنو الاتتخذو اآباءکم و اخو انکم اولیاء إن استحبو الکفر علی الایمان و من یتولہم منکم فاولئک ہم الظالمون 762 ترجمہ: اے ایمان والو! اینے آباء اور بھائیوں کو دوست نہ بناؤ، اگر وہ ایمان پر کفر کو ترجمہ: یہ بوان سے دوست کرے گاوہ ظالم قرار پائے گا۔

ان دونوں آیات میں غیر مسلموں کے ساتھ دوستانہ تعلقات اور ان کی اتباع و فرمانبر داری کو صر تک ظلم وار تداد قرار دیا گیاہے .....غیر مسلم ملکوں میں اقامت اختیار کرنااور بالارادہ ان کی معیت ور فاقت ،ان سے ربط و تعلق اور قانونی اطاعت و فرمانبر داری کے متر ادف ہے ،اس کئے اس کی گنجائش نہیں ہے۔

(۵) بعض احادیث سے بھی ان حضرات نے استدلال کیا ہے، جن میں صراحت کے ساتھ غیر مسلموں کے در میان اقامت و سکونت سے منع کیا گیا ہے، اور حضور صَالَّ عَلَیْمِ نے ایسے مسلمانوں سے اپنی براءت کا اظہار کیا ہے، جو غیر مسلموں کے در میان رہائش پذیر ہیں:

أنا برىء من كل مسلم يقيم بين اظهر المشركين 763

ترجمہ: میں ہر ایسے مسلمان سے بیز ار ہوں جو مشر کین کے در میان قیام پذیر ہوں۔

(۲) عقلی طور پریہ استدلال کیا جاتا ہے کہ غیر مسلم ملکوں میں قیام کا مطلب ان ملکوں کے تمام قانونی تقاضوں کی تنکمیل ہے، جن میں بہت سی چیزیں خلاف شرع بھی ہیں، اور تبھی اس سے فوجی خدمات کا

<sup>761 -</sup> سورهٔ ما نکرة: ۵۱

<sup>762 -</sup> توبة: ٢٣

<sup>763 -</sup> ترمذي كتاب السير حديث نمبر ١٩٥٣

بھی مطالبہ ہو سکتا ہے ،اور فوجی ملاز مت کے دوران اگر خدانخواستہ کسی اسلامی سلطنت سے جنگ جھڑ جائے تو اس میں غیر مسلم فوجیوں کے ساتھ مل کر مسلمانوں کے خلاف جنگ میں بھی حصہ لینا ہو گا،ان کے علاوہ اور بھی کئی مر احل آسکتے ہیں جن میں خلاف شرع باتوں پر اس کو عمل کرنا پڑے ، ظاہر ہے کہ ایک موسمان کے جائز نہیں کہ وہ جان بوجھ کر دینی طور پر اپنے کو ان شدید خطرات میں مبتلا کرے اور اپنی ہلاکت کاسامان کرے۔

# جمہور کے دلائل

لیکن جو علماء جواز کے قائل ہیں،ان کے پیش نظر وہ قرآنی آیات ہیں جن میں اسلام کی آفاقیت اور اس کی دعوت عامہ کاذکر موجو دہے،مثلاً:

> ترجمہ: وہی ہے جس نے اپنے رسول کو ہدایت اور دین حق کے ساتھ بھیجا تا کہ اس کو تمام ادیان پر غالب کر دے، چاہے مشر کوں کو ناپسند لگے۔

> > $^{764}$ وماأر سلناك إلا رحمة للعالمين $^{764}$

ترجمہ: اور ہم نے آپ کوسارے عالم کے لئے سر ایار حمت بناکر بھیجا۔

لايعلمون 765 للناس بشير أونذير أولكن اكثر الناس لايعلمون 765

ترجمہ: ہم نے آپ کو تمام لو گوں کے لئے صرف بشیر ونذیر بناکر بھیجاہے، لیکن اکثر لوگ جانتے نہیں ہیں۔

<sup>764-</sup>سوره انبياء: ٤٠١

<sup>765-</sup>سورهٔ سبا:۲۸

ادع إلى سبيل ربک بالحکمۃ والموعظۃ الحسنۃ وجادلہم بالتی ہی احسن $^{766}$ 

ترجمہ: راہ خدا کی طرف حکمت اور بہترین انداز سے دعوت دواور ان کے ساتھ بہتر طریق پر جدال کرو۔

کوقل ہذہ سبیلی أدعو الی الله علی بصیرة أنا و من اتبعنی 767 ترجمہ: آپ کہدیجے کہ میر اطریق یہی ہے، میں اللہ کی طرف بلاتا ہوں، دلیل پر قائم ہوں میں بھی اور میرے پیرو بھی۔

ان آیات سے ثابت ہوتا ہے کہ اسلامی دعوت دنیا کے ہر خطہ میں پہونچانا اس امت کامنصی فریضہ ہے،اس کا تقاضا ہے کہ مسلمان اسلامی ملکوں سے نکل کر غیر مسلم ملکوں میں بھی جائیں،اور اسلام کی دعوت اور دعوت چار دانگ عالم میں پہونچائیں،اگر مسلمان اپنے ہی ملکوں میں سمٹ کررہ جائیں تو اسلام کی دعوت اور اس کی تعلیمات اسلامی دنیا تک کیسے بہونچیں گی۔

صحابہ کرام نے دنیا کے سامنے جو عملی مثال پیش کی ہے وہ ہمارے لئے بہترین نمونہ ہے، انہوں نے سخت مشکل حالات میں اپناوطن جچوڑ کر غیر اسلامی ملکوں کا سفر کیا، وہاں قیام کیا اور دین کی دعوت دنیا کے سخت مشکل حالات میں اپناوطن جچوڑ کر غیر اسلامی ملکوں کا سفر کیا، وہاں قیام کیا اور زمین کے گوشے گوشے تک پہونچائی، انہوں نے دعوت و تبلیغ کے باب میں جغرافیائی امتیاز نہیں رکھا، اور زمین کے کسی حصہ کو صرف اس لئے نظر انداز نہیں کیا کہ وہاں غیر اسلامی حکومت قائم ہے، اگر صحابہ اپنے آپ کو اسلامی ملکوں تک محدود کر لیتے، توان کے ذریعہ وہ عالمی دعوت کاکام انجام نہ پاتاجوان کا امتیاز سمجھا جاتا ہے۔ قواعد فقلہ سے رہنمائی

اس سلسلے میں بعض قواعد فقہیہ سے بھی رہنمائی ملتی ہے:

----- حواشی ------

<sup>766-</sup>سورهٔ نحل:۱۲۵

<sup>&</sup>lt;sup>767</sup> -سورهٔ لیوسف: ۸ • ۱

(۱) مشہور فقهی قاعدہ ہے کہ زمان و مکان اور حالات کی تبدیلی کی وجہ سے حکم بدل جاتا ہے۔ لاینکر تغیر الاحکام بتغیر الاز مان<sup>768</sup>

جس دور میں بعض عرب علماء نے غیر مسلم ملک کی شہریت کو حرام قرار دیا تھاوہ فرانسیسی استعار کا دور تھا، عرب ممالک بالخصوص تونس اور الجزائر کا علاقہ اس استعار کے زیادہ شکار تھے،اس استعار کا مقصد اسلام کے خلاف منصوبے بنانا،اس کی بنیادوں کو کمزور کرنا،اس کے خلاف شکوک وشبہات پیدا کرنا، سیچ مسلمانوں کے اوپر ظلم و جبر کرنااور دینی انحراف بھیلانا تھا،

اس دور میں ظاہر ہے کہ اسلام دشمنوں کے ملکوں میں رہنااور وہاں کاشہری بنناایک خطرناک عمل تھا، جو عام مسلمانوں کے لئے نا قابل جواز تھالیکن آج حالات بدل چکے ہیں، ند ہبی آزادی کا اصول بین الا قوامی طور پر تسلیم کرلیا گیا ہے، اس لئے آج اس قدیم فتویٰ پر (جو عبوری دور میں دیا گیا تھا) اصر ارکرنا مناسب نہیں ہے، آج ضرورت ہے کہ حالات کے تغیر کے مطابق فتویٰ میں بھی تبدیلی لائی جائے۔

(۲) مصالح ومفاسد کے درمیان تعارض ہوجائے تو موازنہ کرنا ضروری ہوجاتا ہے،اور جو پہلو غالب ہواس کے مطابق حکم شرعی عائد کیاجاتا ہے،یہ اسلام کابنیادی اصول ہے۔ اذا تعارض مفسدتان روعی اعظمہماضر راًبار تکاب اُخفہما

> ترجمہ: جب دومفسدوں میں تعارض ہوجائے تو توبڑی مضرت کی رعایت کی جائے گی اور ملکے مفسدہ کی اجازت دی جائے گی۔

> > الاخذ باعظم المصلحتين ودفع أعظم المفسدتين770

ترجمہ: دومصلحتوں میں سے بڑی مصلحت کو اختیار کیا جائے گا اور دومفسدوں میں سے

<sup>768 -</sup> قواعد الفقه لعميم الاحسان المجددي البركتي ط دارالنشرج الس٢٣ و كذا في الفروق للقرا في (م ١٨٣٠ م) ج٣٣ ط دارالكتب العلمية بيروت ١٩٩٨ ،

<sup>769 -</sup> الاشباه والنظائر لابن نجيم في حاص ١١١

<sup>770 -</sup> الاشباه والنظائر لا بن خجيم ج اص ٨٨، الاشباه والنظائر للسيوطي ص ٨٨

بڑے مفسدہ کو دور کیا جائے گا۔

آج کے دور میں کسی غیر اسلامی ملک کی شہریت میں کچھ نقصانات ضرور متوقع ہیں لیکن ان کی تلافی کی صور تیں بھی موجود ہیں، وہاں دینی ادارے قائم کئے جائیں، مدارس و مکاتب بنائے جائیں، مساجد کی تغمیر ہو، علاءودعاۃ سے رابطہ رکھا جائے، وغیر ہ تو بڑی حد تک جو ارکفر کی مضر توں سے بچا جاسکتا ہے،

اس کے علاوہ اور بھی کئی مصلحتیں ہیں جو مسلمانوں کے وہاں قیام کے بغیر حاصل نہیں ہوسکتی ہیں مثلاً:

(الف) غیر مسلم ممالک اپنے شہریوں کو مکمل مذہبی آزادی، فکر وخیال کی آزادی، اظہار کی آزادی اور سیاسی، اقتصادی اور فوجی حقوق دیتے ہیں، جس کے مطابق کوئی بھی شخص باعزت زندگی گذار سکتا ہے، اور اپنے آئینی حقوق کے ذریعہ وہاں کی حکومت پر بھی اثر انداز ہو سکتا ہے۔

آج غیر مسلم طاقتیں بالخصوص مغربی ممالک جس طرح اسلام اور مسلم ممالک کے خلاف محاذ آراء ہیں، یا اس کا ارادہ رکھتے ہیں، اگر مسلمانوں کی قابل لحاظ تعداد وہاں موجود ہو تو ان کے اس قسم کے فیصلوں پر فیصلہ کن طور پر اثر انداز ہوسکتے ہیں، اور خود حکومتوں کو بھی مسلمانوں کے خلاف اس قسم کے فیصلوں میں دس بار سوچناہو گا کہ اس کے نتائج خود ان ملکوں میں کیا ظاہر ہوں گے ؟.....اگر مسلمان وہاں نہ ہوں تو یہ بڑا قومی فائدہ اسلام اور ملت اسلامیہ کو حاصل نہیں ہو سکتا۔

(ب) غیر اسلامی ملکوں میں رہ کر مسلمان اپنے وسائل سے اسلام اور مسلمانوں کی بڑی خدمت کرسکتے ہیں،اور جو علاء، دعاۃ اور مسلمان وہاں پہونچیں ان کے لئے بہتر معاون ومد دگار ثابت ہوسکتے ہیں،اگر ان تقی یافتہ غیر مسلم ملکوں میں مسلمان نہ ہوں تو مسلم اقلیتوں کووہاں کے وسائل سے استفادہ کی صورت کیا ہوگی؟

(m) فقه کاایک مشهور قاعده ہے:

مالايتم الواجب إلابم فهو واجب771

ترجمہ: جس کے بغیر واجب پورانہ ہو تا ہووہ بھی واجب ہے،

دعوت الی اللہ اس امت کا منصی فریضہ ہے، اور اس کی پھیل اس وقت تک ممکن نہیں جب تک کہ روئے زمین کے تمام باشندوں تک اسلام کی آ واز نہ پہونچ جائے، اور اس کے عملی نمونے ان کے سامنے نہ آ جائیں، آج کے دور میں اسلام کی آ واز ترقی یافتہ وسائل ابلاغ کے ذریعہ پہونچائی جاسکتی ہے، اور اسلامی تعلیمات سے بھی کسی حد تک روشاش کر ایا جاسکتا ہے، لیکن عملی نمونے کے لئے مسلمانوں کے ایک طبقہ کا وجود وہاں ضروری ہے، جو غیر مسلموں کے در میان اسلامی آئیڈیل کا کام دے، .....علاوہ ازیں یہ مسلمان خود بھی اپنے قول وعمل اور اخلاق و کر دار سے امت غیر مسلمہ میں دعوت کا کام کریں، اس کے لئے ضرورت ہے کہ مسلمان غیر مسلم ملکوں کی شہریت حاصل کریں اور خود ان کے ملک کا حصہ بن جائیں کیونکہ غیر ملکیوں کا قول وعمل آج کی دنیامیں کوئی وزن نہیں رکھتا۔

(۷) فقه کاایک اور مشهور قاعده ہے:

الضرورات تبيح المحظورات

ترجمہ: ضرورت کی بنیاد پر بعض ممنوعات کی اجازت دی جاتی ہے،

کبھی مسلمانوں کو اپنے ملک کے بعض مسائل کی بنیاد پر ہجرت کی ضرورت پیش آتی ہے، اور بحالات موجودہ ساری دنیا میں کوئی ایسی مملکت اسلامی موجود نہیں ہے جو پوری وسعت نظری کے ساتھ کسی بیرونی مسلمان کو بحیثیت شہری قبول کرنے کے لئے آمادہ ہو، جبکہ بہت سے غیر مسلم ملکوں میں شہریت کے معاطع میں زیادہ تو سع موجود ہے، ان حالات میں بدرجہ مجبوری مسلمانوں کو غیر مسلم ملکوں میں قیام و شہریت کی اجازت دینی چاہئے، اور غیر مسلم ملکوں کے تو سع سے فائدہ اٹھانا چاہئے۔

<sup>771 -</sup> الإشاه والنظائر ص 91

<sup>772 -</sup> قواعد الفقه لعميم الاحسان ج اص ١٩ ط دار النشر، فواتح الرحموت بشرح مسلم الثبوت ج اص ٣٨٣، الفروق للقر ا في ح يح ص ٣٨٣

#### مسلک راجح

ند کورہ مباحث پر شخفیقی نظر ڈالنے سے جمہور کا مسلک زیادہ مضبوط، قابل قبول اور لا کُق ترجیح محسوس ہو تاہے، جس کی کئی وجوہ ہیں:

(۱) اس حد تک تمام علاء کا اتفاق ہے (خواہ وہ جواز کی رائے رکھتے ہوں یاعد م جواز کی) کہ غیر مسلم ملک کی مسلموں سے تعلق خاطر اور مسلم ملکوں کے مقابلے میں ان کی عظمت واحترام کی بناپر غیر مسلم ملک کی شہریت حاصل کرناناجائز ہے،عدم جواز کے وہ تمام دلائل جومانعین پیش کرتے ہیں ان میں بآسانی یہ تاویل کی جاسکتی ہے کہ ان کامصداق یہی قدر مشترک ہے۔

(۲) اور اگر عدم جواز کی رائے علی الاطلاق مان بھی کی جائے تواس کو استعاری دوریا اصطلاحی الفاظ میں دارالحرب پر محمول کیا جائے گا، جب غیر مسلم ملکوں میں کسی صاحب ایمان کا داخلہ مشکل سمجھا جاتا تھا اور اس کو ارتدادیا تعاون علی الکفر کے متر ادف تصور کیا جاتا تھا،..... آج وہ صورت حال باقی نہیں رہی، اب مسلمانوں کی بڑی تعداد وہاں مقیم ہے اور بڑے سکون اور آزادی کے ساتھ دینی زندگی گذارر ہی ہے، بڑے بڑے دینی مر اکز وہاں قائم ہیں اسلام کی اشاعت کا کام بھی وہاں ہورہا ہے، اور مسلمان اپنے نو مسلم بھائیوں کی مدد کرتے ہیں اور ان کی تعلیم و تربیت کا محقول انتظام کرتے ہیں، ان مسلمانوں نے اپنی تمام تر تو قعات اور صلاحیتیں اسی سر زمین کے لئے مرکوز کر دی ہیں، اور دوبارہ وطن واپسی کا کوئی خیال نہیں رکھتے، ان حالات میں عدم جواز کی رائے یقیناً بعد از وقت اور دشوار کن ہے۔

(۳)عدم جواز کے قائلین نے جو دلائل پیش کئے ہیں وہ اپنے مفہوم ومصداق کے اعتبار سے قطعی نہیں ہے، بلکہ ان میں تاویل کااختال موجو دہے مثلاً:

(الف) جن آیات کریمہ کو اس استدلال میں پیش کیا گیا ہے کہ غیر مسلم ملک کی شہریت احکام اسلامی کا بالارادہ ترک اور کفار کے ساتھ دوستانہ تعلقات کا اظہار ہے،اس کا جواب یہ دیا جاسکتا ہے کہ غیر مسلم ملکوں کے جو قوانین اسلامی احکام سے متصادم ہیں،ضروری نہیں کہ مسلمان ان کو من وعن قبول کرلیں،بلکہ ان کو حق ہے (اور ان کو یہ کرناچاہئے) کہ وہ ان قوانین کے بارے میں اپنے مشتر کہ احساسات

ایوان حکومت تک پہونچائیں، ان کو تبدیل یاان میں مناسب ترمیم کرانے کی متحدہ جدوجہد کریں اور جب یہ ترمیم منظور ہوجائے تو قانون کی اس لچک سے فائدہ اٹھائیں، مثلاً مرنے کے بعد مورث کے ترکہ کا قانون یوروپی منظور ہوجائے تو قانون کی اس لچک سے فائدہ اٹھائیں، مثلاً مرنے کے بعد مورث کے ترکہ کا قانون یوروپی ملکوں میں غیر اسلامی ہے، لیکن اس میں یہ گنجائش رکھی گئی ہے، کہ اگر کوئی فرد مرنے سے پہلے اپنے ورثہ کی تقسیم کے لئے کوئی لائحہ عمل تجویز کردے تو اس کی موت کے بعد ورثہ پر لازم ہوگا کہ وہ اس کے توجویز کردہ طریقہ کار کے مطابق ترکہ کی تقسیم کریں، قانون کی اس شق سے استفادہ کرتے ہوئے مسلمانوں کو چاہئے کہ مرنے سے قبل یہ وصیت تحریر کرجائیں کہ اس کی موت کے بعد اس کے ترکہ کی تقسیم اسلامی شریعت کے مطابق ہوگی، مورث کے اس عمل کے بعد ورثہ پر قانونی طور پر لازم ہوجائے گا کہ وہ شریعت کے مطابق ترکہ کی تقسیم کریں۔

اسی طرح ان ملکوں میں نکاح کار جسٹریشن کرانا قانونی طور پر لازم ہے،اس کے بغیر نکاح غیر قانونی، غیر لازم اور غیر نافذ قرار پاتا ہے،اور نہ اس کے بغیر کسی قسم کے مطالبات ثابت ہو سکتے ہیں، لیکن اگر کوئی مسلمان اسلامی طور پر نکاح کرے اور اس کار جسٹریشن بھی کرائے تو قانونی طور پر ممنوع نہیں ہے۔
اس طرح ان غیر مسلم ملکوں میں قانونی مشکلات کاحل دریافت کیا جاسکتا ہے،اور وہاں کی شہریت

سے ہر گز ضروری نہیں کہ اس شخص نے اپنے دین وایمان کاسودا بھی کر لیاہو،العیاذ باللہ۔

(ب) بہت سے غیر مسلم ملک کی شہریت کا صل کر لے تو یہاں کی شہریت کے ساتھ اپنے ملک کی شہریت بھی باقی رکھ سکتا ہے، یعنی بیک وفت وہ دوملکوں کی شہریت کا حامل ہو سکتا ہے، دوپاسپورٹ رکھ سکتا ہے، اس لئے غیر مسلم ملک کی شہریت سے اس کے غیر مسلم ملک کی شہریت سے اس کے غیر مسلم ملک کی شہریت سے ہی دستبر دار ہو گیا ہو۔
ملک کی شہریت سے لازم نہیں آتا کہ وہ اسلامی ریاست اور اس کے نظام قانون سے بھی دستبر دار ہو گیا ہو۔

(ح) پھر غیر مسلموں کے ساتھ معاملات اور ساجی تعلقات اسلام میں ممنوع نہیں ہیں، صرف ان سے وہ قلبی ارتباط ممنوع ہے، جس سے انسان کی دینی زندگی متاثر ہو اور اس کا ایمانی رسوخ کمز ور ہو، اسلام نے صرف ان غیر مسلموں سے قطع تعلق کا حکم دیا ہے، جو ان کے دشمن ہوں، یاان کے اور ملت اسلامیہ کے لئے فضان دہ ہوں، لیکن عام امن پیند غیر مسلموں کے ساتھ تعلقات و معاملات سے وہ ہر گر نہیں روکتا، قرآن

کریم نے بیہ مضمون پوری صراحت کے ساتھ بیان کیاہے:

لاينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين ولم يخرجوكم من دياركم أن تبروهم وتقسطوا اليهم 773

ترجمہ: اللہ تم کو ان لوگوں کے ساتھ حسن سلوک اور انصاف کرنے سے نہیں روکتا، جن سے تمہاری دینی جنگ نہیں ہے، اور جو تم کو تمہارے ملکوں سے نکالنا نہیں جائے"

(د) دراصل اس موقعہ پریہ فرق ذہن نشیں رکھنا ضروری ہے، کہ قرآن کا ممنوعہ موالات اور جس ملک میں انسان آباد ہو وہاں کے انتظامی قوانین (جن کا اسلامی احکام سے کوئی تعلق نہ ہو) کا احترام یہ دونوں الگ الگ چزیں ہیں۔

(ہ) جہاں تک غیر مسلم ملکوں میں عسکری ملاز مت کامسکہ ہے تو اولاً جو ملک ہر قشم کے مطالبات اور جملہ حقوق فراہم کرتاہے ،الغرم بالغنم کے اصول پر اس ملاز مت کا مطالبہ بیجا نہیں ہے۔

کہ آج بڑی طاقتوں کے پاس جو فنون حرب اور جنگی صلاحیتیں ہیں مسلمان فوج کا حصہ بن کر ان سے کافی استفادہ کرسکتے ہیں، اور اس کی بڑی ضرورت ہے اس لئے کہ بڑی طاقتوں کے مقابلے کے لئے جو ضروری استفادہ کرسکتے ہیں، اور اس کی بڑی ضرورت ہے اس لئے کہ بڑی طاقتوں کے مقابلے کے لئے جو ضروری تیاریاں اور جنگی صلاحیتیں ہونی چاہئے وہ ہماری مسلم افواج اور حکومتوں کے پاس مفقود ہیں، جو حکم الہی ( اعدو المہم مالسنطعتم من قوۃ الآیۃ 777 کے خلاف ہے، اس لئے غیر مسلم ملکوں میں مقیم مسلمانوں کواگر ایسے مواقع ہاتھ آتے ہیں توان کوضائع کرنامناسب نہیں ہے، فقہ کااہم ترین ضابطہ ہے:

<sup>773 -</sup> سوره متحنة: ٨

<sup>774 -</sup> سورة الإنفال: • ٢

المصلحة العامة مقدمة على المصلحة الخاصة 775

ترجمہ:مصلحت عام مصلحت خاص پر مقدم ہوتی ہے۔

دوسر ابڑا فائدہ ہے کہ اگر غیر مسلم افواج میں مسلمانوں کی قابل لحاظ تعداد موجود ہو تومسلم ممالک پر فوج کشی اتنی آسان نہ ہوگی جس قدر آج ان کے لئے محسوس ہو تی ہے...اس لئے اخف المضد رین 776 کے اصول پر عسکری ملازمت کی وجہ سے مسلمانوں کوبد دل نہیں ہونا چاہئے۔

کے علاوہ ازیں فوجی ملازمت سے کنارہ کشی پر مسلمانوں پر غداری اور دیگر الزامات بھی لگ سکتے ہیں، جو بحیثیت قوم سخت نقصان دہ ہے اور اسلام کی اشاعت کی راہ میں بھی اس سے خلل پڑ سکتا ہے، اس لئے لاضدر ولاضد ار 777کے ضابط پر مسلمانوں کو فوجی ملازمت سے گریز نہیں کرناچاہئے۔

ﷺ پھر ہر ملک میں فوجی ملازمت کا جبری اصول نہیں ہے، بلکہ زیادہ تر ملکوں میں انسان کے اپنے اختیار تمیزی پر چھوڑا گیاہے، مسلمانوں کو چاہئے کہ اپنے قیام کے لئے ایسے ملک کا انتخاب کریں جہاں فوج کی جبری ملازمت کا قانون نہیں ہے۔

لا اور فوجی ملازمت کی صورت میں بھی مسلمانوں کو بیہ اختیار دیا گیا ہے کہ بعض حالات میں فوجی مہم میں شرکت سے معذرت کر دیں،اس لئے کہ تمام ملکوں نے حریت ادیان کا اصول تسلیم کر لیا ہے،اور فوج میں با قاعدہ مذہبی رہنمار کھے جاتے ہیں،ان کے لئے مساجد اور بنیادی دینی تعلیم کا انتظام کیا جاتا ہے، غرض اس طرح کے جتنے شبہات وخطرات پیش کئے جاتے ہیں ان تمام کا مناسب حل موجود ہے۔

ان تفصیلات سے واضح ہو تاہے کہ غیر مسلم ملکوں میں قیام یاوہاں کی شہریت شجر ممنوعہ ہر گزنہیں .

<sup>-----</sup> حواشی------

<sup>&</sup>lt;sup>775</sup> - الاشباه والنظائر لا بن نجيم ص ٨٨ ط دارالكتب العلمية بيروت <u>• 19</u>0ء، الاشباه والنظائر للسيوطى تص ٨٤ ط دارالكتب العلمية بيروت، درر الحكام شرح محلة الاحكام ح اص اسمادة ٢٨

<sup>776 -</sup> المستصفىٰ للغزالیٰ (م 4 0 هه) ج اص ۴۲۷ ط مؤسة الرسالة بيروت <u>1994ء، کشف الاسرار للبزدوی (م سبخ</u>هه) ج ۴ ص ۱۳۳ ط دارالکتبالعلمية بيروت <u>1994ع</u>

<sup>777 -</sup> الاشباه والنظائر لا بن نجيم ص ٨٥، الاشباه والنظائر للسيوطي ص ٨٣

ہے،البتہ عام مسلمانوں کے لئے بہتریہی ہے کہ اگر وہ کسی مسلم ملک میں قیام پذیر ہیں،اور وہاں کے حالات ان کے لئے پریشان کن نہیں ہیں تو اپنے ملکوں میں ہی قیام کریں،اور اسلامی نظام قانون کے تحت زندگی گذاریں اور دوسرے ملکوں کا سفریا قیام عارضی طور پر محض ضرورت کے بقدر کریں،ان حالات میں غیر مسلم ملکوں میں مستقل قیام یا شہریت کا حصول کراہت سے خالی نہیں ہے، .....البتہ اگر کسی کے لئے ایسے حالات وظروف پیدا ہو جائیں کہ مسلم ملکوں میں قیام اس کی پریشانیوں کا باعث ہو،اور کسی غیر مسلم ملک میں اس کے لئے بہتر مواقع میسر ہوں تو اس کے لئے غیر مسلم ملک کی شہریت حاصل کرنے کی گنجائش ہوگی بشرطیکہ:

(۱) وہاں رہ کر اس کا دینی تشخص اور اسلامی وجود مجر وح نہ ہو،اور مستقبل قریب میں اس کے یا اس کی اولادیااس کی عزت وو قار کے لئے دینی اعتبار سے کوئی خطرہ نہ ہو۔

(۲) مسلمان وہاں دین وملت کا صحیح نمائندہ بن کر رہے،اپنے اخلاق وعمل اور خلوص وصدافت سے اسلام کائینہ دار ہو جس کے اثرات اس کے غیر مسلم پڑوسیوں پر پڑیں۔

(۳) اس ترک وطن کووہ ہجرت حبشہ کی طرح پاک مقاصد کے لئے اختیار کرے،اور اپنے احساسات واعمال کے ذریعہ اس نقل مکانی کواپنے اور ملت اسلامیہ کے لئے ہر طرح مفید اور بامقصد ثابت کرے۔

### معاشی مقاصد کے تحت ترک وطن کرنا

اس حکم میں معاشی مجبوریوں کے تحت نقل مکانی بھی شامل ہے:

(الف)بشر طیکہ اس کے اپنے ملک میں معاش کے ضروری وسائل میسر نہ ہوں،اور اس کی بناپر مجوراً کوئی مسلمان غیر مسلم ملک چلاجائے،اور اپنے دینی تشخصات کی حفاظت کے ساتھ وہاں کی اقامت یا

شہریت اختیار کرے، جمہور فقہاء کے نز دیک اس کی اجازت ہے <sup>778</sup>

اس لئے کہ کسب معاش بھی ایک اہم ترین فریضہ ہے،اور اس کے لئے شریعت نے کسی مکان کی قید نہیں رکھی ہے، قر آن کریم میں ہے:

بوالذى جعل لكم الارض ذلولاً فامشوا فى مناكبها وكلوا من رزقم و إليم النشور 779

ترجمہ: وہی ہے جس نے زمین کو تمہارے تابع بنایا پس اس کے کاند ھوں پر چلو اور اس کی دی ہو ئی رزق استعال کر واور اس کی طرف پھر اٹھایا جانا ہے۔

(ب) البتہ وسائل معاش میسر ہوں لیکن زیادہ سے زیادہ دولت کمانے کی غرض سے کوئی شخص کسی غیر اسلامی ملک کی شہریت کاخواہاں ہو تو ظاہر ہے کہ یہ صورت کراہت سے خالی نہیں ہے،اس لئے کہ کفار کی صحبت بد کے اثرات بہر حال مرتب ہوتے ہیں،اور یہ اثرات اس سے زیادہ اس کے اہل وعیال پر یرٹ تے ہیں، حضرت سمرة بن جندب گی اس روایت کی حساسیت ملاحظہ کیجئے:

من جامع المشرك وسكن معم فإنم مثلم 780

ترجمہ:جومشرک کے ساتھ اکٹھاہواور سکونت رکھے وہ اسی کی طرح ہے،

علامہ خطابی (م ۱۸۸ میں کشر کے حدیث کے ضمن میں لکھتے ہیں:

وفيم دلالة على كرابة دخول المسلم دارالحرب للتجارة والمقام فيبا اكثر من مدة اربعة ايام<sup>781</sup>

ترجمہ: حدیث میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ کسی مسلمان کے لئے تجارت کی

<sup>778 -</sup> المبسوط للسر خسي من ١٠٨٠ احكام القر آن لا بن العربي من العربي من ١٥٥٠ الجامع لاحكام القر آن للقرطبي من ١٥٥٠ كشاف القناع للبهوتي من ١٣١

<sup>779 -</sup>سورة الملك: ١٥

<sup>780 -</sup> سنن ابوداؤد باب الا قامة بارض الشرك جساص ۴۸ صدیث نمبر ۲۷۸۹ ط دار الکتاب العربی بیروت

<sup>&</sup>lt;sup>781</sup>-معالم السنن للخطابيَّ، كتاب الجهاد باب على مايقاتل المشر كون ج٢ص ٢٧٢ طبع اول المطبعة العلمية حلب <mark>٩٣٣</mark> غير

غرض سے دارالحرب کاسفر کرنایاوہاں چار دن سے زیادہ قیام کرنامکروہ ہے۔ ابو داؤر ڈنے مر اسیل میں مکول سے نقل کیا ہے کہ نبی کریم صَلَّاتِیْمِ مِنْ اللَّیْمِ مِنْ اللَّیْمِ مِنْ اللَّ

لاتتركوا الذرية إزاء العدو 782

ترجمہ: اپنی اولا د کو دشمن کے بالمقابل مت حیوڑو۔

بعض فقہاءنے مالی اغراض کے تحت دارالحرب کی سکونت اور اہل کفر کی آبادی میں اضافہ کو سقوط عدالت کاسبب قرار دیاہے <sup>783</sup>

یے تمام چیزیں اس طرف رہنمائی کرتی ہیں کہ محض دولت کی ہوس اور زیادہ سے زیادہ امیر بننے کی آرزوکے لئے غیر مسلم ملک کی سکونت وشہریت کی اجازت نہیں دی جائے گی۔

(ج) اگر بنیادی وسائل معاش اپنے ملک میں میسر ہوں جس سے فاقد کی نوبت تونہ آتی ہو مگر اپنی یا اینے خاندان کی اقتصادی پوزیش بہتر کرنے کے لئے کسی غیر مسلم ملک میں اقامت وسکونت اختیار کرے؟ .....اس صورت میں صرف عارضی قیام وسکونت کی گنجائش نظر آتی ہے، جبیبا کہ بعض علماء نے اس کی صراحت کی ہے 784

اس لئے کہ حصول رزق کے لئے مکان کی قید نہیں ہے:

ليس عليكم حرج أن تبتغوا فضلاً من ربكم 785

ترجمه: کوئی مضائقه نہیں اس بات میں کہ تم اپنے رب کی دی ہوئی رزق تلاش کرو۔

اسی طرح نبی کریم صَلَّاللَّیْمِ کابیه ارشاد منقول ہے:

البلاد بلاد الله والعباد عبادالله فحيثما اصبت خيراً فأقم786

----- حواشی۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔

<sup>782</sup> - مر اسيل ابی داؤدج اص ۳۸۳ حديث نمبر ۳۲۲، حاشية ابن قيم تعلیٰ سنن ابی داؤدج ۷ ص۲۱۹ ط دارا لکتب العلمية بير وت <u>۱۹۹۵</u>ء

783 - تكملة ردالمخارج اص ١٠١

<sup>784</sup>-احكام القر آن لا بن العربي تح اص ٨٦، الجامع لاحكام القر آن للقرطبي تح ۵ ص ۳۵ ا

785 - سورهُ بقرة 19۸:

786\_منداحد بن حنبل جاص ١٦٦ ط مؤسسة قرطبة الاندلس، الجامع الصغير للسيوطي جاص ٢٩٦ ط دارالفكر بير وت، حديث ضعيف ہے

ترجمہ: تمام شہر اللہ کے ہیں اور بندے سارے اللہ کے ہیں، اس لئے جہال سے تم کو خیر کی امید ہو وہاں قیام کرو۔

لیکن مستقل سکونت اور با قاعدہ شہریت کی اجازت دینااس صورت میں بہت مشکل ہے۔

(د) تجارتی مقاصد کے تحت غیر اسلامی ملکوں کا سفر اور وہاں قیام کرنے کی جمہور علماء کے نز دیک اجازت ہے، لیکن بیہ بھی وقتی قیام کی حد تک ہے<sup>787</sup>

امام مالک اُور علامہ ابن حزمؓ کو وقتی قیام سے بھی اختلاف ہے،ان کے نز دیک علی الاطلاق دنیوی اغراض کے لئے غیر اسلامی ملک میں قیام کرناجائز نہیں ہے <sup>788</sup>

دراصل جمہور فقہاء کے پیش نظر عہد نبوی کے بعض واقعات ہیں جن میں بعض صحابہ کے بارے میں آتا ہے کہ انہوں نے مختلف اغراض کے تحت غیر مسلم ملکوں میں اقامت اختیار کی اور حضور صَّالَّا لَیْمِّا نَے میں آتا ہے کہ انہوں نے مختلف اغراض کے تحت غیر مسلم ملکوں میں اقامت اختیار کی اور حضور صَّالَّا لَیْمِ مَسلم مُکل آتا ہے کہ ان کا وہیں قیام کرنازیادہ مفید تھا، مثلاً:

حضرت عباس کا واقعہ مشہور ہے کہ انہوں نے مدینہ ہجرت نہیں کی اور اپنے اسلام پر قائم رہے 789

اسی طرح نجاشی نے بھی قبول اسلام کے بعد ہجرت نہیں کی اور اپنی غیر اسلامی مملکت میں مقیم رہے 790

787 - المبسوط للسرخسيُّ ج • اص ۸۸

<sup>788</sup> - البيان والتحصيل لا بن رشدج ۴ ص ا 2 اط دارالمغرب الاسلامي بيروت <u>۱۹۸۴؛</u> ملحق المدونة الكبرى ج ۵ ص ۲۶۲ ط دارالكتب العلمية بيروت <u>۱۹۹</u>۴؛ المحلى لا بن حزم ج ااص ۳۴۹

<sup>789</sup> - المغنى لا بن قدامة ج • اص ٤ • ٥

790 - فتح الباري شرح صحيح البخاري ُلا بن حجررٌ ج ٧ص ١٩١ ط دار الفكر بير وت

بنوعدی نے آکر ان سے کہا کہ آپ ہم کو چھوڑ کرنہ جائیں، اور اپنے دین پر آزادانہ طور پر عمل کریں، اور اپنی خدمات سے ہمیں محروم نہ کریں اگر کوئی آپ کو تکلیف پہونچائے گاتو ہم آپ کا دفاع کریں گے، دراصل وہ کافی صاحب انر اور غرباء ومساکین اور بیواؤں اور پتیموں کے بڑے خدمتگار تھے، اس لئے ان کی قوم کو ان کی جدائی شاق گذری، اس طرح ایک مدت تک وہ ہجرت نہ کرسکے، عرصہ کے بعد جب مدینہ ہجرت کی تو رسول اللہ صُمَّا لَا يُمِنَّا لِيُمِنِّ نے ان سے فرمایا:

قومک کانوا خیراًلک من قومی لی قومی اخرجونی وارادوا قتلی وقومک حفظوک ومنعوک،فقال یا رسول الله بل قومک اخرجوک إلی طاعة الله وجهاد عدوه 791

ترجمہ: تمہاری قوم میری قوم سے بہتر ہے، میری قوم نے مجھے شہر بدر کیا، اور میر بے قتل کا ارادہ کیا، جبکہ تمہاری قوم نے تمہاری حفاظت کی اور تمہیں پناہ دی، حضرت نعیم نے عرض کیا، آپ کی قوم نے آپ کو اطاعت الہی اور جہاد کی طرف نکلنے پر مجبور کیا۔

يافديك أقم الصلاة وآت الزكاة وابجر السوء واسكن من دار قومك حيث شئت،قال:وأظنة قال: تكن مهاجر أ<sup>792</sup>

<sup>791 -</sup> الطبقات الكبرى لا بن سعد تح م ص ۱۳۸ ط دار صادر بير وت ١٩٨٥ إ ، الاستيعاب في اساء الاصحاب للقر طبى تج م ص ۵۲۷ ط دار الكتاب العربي بير وت ١٩٨٥ إ ، الاصابة في تمييز الصحابة لا بن حجر تج م ص ۵۷۰ ط دار الفكر بير وت ١٩٨٩ إ ، الاصابة في تمييز الصحابة لا بن حجر تج م ص ۵۷۰ ط دار الفكر بير وت ١٩٨٩ إ ، الاصابة في تمييز الصحابة لا بن حجر تح م ص ۵۷۰ ط دار الكتاب العربي بير وت ، روايت مين كچھ ضعف ہے

<sup>792 -</sup> سنن البيه قى ج9ص ١٤، صحيح ابن حبان مع الاحسان فى تقريب صحيح ابن حبان لعلاء الدين على بن بلبان ج١١ص ٢٠٢ ط مؤسسة الرسالة بيروت ١٩٨٨، وباله 'قات

ترجمہ: اے فدیک! نماز قائم کرو، زکوۃ اداکرو، اور برائیوں سے پر ہیز کرو اور اپنی قوم کے ملک میں جہال چاہے رہو، فرماتے ہیں کہ میر اگمان ہے کہ آپ نے ارشاد فرمایا کہ تم مہاجر کے حکم میں رہوگے۔

بالخصوص آج کے دور میں مسلم ممالک تجارت وصنعت کے میدان میں جس قدر بسماندہ ہیں،ان کا تقاضاہے کہ مسلم تجارتر قی یافتہ غیر مسلم ملکوں کا دورہ کریں،وہاں قیام کریں اور اعلیٰ صنعتوں سے روشاش ہوں،....یوں بھی تجارتی بنیادوں پر افراد کارکی آمدور فت اور اشیاء کا تبادلہ اس دور میں ملک کی ترقی کے بہترین ذرائع میں سے ہے۔

اس کا ایک فائدہ یہ بھی ہے کہ تجارت اگر پوری دیانت داری اور خلوص کے ساتھ اسلامی اصولوں کے مطابق کی جائے، تو غیر مسلم برادری پر اسلام اور مسلمانوں کے تعلق سے اچھے انژات پڑیں گے ، اور اس سے دعوت کی راہ کھلنے کے بڑے امکانات ہیں .....ماضی میں تجارت ہی کے عنوان سے ہمارے اسلامی قافلوں نے مختلف ملکوں کاسفر کیا اور انہی قافلوں کے ذریعہ اسلام دنیا کے مختلف علاقوں میں پہونچا، اس لئے تجارت آج کے دور میں دعوت کا بہترین وسیلہ ہے ، اور اس وسیلہ کو کھو دیناہر گز دانشمندی نہیں ہو گی۔

ظاہر ہے کہ یہ ضرورت وقتی قیام سے بھی پوری ہوسکتی ہے،اس کے لئے مستقل شہریت کی ضرورت نہیں ہے ۔۔۔۔۔البتہ اگر کوئی شخص تجارت کو محض وسیلہ کوعوت کے طور پر اختیار کرے،اور اصل مقصد دعوت و تبلیغ ہوتواس کے لئے بلاشیہ غیر مسلم ملکوں کی شہریت نہ صرف جائز بلکہ باعث فضیلت ہوگی۔

# تجاويز اسلامك فقه اكيثر مي انڈيا

ہے کسی مسلمان کے لئے غیر مسلم ملک کی شہریت اختیار کرنے کی درج ذیل صور تیں ہیں:

(الف) ایساغیر مسلم ملک جہال دین وایمان ،جان ومال ،اور نسل کے تحفظ کو خطرہ ہوو ہال کی شہریت اختیار کرناجائز نہیں ہے ،البتہ اس قشم کے خطرات نہ ہوں تو

جائزہے۔

(ب) کسی ملک کی غیر اسلامی تہذیب و تدن سے متأثر ہو کر وہاں کی شہریت حاصل کرناجائز نہیں ہے۔

(ج) محض معیار زندگی بلند کرنے کے لئے مسلم ملک کے کسی شہری کاغیر مسلم ملک کی شہریت اختیار کرنانا پیندیدہ ہے۔

(د) معاشی مجبوریوں ، طبی ضرور تیوں اور تعلیمی مقاصد کے لئے غیر مسلم ملک کی شہریت کا حصول جائز ہے۔

. (ھ)دعوتی اغراض کے لئے غیر مسلم ملک کی شہریت اختیار کرنامستحب ہے <sup>793</sup>۔

----- حواشی------

793 - جدید مسائل اور فقہ اکیڈمی کے فیصلے ، حصہ اول ص ۲۰۹،۳۰۸

# غير مسلم ملك مين نظام امارت شرعيه

# شرعی حیثیت، احکام اور حدود 194

تنظیم واجتماعیت اسلام میں مطلوب ہے

ہ اسلام میں تنظیم واجھاعیت کی بڑی اہمیت ہے، اسلام مسلمانوں کو منظم دیکھناچاہتا ہے، اسلام کی تعلیم ہیے کہ مسلمان روئے زمین کے کسی بھی حصہ پر رہیں، جہاعتی زندگی گذاریں، انتشاراورانارکی سے بھی ، اس میں وارالاسلام اور دارالکفرکی شخصیص نہیں ہے، اسلام کی یہ تعلیم اسی طرح امر مطلق ہے جس طرح نماز، روزہ، چی، زکوۃ، ایمان، شہادت، نکاح، طلاق، طہارت، نجاست وغیرہ احکام دارالاسلام اور دار الکفر کے حدود سے بالاتر اور روئے زمین کے تمام مسلمانوں پر نافذہوتے ہیں، خواہ وہ حالت غلبہ میں ہوں یا حالت مغلوبیت میں، اگر کسی مقام پر چند مسلمان بھی ہوں تواسلام کی ہدایت یہ ہے کہ وہ ایک کوامیر بنالیں، اگر سفر میں بھی چندلوگ ساتھ ہوں توان میں بھی ایک کوامیر سفر بنالیاجائے، اور اس کی ما شختی میں سفر طے اگر سفر میں بھی چندلوگ ساتھ ہوں توان میں ارکان خاندان سے بھی زیادہ اخوت ایمانی قائم کرنااسلام کانے باور اسلام کانے نصب العین حالات کے مطابق ہر جبکہ قابل عمل ہے، نصرت باہمی کانصب العین ہے، اور اسلام کانے نصب العین حالات کے مطابق ہر جبکہ قابل عمل ہے، نصرت باہمی اور اتحاد وانقاق کی اساس یہی ہے۔

اجتماعیت ایک کلی تصورہے، لینی جہاں جس طرح کی اجتماعیت ممکن ہو قائم کی جائے گی ،جب مسلمان مکہ مکر مہ میں مغلوبانہ زندگی گذاررہے تھے،اس زمانے میں بیر آیت کریمہ نازل ہوئی: مسلمان مکہ مکر مہ میں مغلوبانہ زندگی گذاررہے تھے،اس زمانے میں بیر آیت کریمہ نازل ہوئی: أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ 795

<sup>&</sup>lt;sup>794</sup>-ماخوذاز حيات ابوالمحاسن مؤلفه اختر امام عادل قاسمي

<sup>&</sup>lt;sup>795</sup> -الشوري : ١٣

ترجمه: دین کو قائم کرواور باهم اختلاف نه کرو\_

اور مدینه منوره میں جب غلبه کادورآیاتویه آیت کریمه نازل ہوئی:

وَاعْتَصِمُوا كِجَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواالآية 796

ترجمہ: اللہ کی رسی کوسب مل کر مضبوطی کے ساتھ پکڑلو، اور انتشار سے بچو۔

دونوں آیات کے مضمون میں کوئی فرق نہیں ہے، یہ اس بات کی دلیل ہے کہ جماعتی زندگی ہر حال میں اسلام کو مطلوب ہے، بلکہ قرآن کریم سے معلوم ہو تا ہے کہ سابقہ نبیوں سے بھی یہ عہدلیا گیاتھا: شَرَعَ لَکُمْ مِنَ الدِّینِ مَا وَصَّی بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَیْنَاإِلَیْكَ وَمَاوَصَّیْنَا بِهِ إِبْرَاهِیمَ وَمُوسَی وَعِیسَی أَنْ أَقِیمُوا الدِّینَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِیهِ 797

اس کی تفسیر میں علامہ نیشا پوری کھتے ہیں:

{شرع لكم } بيَّن وأظهر لكم { من الدين ما وصَّى به } أمر { نوحاً } مَّ بيَّن ذلك فقال: { أن أقيموا الدين ولاتتفرقوا فيه} والله يبعث الأنبياء كلَّهم بإقامة الدِّين وترك الفرقة 798

علامه دمشقی ًر قمطراز ہیں:

أَنْ أَقِيمُواْ الدين وَلاَ تَتَفَرَّقُواْ فِيهِ } بعث الأنبياء كلهم بإقامة الدين والألفةوا جماعة وترك الفرقة والمخالفة 799

<sup>&</sup>lt;sup>796</sup> -آل عمران: ۱۰۳

<sup>&</sup>lt;sup>797</sup> - الشوري : ١٣

<sup>798 -</sup> الوجيز في تفسير الكتاب العزيزج ١ ص ٨٥٧ المؤلف : أبو الحسن علي بن أحمد بن محمد بن علي الواحدي، النيسابوري، الشافعي (المتوفى : 468هـ)

<sup>799 -</sup> تفسيراللباب في علوم الكتاب ج ١٣٠ ص ١٨٠ المؤلف: أبوحفص سراج الدين عمربن علي بن عادل الحنبلي الدمشقي النعماني (المتوفى: 775هـ).

اور بھی کئی مفسرین نے اس مضمون کو نقل کیاہے 800

# اسلام اجتماعیت کے بغیر اوراجتماعیت امارت کے بغیر قائم نہیں رہ سکتی

اسى لئے خلیفہ دوم حضرت عمر بن الخطابؒ نے واضح اعلان فرمایا:

لا إسلام الا بجماعة ولا جماعة الا بإمارة ولا إمارة إلا بطاعة 801

لیعنی اسلام کی بنیادہی جماعت پرہے،اور جماعت کے لئے امارت ضروری ہے، اور امارت بغیر اطاعت کے وجو دمیں نہیں آسکتی۔

اس سے معلوم ہو تاہے کہ اسلام میں جماعت کا ایک خاص اصطلاحی مفہوم ہے، چندلو گوں کا محض جمع ہو جاناکا فی نہیں ہے، بلکہ نظام امارت کے تحت جمع ہونے کا نام جماعت ہے، قر آن کریم سے بھی یہی روشنی ملتی ہے کہ قیام جماعت کے لئے اولو الامرکی اطاعت ضروری ہے:

يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِمِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي الْأَمْرِمِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرُواً حْسَنُ تَأْوِيلًا 802

ترجمہ: اے ایمان والو! اللہ کی اطاعت کر واورر سول کی اطاعت کر واوران کی جوتم میں سے اولو الامر ہول، اگر کسی امر میں تمہارے در میان اختلاف ہوجائے تواللہ

 $^{800}$  - لباب التأويل في معاني التنزيل ج  $^{00}$  ص  $^{10}$  المؤلف : علاء الدين علي بن محمد بن إبراهيم بن عمر الشيحي أبو الحسن ، المعروف بالخازن (المتوفى : 741هـ) مختصر تفسير البغوي ج  $^{10}$  ص  $^{10}$  المؤلف : عبد الله بن أحمد بن علي الزيدالطبعة : الأولى الناشر : دار السلام للنشر والتوزيع – الرياض تاريخ النشر : 1416هـ عدد الصفحات :  $^{10}$  عدد الأجزاء :  $^{10}$  معالم التنزيل ج  $^{10}$  ص  $^{10}$  المؤلف : محيي السنة ، أبو محمد الحسين بن مسعود البغوي (المتوفى :  $^{10}$  ها الحقق : حققه وخرج أحاديثه محمد عبد الله النمر – عثمان جمعة ضميرية – سليمان مسلم الحرش الناشر : دار طيبة للنشر والتوزيع الطبعة : الرابعة ،  $^{10}$  ها  $^{10}$  معدد الأجزاء :  $^{10}$ 

<sup>801 -</sup> سنن الدارمي ج ١ ص ٩١ حديث نمبر: ٢٥١ المؤلف : عبدالله بن عبدالرحمن أبو محمد الدارمي الناشر : دار الكتاب العربي – بيروت الطبعة الأولى ، 1407 تحقيق : فواز أحمد زمرلي , خالد السبع العلمي عدد الأجزاء : 2 - النساء: ٥٩ - النسا

اوررسول کی طرف رجوع کرو،اگرتم اللہ اور یوم آخرت پرایمان رکھتے ہو، یہ بہتر ہے اور اس کا انجام اور بدلہ بھی بہترین ہے۔

ايك حديث يلى بهي اس كل وضاحت كى كئي هماعت كے لئے امام الزم ہے: حَدَّقَنِي أَبُو إِدْرِيسَ الْحُوْلاَ بِيُّ أَنَّهُ سَمِعَ حُذَيْفَةَ بْنَ الْيَمَانِ يَقُولُ كَانَ النَّاسُ يَسْأَلُونَ رَسُولَ اللَّهِ إِنَّ كُنَا فِي جَاهِلِيَّةٍ وَشَرِّ ، فَجَاءَنَ الشَّرِ مَخَافَةَ أَنْ يُدْرِكِنِي . فَقُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّا كُنَا فِي جَاهِلِيَّةٍ وَشَرِّ ، فَجَاءَنَ اللَّهُ بِحَذَا الْخَيْرِ ، فَهَلْ بَعْدَ هَذَا الْخَيْرِ مِنْ شَرِّ قَالَ « نَعَمْ » . قُلْتُ وَهَلْ اللَّهُ بِحَذَا الْخَيْرِ ، فَهَلْ بَعْدَ هَذَا الْخَيْرِ مِنْ شَرِّ قَالَ « نَعَمْ » . قُلْتُ وَمَا دَخَنُهُ بَعْدَ ذَلِكَ الشَّرِ مِنْ خَيْرٍ قَالَ « نَعَمْ ، وَ فِيهِ دَخَنُ » قُلْتُ وَمَا دَخَنُهُ وَلَا اللَّهِ مِنْ مَنْ جَلَاثُ وَمَا دَخَنُهُ الْكِيْرِ مِنْ شَرِّ قَالَ « نَعَمْ دُعَاقً إِلَى أَبُوابِ جَهَنَّمَ مَنْ أَجَابُهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ الْكَيْرِمِنْ شَرِّ قَالَ « نَعَمْ دُعَاقً إِلَى أَبُوابِ جَهَنَّمَ مَنْ أَجَابُهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ الْكَيْرِمِنْ شَرِّ قَالَ « نَعَمْ دُعَاقً إِلَى أَبُوابِ جَهَنَّمَ مَنْ أَجَابُهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ الْكَيْرِمِنْ شَرِّ قَالَ « نَعَمْ دُعَاقً إِلَى السَّاتِنَا ، وَيَتَكَلَّمُونَ إِنْ أَدْرَكِنِي ذَلِكَ قَالَ هُمْ مِنْ جِلْدَتِنَا ، وَيَتَكَلَّمُونَ إِنْ أَدْرَكِنِي ذَلِكَ قَالَ « تَلْزَمُ جَمَاعَةَ الْمُسُلِمِينَ فَلَا شَامُهُمْ » . قُلْتُ فَهَا تُأْمُرُنِ إِنْ أَدْرَكِنِي ذَلِكَ قَالَ « تَلْزَمُ جَمَاعَةَ الْمُسْلِمِينَ وَإِلَى الْمَامِّ قَالَ « قَلْدَوهُ وَالْمُ قَالَ « قَالَ « قَلْدَوهُ وَالْمُ قَالَ « قَالَ « قَالَ « قَالَ هُمُ عَلَى الْفُولَقُ كُولُكُ قَالَ هُمْ مِنْ عَلَى الْكُولَى اللّهُ وَلَكُونَ فَلَى الْفُولَى الْمُعْرَولُ اللّهُ الْمُعْرَالُ الْمُعْرَولُ اللّهُ الْمُ اللّهُ الْمُ اللّهُ قَالَ هُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُولِ اللّهُ اللّهُ الْمُعْلَى الْمُ الْمُ الْمُلْكُولُ الْمُولَا اللّهُ الْمُلْكُولُ اللّهُ الْمُ اللّهُ الْمُ الْمُ اللّهُ الْمُ الْمُعْلَى الْمُهُمْ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

<sup>803</sup> - الجامع الصحيح ج ٣ ص ١٣١٩ صريث تمبر: ١٣٢١ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة - بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 - 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة - جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا

ہے؟ ارشاد ہوا، ہاں، میں نے عرض کیا کہ کیا اس شر کے بعد پھر خیر آئے گا؟ فرمایا ، ہاں، اور اس میں پچھ بگاڑ ہو گا، میں نے عرض کیا، کیا بگاڑ ہو گا؟ فرمایا پچھ ایسے لوگ ہو نگے جو میرے طریقے کے خلاف چلیں گے، اور میری روش سے الگ روش اختیار کریں گے، تم ان میں اچھی بات بھی پاؤگے اور بری بات بھی، میں نے عرض کیا ، پھر اس اچھائی کے بعد برائی آئے گی؟ آپ نے فرمایا، ہاں، بہت سے داعی پیدا ہونگے جو جہنم کی طرف بلائیں گے، جو ان کی بات مانیں گے جہنم رسید ہونگے، میں نے عرض کیا، یارسول اللہ! ان کی صفات بیان فرما ہے، ارشاد فرمایا: وہ ہماری ہی قوم کے ہونگے، اور ہماری ہی زبان میں بات کریں گے، میں نے عرض کیا، اگر وہ وقت میری نزد گی میں آجائے تومیر ہے لئے کیا حکم ہے؟ فرمایا مسلمانوں کی جماعت اور ان کے امام کولازم پکڑ و، میں نے عرض کیا، اگر مسلمانوں کی جماعت اور ان کے امام کولازم پکڑ و، میں نے عرض کیا، اگر مسلمانوں کی جماعت اور امام موجو دنہ ہو؟ آپ نے فرمایا، پھر ان تمام فرقوں سے الگ ہو جاؤ۔

اس روایت سے معلوم ہو تاہے کہ جس گروہ کاامیر نہ ہووہ محض فرقہ ہے جماعت نہیں۔ ایک روایت میں ہے کہ جس کی موت اس حالت میں آئے کہ اس کی جماعت کاکوئی امام نہ ہو تواس کی موت جاہلیت کی موت ہوگی:

عن ابن عمر:أن رسول الله صلى الله عليه و سلم قال:من خرج من الجماعة قيد شبر فقد خلع ربقة الإسلام من عنقه حتى يراجعه قال: ومن مات وليس عليه إمام جماعة فإن موتته موتة جاهلية (هذا حديث صحيح على شرط الشيخين وقدحدث به الحجاج بن محمد أيضاعن

الليث ولم يخرجاه تعليق الذهبي قي التلخيص:على شرطهما 804

ایک روایت میں ارشاد نبوی ہے کہ مؤمن کی کوئی صبح وشام ایسی نہیں گذرنی چاہئے جس میں اس کاکوئی امیر نہ ہو:

مَنْ اسْتَطَاعَ أَنْ لَا يَنَامَ نَوْمًا،وَلَا يُصْبِحَ صَبَاحًا،وَلَا يُصْبِيَ مَسَاءً إِلَّا وَعَلَيْهِ أَمِي 805

اس مضمون کی بے شارروایات کتب حدیث میں موجود ہیں جن سے نصب امام اور قیام امارت کا صرح اور ایک کوامیر چن صرح اور لاز می تھکم نکلتاہے۔ یہاں تک کہ سفر میں بھی چندلوگ ساتھ ہوں تو تھکم ہے کہ ایک کوامیر چن لیاجائے اور سفر اس کی ما تحق میں کیاجائے:

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ اخْدُرِيِّ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ -صلى الله عليه وسلم- قَالَ « إِذَا خَرَجَ ثَلاَثَةٌ فِي سَفَرٍ فَلْيُؤَمِّرُوا أَحَدَهُمْ 806

ر سول الله صَلَّالِيْ يَمِّم نے مختلف علا قول کے لئے مختلف امراء مقرر فرمائے اوران کی اطاعت کو اپنی

#### اطاعت قرار دیا:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ رَسُولِ اللهِ -صلى الله عليه وسلم-أَنَّهُ قَالَ «مَنْ أَطَاعَنِي فَقَدْ أَطَاعَنِي فَقَدْ أَطَاعَ أَمِيرِي فَقَدْ أَطَاعَنِي فَقَدْ أَطَاعَنِي

<sup>804 -</sup> المستدرك على الصحيحين ج ١ ص ١٥٠ حديث نمبر: ٢٥٩ المؤلف : محمد بن عبدالله أبو عبدالله الحاكم النيسابوري الناشر : دار الكتب العلمية – بيروت الطبعة الأولى ، 1411 – 1990 تحقيق : مصطفى عبد القادر عطا،عدد الأجزاء : 4 مع الكتاب : تعليقات الذهبي في التلخيص

مسند الإمام أحمد بن حنبل ج  $\Upsilon$  ص  $\Upsilon$  حديث غبر: ١١٢٢ه الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (المتوفى : 241ه) الناشر : مؤسسة قرطبة — القاهرة عدد الأجزاء :  $\delta$  الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها

 $<sup>^{806}</sup>$  - سنن أبي داود ج  $^{7}$  ص  $^{807}$  حديث تمبر:  $^{1811}$  المؤلف :أبوداودسليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي ـ بيروت عدد الأجزاء :  $^{4}$ 

وَمَنْ عَصَى أَمِيرِى فَقَدْ عَصَابِي 807

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اطاعت صرف امیر المؤمنین ہی کی نہیں بلکہ نظام امارت کے قیام اور بقا کے لئے اصول کے مطابق ہر چھوٹے بڑے امیر کی اطاعت واجب ہے،خواہ وہ امیر سفر ہی کیوں نہ ہواور خواہ اس کا تقر رامیر المؤمنین کی جانب سے ہویاوہ عام مسلمانوں کی طرف سے منتخب کر دہ ہو۔
سمعت أبا أمامة يقول: سمعت رسول الله صلى الله عليه و سلم يخطب في حجة الوداع فقال اتقوا الله [ ربکم ] وصلوا خمسکم وصومواشهرکم وأدوازکاة أموالکم وأطيعواذا أمركم تدخلواجنة ربکم قال فقلت لأبي وأدوازکاة أموالکم وأطيعواذا أمركم تدخلواجنة و سلم] هذا الحدیث؟ أمامة منذ کم سمعت [من رسول الله صلى الله عليه و سلم] هذا الحدیث؟ قال سمعته وأنا ابن ثلاثین سنة قال أبوعیسی هذا حدیث حسن صحیح

# نصب امیر کے لئے مملکت کاوجو د ضروری نہیں

یہ تصور قطعی درست نہیں کہ قیام جماعت اور نصب امیر کے لئے اسلامی مملکت کاوجو دشر طہے، اس لئے کہ ایک روایت میں ہے کہ چھوٹی سے چھوٹی جگہ پر رہنے والوں کی بھی میہ ذمہ داری ہے کہ وہ اپنے لئے امیر کاانتخاب کریں:

ولا يحل لثلاثة نفر يكونون بأرض فلاة الا أمروا عليهم أحدهم 809

<sup>807 -</sup> الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج ٢ص ١٣ ص ١٥ مديث نمبر: ١٨٥٨ المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة :

<sup>808</sup> - الجامع الصحيح سنن الترمذي ج ٢ ص 10 صدى تمريث تمريث تمريك عمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر: دارإحياء التراث العربي—بيروت تحقيق: أحمد محمد شاكروآ خرون عدد الأجزاء: 5 الأحاديث مذيلة بأحكام الألباني الناشر 809 - مسند الإمام أحمد بن حنبل ج ٢ ص 12 الأحاديث تمريك 12 الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها وطبة — القاهرة عدد الأجزاء: 6 الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها والمنافذة عدد الأجزاء والمنافذة المنافذة المنافذة والمنافذة المنافذة والمنافذة والمنافذة

فرق سے امارت کے معیار اور حدود میں تفاوت ہو سکتا ہے، اور امارت کی مختلف قسموں کی تطبیق میں فرق ہو سکتا ہے، اور امارت کی مختلف قسموں کی تطبیق میں فرق ہو سکتا ہے، لیکن نفس امارت کے حکم پر اس کا اثر نہیں پڑے گا، اگر امارت کی ایک صورت ممکن نہ ہو توجو صورت ممکن ہواں کو نافذ کر نالازم ہوگا۔

#### مغلوبإنه حالات ميس بيعت امارت

جہاں تک خاص مغلوبانہ حالات میں بیعت امارت کا تعلق ہے تواس کی مثالیں بھی قر آن وحدیث اور تصریحات فقہاء میں موجو دہیں:

# دارالكفرمين بحيثيت امير حضرت طالوت كاتقرر

ہے۔ اس کی ایک مثال حضرت شمویل (پیغمبر) کے زیر قیادت حضرت طالوت کا بحیثیت امیر تقرر ہے۔ اس کی ایک مثال حضرت شمویل (پیغمبر) کے زیر قیادت حضرت طالوت کا بحیثیت امیر تقرر ہے۔ 810ء قر آن کریم میں اس واقعہ کاذکر کیا گیاہے:

أَمَّ تَرَ إِلَى الْمَلَاِ مِنْ بَغِي إِسْرَائِيلَ مِنْ بَغِدِ مُوسَى إِذْ قَالُوا لِنَبِي ّ هَمُ ابْعَثْ لَنَامَلِكَانُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ قَالَ هَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ اللَّهِ وَقَدْ أُخْرِجْنَا مِنْ دِيَارِنَا وَأَبْنَائِنَا أَلَاتُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَ قَدْ أُخْرِجْنَا مِنْ دِيَارِنَا وَأَبْنَائِنَا فَلَاتُقَاتِلُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَ اللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ ( فَلَمَّاكُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تَوَلَّوْاإِلَّاقَلِيلًا مِنْهُمْ وَ اللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ ( فَلَمَّاكُتِبَ عَلَيْهُمْ اللَّهِ اللَّهُ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا قَالُوا أَنَّ يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَاوَخُنُ أَحَقُّ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةًمِنَ الْمَالِ قَالَ إِنَّ لَلَهُ الْمُلْكُ مِنْهُ وَلَا يُؤْتِي مُلْكُهُ مَنْ اللَّهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَاوَخُنُ أَحَقُّ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةًمِنَ الْمَالِ قَالَ إِنَّ اللَّهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَاوَخُنُ أَحَقُّ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَا يُؤْتِ سَعَةًمِنَ الْمَالِ قَالَ إِنَّ اللَّهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَاوَخُنُ أَحَقُّ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتِ سَعَةًمِنَ الْمَالِ قَالَ إِنَّ اللَّهُ الْمُلْكُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجِسْمِ وَاللَّهُ يُؤْتِي مُلْكُهُ مَنْ يَشَاءُواللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ 18 فَقَالًا فَي الْعِلْمِ وَالْجِسْمِ وَاللَّهُ يُؤْتِي مُلْكُهُ مَنْ يَشَاءُواللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ 18 فَلَا عَلَيْمُ 18 فَلَا اللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ 18 فَلَا عَلَيْمُ اللَّهُ وَالْمَالِ قَالَا اللَّهُ وَالْمَالِ قَالَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ الْمُلْكُ وَلَالَالُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْمُ الْمُقَالُ اللَّهُ وَالْمَالِ اللَّهُ وَالْمَالُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَالِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا أَلَالُ اللَّهُ وَلَا لَا لَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَا عَلَيْكُوا اللَّهُ وَلَا لَهُ لَا لَا اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُلِلَالَ اللَّهُ الْعُلِيمُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُوا أَلَالُهُ الْمُلِكُ وَلَا ال

ترجمہ: کیا آپ نے موسل کے بعد بنی اسرائیل کی اس جماعت کو نہیں دیکھاجس نے اپنے نبی سے فرمائش کی تھی کہ ہمارے لئے کوئی امیر مقرر فرمادیں جن کے اپنے نبی سے فرمائش کی تھی کہ ہمارے لئے کوئی امیر مقرر فرمادیں جن کے

<sup>810 -</sup> تفسير جواہر علامہ طنطاویؓ مصری ج اص۵۰۳

<sup>811 -</sup> البقرة: ٢٣٢،٢٣٧-

زیر قیادت ہم جہاد فی سبیل اللہ کافریضہ انجام دے سکیں، نبی ٹے ارشاد فرمایا: کہیں ایساتو نہیں ہو گاکہ جب تم پر جہاد فرض کر دیاجائے تو تم جہادسے مکر جاؤ، انہوں نے کہا: ہم کیوں جہادسے اعراض کریں گے جب کہ ہمیں اپنے گھروں اور خاندان سے نکال دیا گیا، لیکن جب ان پر جہاد فرض کر دیا گیا تو چند کو چھوڑ کر اکثر لوگوں نے اس سے اعراض کیا، اللہ پاک کوان ظالموں کی خبر ہے، ان کے نبی ٹے ان سے کہا کہ طالوت کو تمہارا امیر مقرر کیا گیا ہے تو انہوں نے ان پر اعتراض کرتے ہوئے کہا کہ وہ ہمارا امیر کیو نکر ہو سکتا ہے، امارت کے تو ہم زیادہ حقد ار ہیں، اس کے پاس تو مالی وسعت بھی نہیں ہے، نبی علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ یہ انتخاب اللہ کی جانب سے ہے، علاوہ طالوت کو علم ووجاہت کی دولت بھی حاصل ہے، اللہ پاک جسے چاہتے ہیں امارت و حکومت سے سر فراز کرتے ہیں، وہی وسعت و علم والا ہے۔

اللہ کے تکم پر نبی گی طرف سے امیر کا یہ تقر را پسے حالات میں ہوا جب بنی اسر ائیل جالوت جیسے ظالم باد شاہ کے زیر اقتد ارانتہائی مغلوبانہ حالات سے دوچار تھے، ان کے بیشتر افر ادقید و بند کی زندگی گذار نے پر مجبور تھے، ان پر جزیہ عائد کر دیا گیاتھا، بنی اسر ائیل کے شاہی خاند ان کے چار سوچالیس (۴۴۰) نفوس قید کر لئے گئے تھے، یہاں تک کہ ان کی فہ ہبی کتاب تورات بھی ان کے ہاتھوں سے چھین لی گئی تھی، ان میں ایک شخص بھی ایسا نہیں چھوڑا گیاتھا جو قومی اوراجتاعی معاملات کے نظم وانتظام کاشعور رکھتا ہو، خاند ان نبوت کے تمام لوگ (ایک حاملہ عورت کو چھوڑ کر جس سے بعد میں حضرت شمویل پید اہوئے) شہید کر دیئے گئے تھے۔ علامہ بغوی گئے ہیں:

وهم قوم جالوت كانوايسكنون ساحل بحر الروم بين مصر وفلسطين وهم العمالقةفظهرواعلى 42/أ بني إسرائيل وغلبواعلى كثير من أرضهم وسبواكثيرا من ذراريهم وأسروا من أبناء ملوكهم أربعين وأربعمائة غلاما، فضربواعليهم الجزية وأخذوا توراقهم، ولقي بنو إسرائيل

منهم بلاء وشدة ولم يكن لهم نبي يدير أمرهم ، وكان سبط النبوة قد هلكوا، فلم يبق منهم إلاامرأة حبلى فحبسوهافي بيت رهبة أن تلد جارية فتبدلها بغلام لما ترى من رغبة بني إسرائيل في ولدها وجعلت المرأة تدعو الله أن يرزقها غلاما فولدت غلاما، فسمته أشمويل 812

#### مفسر ابوالسعو دالعماديُّ رقمطر از ہيں:

#### حالت مغلوبي ميں بيعت عقبه

 $<sup>^{812}</sup>$  - معالم التنزيل ج 1 ص  $^{812}$  المؤلف : محيى السنة ، أبو محمد الحسين بن مسعود البغوي (المتوفى :  $^{812}$  المحقق : حققه وخرج أحاديثه محمد عبد الله النمر – عثمان جمعة ضميرية – سليمان مسلم الحرش الناشر : دار طيبة للنشر والتوزيع الطبعة : الرابعة ،  $^{812}$  ه –  $^{892}$  م عدد الأجزاء :  $^{812}$  مصدر الكتاب : موقع مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف -

 $<sup>^{813}</sup>$  – إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم ج 1 ص  $^{810}$  المؤلف : أبو السعود العمادي محمد بن محمد بن مصطفى (المتوفى : 982هـ)مصدر الكتاب : موقع التفاسير -

و خزرج کے تہتر (۷۳)مر داور دو(۲)عور تیں شامل ہوئیں، بیعت عقبۂ ثانیہ (ذی الحجہ) ہجرت (رہیج الاول) سے چند ماہ پیشتر لی گئی، کتب سیر وحدیث میں اس کی تفصیلات موجود ہیں:

ولم يختلفوا أنهم اثنا عشر رجلا وهم الذين بايعوا رسول الله صلى الله عليه وسلم في العقبة الأولى وكان بينها وبين العقبة الثانية عام أو نحوه وكانوا في بيعة العقبة الثانية ثلاثا وسبعين رجلا فيما ذكرابن إسحاق وامرأتين وكانت العقبة الثانية قبل الهجرة بأشهر يسيرة 814

جب کہ اس وقت مسلمان انہائی جھوٹی اقلیت میں تھے، عرب کے صرف چند قبائل نے اسلام قبول کیا تھا، اور وہ بھی کیجانہیں تھے بلکہ مختلف آبادیوں میں کھیلے ہوئے تھے، مثلاً: یمن میں حضرت ابو موسیٰ اشعری کا خاندان اور طفیل بن عمر دوسی گاپورا قبیلہ مسلمان ہو چکا تھا، از وشنوہ کاپورا قبیلہ حضرت ضاد بن تغلبہ گاکھ پر اور غفار کا نحال خضرت ابو ذر غفاری کے ہاتھ پر مسلمان ہو چکا تھا، اور ان ہی کے اثر سے قبیلہ اسلم بھی مسلمان ہو گیا تھاجو قبیلۂ غفار سے قربت رکھتا تھا، مہاجرین جبش کے واسطہ سے اسلام کی آواز غیر قوموں اور ملکوں تک پہونچ چکی تھی، مدینہ منورہ کے قبائل اوس وخزرج کے اکثر گھر انے بھی مسلمان ہو چکے تھی مسلمان ہو جگ

لیکن ہر جگہ ان کے لئے رکاوٹوں کاسامناتھا، ریگستان عرب میں اطمینان کی سانس لیناان کے لئے مشکل تھا، وہ کلیتاً مغلوبانہ اور محکومانہ زندگی گذاررہے تھے، خود قر آن کریم کابیان ہے:
وَاذْنُكُرُواإِذْ أَنْتُمْ قَلِيلٌ مُسْتَضْعَفُونَ فِي الْأَرْضِ تَخَافُونَ أَنْ يَتَخَطَّفَكُمُ
النَّاس 816

 $<sup>^{814}</sup>$  - التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد ج  $^{87}$  ص  $^{87}$ المؤلف : أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي (المتوفى :  $^{463}$ هـ)المحقق : مصطفى بن أحمد العلوى و محمد عبد الكبير البكرى الناشر : مؤسسة القرطبه -

<sup>815 -</sup> ہندوستان اور مسئلۂ امارت مصنفہ حضرت مولا ناعبد الصمدر حمانی ص ۴۲،۴۷ ناشر جمعیة علماء ہند۔

<sup>816</sup> ـ الأنفال: ٢٦

ترجمہ: یاد کروجب تم ملک میں تھوڑے تھے اور کمزور تھے اور ڈرتے تھے کہ لوگ تم کواچک نہ لیں۔

بلکہ ہجرت کے بعد بھی کافی عرصہ تک یہی صورت حال رہی، انتہائی خوف ودہشت کاماحول تھا خودذات رسالت آب منگالی اللہ علیہ میں اطمینان کے ساتھ آرام نہیں فرماسکتے تھے، ہتھیار بندسیاہی حجرہ شریفہ کے باہر تعینات کئے جاتے تھے، بخاری شریف میں حضرت عائشہ گابیان نقل کیا گیاہے:

کان النبی صلی اللہ علیہ وسلم سھرفلما قدم المدینة قال(لیت رجلامن أصحابی صالحا یحرسنی اللیلة 817

#### نسائی شریف میں ہے:

عن عائشة قالت كان رسول الله صلى الله عليه وسلم في أول ماقدم المدينة يسهر من الليل<sup>818</sup>

عن أبي بن كعب رضي الله عنه قال: لماقدم رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه المدينة وآوتهم الأنصار رمتهم العرب عن قوس واحدة كانوا لا يبيتون إلابالسلاح ولايصبحون إلافيه 819

لیکن ان حالات میں بھی رسول اللہ صَلَّا لَیْا اللہ صَلَّا اللّٰہ عَلَیْا اللّٰہ صَلَّا اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ صَلَّا اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اجتماعی وحدت کا ثبوت دیں:

<sup>817 -</sup> الجامع الصحيح المختصرج ٣٣ - ١٠٤٥م احديث نمبر:٢٥٢٩ المؤلف: محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر: دار ابن كثير، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة، 1407 – 1987

 $<sup>^{818}</sup>$  - السنن الكبرى ج  $^{0}$  ص  $^{0}$  المؤلف : أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي الخراساني، النسائي (المتوفى :  $^{0}$  على الكتاب موافق للمطبوع ]

 $<sup>^{819}</sup>$  - المستدرك على الصحيحين ج ٢ ص  $^{870}$  مديث نمبر:  $^{817}$  المؤلف : محمد بن عبدالله أبو عبدالله الحاكم النيسابوري الناشر : دار الكتب العلمية  $^{819}$  بيروت الطبعة الأولى ،  $^{811}$   $^{990}$  تحقيق : مصطفى عبد القادر عطا

عن عبادة بن الصامت قال: بايعنا رسول الله صلى الله عليه و سلم على السمع و الطاعة في المنشط والمكره وأن لاننازع الأمرأهله وأن نقوم أو نقول بالحق حيثماكنا لانخاف في الله لومة لائم 820-

# عہد نبوت میں دوسرے غیر مسلم علا قول میں تقر رامبر

کہ دوسرے غیر مسلم علاقوں میں بھی آپ سَلَّیْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰمِلْمِلْمِلْمِلْمُلْمِلْمِلْمُ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِلْمِلْمُلْمِلْمِلْمِل

کردارالکفر میں تقر رامیر کی ایک نظیر خودعہد نبوت میں شام کی سرزمین پر (جو اس وقت تک اسلامی مفتوحات میں شامل نہیں ہواتھا) غزوۂ موتہ کے موقعہ پر قوم کی طرف سے حضرت خالد بن الولید گا بحیثیت امیر تقر رہے، جس پر نبی کریم سُلُا ﷺ کے کوئی تکیر نہیں فرمائی، بلکہ پیرایۂ مدح میں آپ نے امت کے سامنے یہ یوراواقعہ بیان فرمایا، صبح بخاری میں ہے:

عن أنس رضي الله عنه:أن النبي صلى الله عليه و سلم نعى زيداو جعفرا وابن رواحة للناس قبل أن يأتيهم خبرهم فقال(أخذ الراية زيدفأصيب ثم أخذ جعفر فأصيب). وعيناه تذرفان (حتى أخذ الرايةسيف من سيوف الله حتى فتح الله عليهم)

نسائی شریف میں اس روایت کے ساتھ یہ استدلال بھی نقل کیا گیاہے کہ عام مسلمانوں

<sup>820 -</sup> الجامع الصحيح المختصرج ٢٩ ٣٠ ٢٩٣٠ مديث تمر ١٩٥٢ - 1987 تحمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6 مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغاء الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6 مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6 مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغاء

#### کے انتخاب سے بھی امارت قائم ہو جاتی ہے:

عن أنس بن مالك : أن رسول الله صلى الله عليه و سلم بعث زيدا و جعفرا وعبد الله بن رواحة ودفع الراية إلى زيد فأصيبوا جميعا قال أنس فنعاهم رسول الله صلى الله عليه و سلم إلى الناس قبل أن يجيء الخبر قال أخذالراية زيد فأصيب ثم أخذ جعفر فأصيب ثم أخذ عبد الله بن رواحة فأصيب ثم أخذ الراية بعد سيف من سيوف الله خالد بن الوليدقال فجعل يحدث الناس وعيناه تذرفان رواه البخاري في الصحيح عن سليمان بن حرب وأحمد بن واقد عن حماد وفيه دلالة على أن الناس إذا لم يكن عليهم أمير ولاخليفةأميرفقام بإمارتم من هوصالح للأمارةوانقادوا له انعقدت ولايته حيث استحسن رسول الله صلى الله عليه وسلم مافعل خالدبن الوليدمن أخذه الرايةوتأمره عليهم دون أمرالنبي صلى الله عليه و سلم ودون استخلاف من مضى من أمراء النبي صلى الله عليه و سلم والله أعلم 822

#### حافظ ابن حجرائنے بھی اس حدیث سے یہی استدلال کیاہے:

ثم أخذاللواء خالدبن الوليدولم يكن من الأمراء وهوأميرنفسه ثم قال رسول الله صلى الله عليه و سلم اللهم انه سيف من سيوفك فأنت تنصره فمن يومئذ سمى سيف الله وفي حديث عبد الله بن جعفر ثم أخذها سيف من سيوف الله خالدبن الوليدففتح الله عليهم وتقدم حديث الباب في الجهاد من وجه آخر عن أيوب فأخذها خالد بن الوليد من غير إمرة والمراد نفي

<sup>822 -</sup> سنن البيهقي الكبرى ج ٨ص ١٥٣ صديث تمبر:١٦٣٧ المؤلف : أحمد بن الحسين بن علي بن موسى أبو بكر البيهقي الناشر : مكتبة دار الباز – مكة المكرمة ، 1414 – 1994 تحقيق : محمد عبد القادر عطا

كونه كان منصوصا عليه وإلا فقد ثبت أنهم اتفقوا عليه 823

#### دارالحرب بمامه مين انتخاب امير

ہ خزمانہ نبوت کے ایک اور واقعہ سے بھی اس پرروشنی پڑتی ہے جس کا تذکرہ ابن خلدون وغیرہ نے بہت تفصیل کے ساتھ کیاہے کہ "عہدرسالت کے آخری زمانہ میں جب بمامہ میں اسودعشی نے نبوت کادعویٰ کیا، اور بہت سے لوگ اس کے متبع ہو گئے، تورسول الله عنگائیونی کے مقرر کر دہ عامل شہید کردیئے گئے، بہت سے مسلمان ڈر کر وہاں سے بھاگ نظے، لیکن بہت سے لوگ ایمان کوچھپا کروہیں رہے، بمامہ دارالاسلام سے دار الحرب ہوگیا، یہاں تک کہ اذا نیں بند ہو گئیں اور علی الاعلان کوئی شخص الله کانام لینے والانہ رہا، ایک دن انہی پوشیدہ مسلمانوں میں سے کسی نے رات میں مدعی نبوت کو قتل کردیا، اور ضح کو وہاں موجود مسلمانوں نے حضرت معاذ گو اپنامیر منتخب کیا اور مرتدین سے مقابلہ کیا، الله پاک کی نصرت سے وہ کامیاب ہوئے اور بمامہ پھر دارالاسلام میں تبدیل ہو گیا، درباررسالت میں اس بشارت کولے کر قاصد بھیجا گیا، مگر وہ ایسے وقت مدینہ منورہ بہونی جب سرکار دوعالم شکائیٹیٹی رفیق اعلیٰ کو اختیار فرما بھی بھی، وادر حضرت صدیق اکبر شمند ظافت پر منتمکن شے، کسی صحابی سے اس واقعہ پر کوئی کئیر منقول نہیں ہے، یہ اور حضرت صدیق اکبر شمند ظافت پر منتمکن شے، کسی صحابی سے اس واقعہ پر کوئی کئیر منقول نہیں ہے، یہ اس بات کی صرح کردیل ہے کہ دار الحرب میں امیر کا احتجاب اجماع صحابہ سے بھی ثابت ہے 828۔

اس بات کی صرح کردیل ہے کہ دار الحرب میں امیر کا احتجاب اجماع صحابہ سے بھی ثابت ہے 828۔

علاوہ کتب فقہ میں بیہ تصریحات موجو دہیں کہ مسلمانوں کے لئے بے امیر رہناکسی مقام پر درست نہیں، خواہ وہ دارالاسلام ہویا دارالحرب، امام سر خسی ککھتے ہیں:

لا يجوز ترك المسلمين سدى ليس عليهم من يدبرأمورهم في دار الإسلام

<sup>823 -</sup> فتح الباري شرح صحيح البخاري ج ٧ص ٥١٣ المؤلف : أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي الشافعي الشافعي الناشر: دار المعرفة –بيروت، 1379 تحقيق: أحمد بن علي بن حجرأبو الفضل العسقلاني الشافعي

<sup>824 -</sup> ہندوستان اور مسکلۂ امارت مصنفہ مولاناعبد الصمدر حمانی ص • ۵۔

ولافي دارالحرب825

یہی بات مبسوط میں ان الفاظ میں بیان کی گئی ہے:

ففي القول بما قالوا يؤدي إلى أن يكون الناس سدى لا والي لهم826

جن علاقوں پر کفار کاغلبہ ہوجائے، اور وہاں کوئی مسلم حاکم موجود نہ ہو تو وہاں کے مسلمانوں کی ذمہ داری ہے کہ اتفاق باہم سے اپنامسلم امیر منتخب کریں، تاکہ جمعہ وعیدین اور قضا کا نظام متاثر نہ ہو ،امیر کوئی قاضی مقرر کرے یاخود کار قضا سنجالے، یعنی اس حالت میں بھی اجتماعیت کے تحفظ کے لئے نصب امیر کا حکم مر تفع نہیں ہو تا، البتہ فقہاء نے یہ تصر تے بھی کی ہے کہ جب تک یہ صورت ممکن نہ ہوان پر لازم ہے کہ باہمی مشورہ سے جمعہ و عیدین کا نظام قائم کریں، اور قاضی کا تعین کریں، تاکہ بہت سے عائلی اور اجتماعی مسائل جن میں قضائے قاضی کی ضرورت ہوتی ہے، کے حل میں دشواری پیدانہ ہو، فقہاء نے یہ صراحت بھی کی ہے کہ مسلمانوں کے باہمی اتفاق سے جو قاضی مقرر ہو تا ہے شرعاً اس کا بھی اعتبار ہے اور وہ شرعی قاضی قرار یا تاہے:

امام سرخسي َّن اللهُ عَنْهُ فَصَلَّى عِيم موجودگی ميں قوم کی طرف سے نصب امام کااعتبار کيا ہے، اوراس کی نظير حضرت عثمان گی عدم موجودگی (حالت محاصره) ميں حضرت علی گی امامت جمعہ ہے:

لَوْمَاتَ مَنْ يُصَلِّي الجُّمُعَةَ بِالنَّاسِ فَاجْتَمَعُوا عَلَى رَجُلٍ فَصَلَّى هِمْ الجُّمُعَةَ فِالنَّاسِ فَاجْتَمَعُوا عَلَى رَجُلٍ فَصَلَّى هِمْ الجُّمُعَةَ هَلْ فَعُذَ ذَكَرَ ابْنُ رُسْتُمَ عَنْ مُحَمَّدٍ رَجِمَهُمَا هَلْ يُجْزِئُهُمْ فَقَدْ ذَكَرَ ابْنُ رُسْتُمَ عَنْ مُحَمَّدٍ رَجِمَهُمَا اللهُ تَعَالَى أَنَّهُ لَوْمَاتَ عَامِلُ إِفْرِيقِيَّةَ فَاجْتَمَعَ النَّاسُ عَلَى رَجُلٍ فَصَلَّى هِمْ الجُّمُعَةَ أَجْزَأَهُمْ لِأَنَّ عُثْمَانَ رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى لَمَّا حُصِرَ اجْتَمَعَ النَّاسُ عَلَى اللهُ عَنْهُ فَصَلَّى هِمْ الجُمُعَةَ وَلِأَنَّ الْخَلِيفَةَ إِثَمَانَ وَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى لَمَّا حُصِرَ اجْتَمَعَ النَّاسُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَنْهُ فَصَلَّى هِمْ الجُمُعَةَ وَلِأَنَّ الْخَلِيفَةَ إِثَمَا يَامُنُ وَمِنِي اللهُ عَنْهُ فَصَلَّى هِمْ الجُمُعَةَ وَلِأَنَّ الْخَلِيفَةَ إِثَمَا يَامُنُ بِذَلِكَ نَظَرًامِنْهُ عَلَى عَنْهُ فَصَلَّى هِمْ الجُمُعَةَ وَلِأَنَّ الْحَلِيفَةَ إِثَمَانَ وَمِي اللهُ عَنْهُ فَصَلَّى هِمْ الجُمُعَةَ وَلِأَنَّ الْخَلِيفَةَ إِثَى يَامُولُ بِذَلِكَ نَظَرًامِنْهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ وَصَلَّى عَمْ اللهُ عَنْهُ فَصَلَّى عَمْ اللهُ عَنْهُ وَالْمَالَ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ وَلَمْ اللهُ عَنْهُ وَالْمُولُولُ وَالْمُعُولُ وَلَا عَلَى اللهُ عَنْهُ وَالْمَالِ فَلَوْمَاتُ عَلَى اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ مَا اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ وَلَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى المَا عَلَى الْمُعْمَالَ المُعْلَى المُعْلِقُهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

<sup>825 -</sup> شرح السير الكبيرج ٢ص٢٧

<sup>826 -</sup>المبسوط للسرخسي ج ٩ ص ١٣٨ تأليف: شمس الدين أبو بكر محمد بن أبي سهل السرخسي دراسة وتحقيق: خليل محي الدين الميس الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان الطبعة الأولى، 1421هـ 2000م-

هَمُ فَإِذَانَظَرُوالِأَنْفُسِهِمْ وَاتَّفَقُوا عَلَيْهِ كَانَ ذَلِكَ بِمَنْزِلَةِ أَمْرِا خُلِيفَةِ إِيَّاهُ 827 علامه ابن بمامُّ رقمطر ازبين:

وإذا لم يكن سلطان ولا من يجوز التقلد منه كما هو في بعض بلاد المسلمين غلب عليهم الكفار كقرطبة في بلاد المغرب الآن وبلنسية وبلاد الحبشة وأقرواالمسلمين عندهم على مال يؤخذمنهم يجب عليهم أن يتفقواعلى واحدمنهم يجعلونه واليافيولى قاضياأويكون هوالذي يقضي بينهم وكذا ينصبوا لهم إماما يصلي بحم الجمعة 828

### علامه ابن نجيم لکھتے ہيں:

وَأَمَّا فِي بِلَادٍ عليها وُلَاةُ الكفارة (الكفار) فَيَجُوزُ لِلْمُسْلِمِينَ إِقَامَةُ الْجُمَعِ وَالْأَعْيَادِ وَيَصِيرُ الْقَاضِي قَاضِيًا بِتَرَاضِي الْمُسْلِمِينَ وَيَجِبُ عليهم طَلَبُ وَالٍ مُسْلِمِ اهِ 829

#### علامه شامي لکھتے ہيں:

وأمابلادعليهاولاة كفارفيجوزللمسلمين إقامة الجمع والأعيادو يصير القاضي قاضيابتراضي المسلمين فيجب عليهم أن يلتمسواواليا مسلما منهم اه وعزاه مسكين في شرحه إلى الأصل ونحوه في جامع الفصولين مطلب في حكم تولية القضاء في بلاد تغلب عليها الكفار وفي الفتح وإذا لم يكن سلطان ولا من يجوز التقلد منه كماهو في بعض بلاد المسلمين

<sup>827 -</sup> المبسوط للسرخسي ج ٢ ص ٢٢ تأليف: شمس الدين أبو بكر محمد بن أبي سهل السرخسي دراسة وتحقيق: خليل محي الدين الميس الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان الطبعة الأولى، 1421هـ 2000م-

<sup>828 -</sup>شرح فتح القديرج ٧ص ٢٦٣ كمال الدين محمد بن عبد الواحد السيواسي سنة الولادة / سنة الوفاة 681هـ الناشر دار الفكر مكان النشر بيروت -

البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج Y ص Y (ين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة 926ه/ سنة الوفاة 970ه الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت-

غلب عليهم الكفاركقرطبة الآن يجب على المسلمين أن يتفقوا على واحد منهم يجعلونه واليا فيولي قاضيا ويكون هو الذي يقضي بينهم وكذا ينصبوا إماما يصلي بهم الجمعة اه وهذا هو الذي تطمئن النفس إليه تأمل ثم إن الظاهرأن البلادالتي ليست تحت حكم سلطان بل لهم أمير منهم مستقل بالحكم عليهم بالتغلب أوباتفاقهم عليه يكون ذلك الأميرفي حكم السلطان فيصح منه تولية القاضي عليهم

### حاشيهٔ مراقی الفلاح میں ہے:

وفي مفتاح السعادة عن مجمع الفتاوي غلب على المسلمين ولاة الكفار يجوز للمسلمين إقامة الجمع و الأعياد و يصير القاضي قاضيا بتراضي المسلمين ويجب عليهم أن يلتمسوا واليا مسلما اه ولو مات الخليفة وله ولاة على أمور العامة كان هم أن يقيموا الجمعة لأنهم أقيمو الأمور المسلمين فكانوا على حالهم ما لم يعزلوا حلبي 831

# قوت قاہرہ کے بغیر بھی امارت قائم ہوسکتی ہے

ظاہرہے کہ غیر مسلم اقتدار میں رہنے والے مسلمانوں کی طرف سے جوامیر مقرر ہو گا سے قوت قاہرہ حاصل نہ ہوگی، یعنی وہ طاقت کے بل پر کوئی تھم نافذ کرناچاہے تو نہیں کر سکتا اس لئے کہ وہ سیاسی اور فوجی اقتدار سے محروم ہے، اس کے باوجود علماء اور فقہاء کا قیام امارت پر اصر ارکرنا اس بات کی دلیل ہے کہ امارت کے جمی درجات ہیں، اور اجتماعیت کے تحفظ اور ملی وعائلی مسائل کے حل کے لئے ہمیشہ امارت کا ملہ ہی ضروری نہیں ہے بلکہ بعض حالات میں اس کی جگہ پر امارت مکنہ بھی کافی ہوتی ہے، یہ بات مذکورہ بالا

<sup>830 -</sup>حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج ۵ ص ٣٦٩ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر 1421هـ – 2000م.مكان النشر بيروت.عدد الأجزاء 8

<sup>831 -</sup>حاشية على مراقي الفلاح شرح نور الإيضاح ج ١ ص ٣٢٨ أحمد بن محمد بن إسماعيل الطحاوي الحنفي سنة الولادة / سنة الوفاة 1311هـ مكان النشر مصر-

واقعات وروایات اور فقہی تصریحات کے تناظر میں نکھر کر سامنے آتی ہے، بعض علماءنے بڑی صراحت کے ساتھ بھی بیہ بات لکھی ہے مثلاً:

علامه ابن تيميه تحرير فرماتے ہيں:

الفصل الثامن : [وجوب اتخاذ الإمارة] يجب أن يعرف أن ولاية الناس من أعظم واجبات الدين بل لاقيام للدين إلابها،فإن بني آدم لا تتم مصلحتهم إلا بالاجتماع لحاجة بعضهم إلى بعض، ولا بد لهم عند الاجتماع من رأس، حتى قال النبي صلى الله عليه وسلم: "إذا خرج ثلاثة في سفرفليؤمرواأحدهم رواه أبو داود، من حديث أبي سعيد وأبي هريرة. [ 2608، أحمد 176/2] وروى الإمام أحمد في المسند عن عبد الله بن عمرو،أن النبي قال: "لا يحل لثلاثةيكونون بفلاة من الأرض إلاأمرواعليهم أحدهم" [أحمد:177/2]. فأوجب صلى الله عليه وسلم تأمير الواحد في الاجتماع القليل العارض في السفر، تنبيها على سائر أنواع الاجتماع----- فالواجب على المسلم أن يجتهد في ذلك بحسب وسعه، فمن ولي ولاية يقصد بها طاعة الله، وإقامة ما يمكنه من دينه، ومصالح المسلمين، وأقام فيها ما يمكنه من ترك المحرمات، لم يؤاخذ بمايعجز عنه، فإن تولية الأبرار خير للأمة من تولية الفجار.ومن كان عاجزا عن إقامة الدين بالسلطان والجهاد، ففعل مايقدرعليه، من النصيحة بقلبه، والدعاء للأمة، ومحبة الخير، وفعل مايقدرعليه من الخير، لم يكلف مايعجزعنه، فإن قوام الدين الكتاب الهادي 832

<sup>832 -</sup> السياسة الشرعية في اصلاح الراعي والرعية لابن تيميةً ، القسم الثاني الحدود والحقوق ص ج 4 ص 21 - 26 الناشر دار ابن حزم 1424هم 2003ء -

البتہ خاص ہندوستانی تناظر میں انگریزی تسلط کے بعد نصب امیر اور نظام قضا کے قیام کاپہلا فتوی حضرت شاہ عبد العزیز محدث دہلوگ نے دیا، ۱۲۳۹ ہے مطابق ۱۸۲۳ء میں حضرت شاہ صاحب نے ہندوستان کے دارالحرب ہونے کافتو کی جاری کیا<sup>834</sup>، اور اپنے فتاو کی میں اس بات پر زور دیا کہ مسلمان خود اپناامیر منتخب کریں، جس کی ما تحق میں وہ تمام ملی اور اجتماعی امور انجام دیئے جائیں جو امیر و قاضی کے بغیر روبہ عمل نہیں آسکتے ہیں:

"ا قامت جمعه در دارالحرب اگراز طرف کفاروالی مسلمان در مکانے منصوب باشد باذن او درست است ، والا مسلمانال راباید که یک کس را که امین و متدین باشد رئیس قرار د مهند که با جازت و حضور او اقامت جمعه واعیا دوا نکاح من لاولی من الصغار ، و حفظ مال غائب، وایتام و قسمت ترکات متنازع فیهاعلی حسب السهام می نموده باشد، به آنکه درامور مکلی تصرف کند و مداخلت نماید 835\_

833 - ملاحظه فرمائين ص٦٣ تا٣٧ ـ

834 - حضرت شاہ عبد العزیز ؓ نے دار الحرب کی تعریف اور شر الط نقل کرنے بعد ہندوستان کے بارے میں تحریر فرمایا ہے کہ:

"دریں شہر حکم امام المسلمین اصلاً جاری نیست، و حکم رؤسائے نصاریٰ بے دغدغہ جاری است ۔۔۔۔اگر

بعض احکام اسلام رامثل جمعہ وعیدین و ذرئے بقر تعرض نکنند نکر دہ باشد لیکن اصل الاصول ایں چیز ہانز د

ایشاں ھباءً وہدر است، زیرا کہ مساجد رابے تکلف ہدم می نما ئند۔۔۔ازیں شہر تاکلکتہ عمل نصاریٰ ممتد

ایشاں ھباءً وہدر است، زیرا کہ مساجد راب تکلف ہدم می نما ئند۔۔۔ازیں شہر تاکلکتہ عمل نصاریٰ ممتد

است (مجموعہ فاویٰ عزیزی ص ۱۹-۱۵) فارسی ایڈیش مطبع مجتبائی دہلی، سن طباعت ۲۲۳ اھ مطابق ۱۹۰۴ و

ترجمہ: اس شہر میں امام المسلمین کا تھم بالکل جاری نہیں ہے، اور نصر انی تحمر انوں کے احکام بے دغد غه جاری بیں، اگر بعض اسلامی احکام مثلاً جمعہ و عیدین اور ذنح بقر سے یہ لوگ تعرض نہیں کرتے ہیں تونہ کریں، لیکن اصلاً ان کے نزدیک ان چیزوں کی کوئی خاص اہمیت نہیں ہے، اس لئے کہ جب چاہتے ہیں مسجدوں کوبے تکلف شہید کر دیتے ہیں، دہلی سے کلکتہ تک نصاری کا عمل و خل اسی طرح جاری ہے۔

835 - مجموعه فتاويٰ عزيزي ص ٣٣،٣٣ فارسي ايدُيثن مطبع مجتبائي دبلي، سن طباعت ٣٢٢ إه مطابق ١٩٠٠ وإء-

ترجمہ: اگر دارالحرب میں کفار کی طرف سے کسی مقام پر مسلمان والی مقرر ہو تواس کی اجازت سے جمعہ قائم کرنادرست ہے ورنہ مسلمانوں کوچاہئے کہ کسی معتبر اور دیندار شخص کو اپنا امیر منتخب کرلیں، اوراس کے حکم سے جن نابالغوں کا کوئی ولی نہ ہو ان کا نکاح کریں اور غائب و بیتیم کے اموال کی حفاظت کی جائے، اور حصہ کشر عی کے مطابق ان ترکات کی تقسیم کی جائے جن میں نزاع ہو، البتہ یہ امیر ملکی معاملات میں مداخلت سے گر بزکر ہے۔

مککی معاملات میں مداخلت سے گریز کی تلقین بطور مصلحت کے ہے اس لئے کہ اس دور میں انگریزی استبداد کے بالمقابل ہے ایک پر خطر چیز تھی، لیکن اگر جمہوری حکومتوں میں اظہار رائے کی آزادی میسر ہواور امیر کی مداخلت سے مسلمانوں کا نفع متوقع ہو تو مککی اور سیاسی معاملات میں مداخلت میں کچھ حرج نہیں 836۔

حضرت شاہ عبد العزیز محدث دہلویؓ کے بعد حضرت مولاناعبدالحی فرنگی محلیؓ نے بھی اسی مضمون کافتویٰ حاری کیاتھا<sup>837</sup>۔

اس تفصیل سے ظاہر ہو تاہے کہ ہندوستان کے اضطراری حالات میں امارت شرعیہ کی فکر کوئی بدعت یا ایجاد بندہ نہیں تھی بلکہ یہ شریعت اسلامیہ کی فقہ الا قلیات کا ایک حصہ ہے، جس سے امت مسلمہ نے ہمیشہ ایسے وقت میں استفادہ کیا ہے جب وہ سیاسی اعتبار سے ادبار و تنزل کی شکار ہوئی، اور یہ تنہا ہندوستان کا قصہ نہیں بلکہ تاریخ اسلامی میں ایسی بہت سی مثالیں موجود ہیں:

<sup>836 -</sup> مولاناعبد الصمدر حمانی صاحب ؓ نے حضرت شاہ صاحب ؓ گی اس قید کی یہی تاویل کی ہے (ہندوستان اور مسکئہ امارت ص ۱۹،۷۰ حاشیہ ؑ کتاب)

<sup>837 -</sup> مجموعة فتاوي مولاناعبدالحي كتاب القضاءج ٢ص ١٧١\_

### اسلامی تاریخ میں مغلوبانہ امارت کے نظائر

علامہ سید سلیمان ندوی ؓنے اپنے خطبۂ صدارت اجلاس ہفتم جمعیۃ علماء ہند کلکتہ میں کتب تاریخ سے ایسی کئی مثالیں پیش کی ہیں، مثلاً:

کے سلیمان تاجر نے اپنے تیسری صدی ہجری کے سفر نامہ میں غیر اسلامی ملک چین کے شہر "خانقو" کاحال لکھاہے جہاں مسلمان تاجروں (جوزیادہ ترعراق سے آئے تھے) کی نو آبادی تھی،وہاں شاہ چین نے ان کی عیداور جمعہ نیز فصل احکام کے لئے انہی میں سے ایک شخص کو امیر اور فیصل مقرر کر دیا تھا، مسلمان تاجراس کے حکم سے سرتانی نہیں کر سکتا تھا:

"ان بخانقوو هو مجمع التجار رجلاً مسلماً يوليه صاحب الصين الحكم بين المسلمين الذين يقصدون الى تلک الناحية يتوخى ملک الصين ذلک واذاكان في العيدصلي بالمسلمين وخطب ودعا لسلطان المسلمين و ان التجار العراقيين لاينكرون من ولايته شيئا في احكام وبما في كتاب الله عزوجل واحكام الاسلام 838

ترجمہ: شہر خانقو (چین) میں مسلمان تاجروں کا ایک مرکز ہے ، ایک مسلمان ہے جس کوشاہ چین ان مسلمانوں کے در میان فصل احکام کے لئے مقرر کرتا ہے ، جواس ملک میں جاتے ہیں ، شاہ چین اس چیز کو پیند کرتا ہے اور عید جب آتی ہے تووالی مسلمانوں کی نماز کی امامت کرتا ہے ، اور خطبہ پڑھتا ہے ، اور بادشاہ اسلام کے لئے دعا کرتا ہے ، اور عراقی تاجر مسلم والی کی ولایت کے کسی تھم اور عمل بالحق کا افکار نہیں کرتے اور نہ ان تھموں سے سرتانی کرتے ہیں جو اس والی نے کتاب الہی اور احکام اسلام کے موافق جاری کیا ہو"

<sup>838 -</sup>ص ١٣ مطبوعه پيرس ١٨١ء بحواله خطبير صدارت علامه سير سليمان ندويٌ اجلاس كلكته ص ٥٨ ـ

# قدیم فارسی میں والی و قاضی کے لئے ہنر مند (یا ہنر من) کی اصطلاح

کے عراقیوں کی فارسی زبان میں والی اور قاضی کو ہنر مند کہاجا تا تھاجوعام استعال میں ہنر من بولا جا تا تھا،خود ہندوستان کے مختلف ساحلی شہر وں میں جہاں جہاں مسلمان آبادیاں تھیں ،غیر اسلامی سلطنوں میں اسلامی شظیم وقضاکے ذمہ دارافراد کو ہنر مند کہاجا تا تھا۔

ﷺ چوتھی صدی ہجری کے جہازراں بزرگ ابن شہریارنے اپنے سفرنامہ "عجائب الہند" میں صیمور (مدراس کے قریب) میں عباس بن ہامان سیر افی ہنر مند کاذکر کیا ہے:

انه كان بصيموررجل من اهل سيراف يقال له العباس ابن هامان و كان هنر من للمسلمين بصيمورذووجه البلد و المنضوى اليه من المسلمين(ص٣٢)

ترجمہ: صیمور میں سیر اف کا ایک شخص تھا، جس کوعباس بن ہامان کہاجاتا تھا، اور جو وہاں کے مسلمانوں کا ہنر مند تھا، اور شہر کا ذی وجاہت شخص اور وہاں کے پناہ گزیں مسلمانوں کا مرکز تھا۔

اسی مقام پر سم و سیر مشہور سیاح مسعودی بھی پہونچاتھا، اس نے اس دور کی صورت حال بیان کرتے ہوئے تحریر کیا:

على الهنرمنة يومئذابوسعيدمعروف ابن زكرياو الهنرمنة يرادبم رئيس المسلمين وذلك ان الملك يملك على المسلمين رجلاً من رؤسائهم تكون احكامهم مصروفة اليه 839

🚓 چھٹی صدی ہجری میں جب کافرتا تاریوں نے ایران وخراسان وتر کستان پر قبضہ کر لیا، تو وہاں

کے علماءوفت نے اپنے لئے مسلم والی کا مطالبہ پیش کیا تھا،جو ہماری کتب فتاویٰ کا ایک باب ہے۔

المحنود ہندوستان میں سلاطین کے عہد میں صدر جہال کے نام سے اس قسم کاعہدہ قائم تھا، جس

<sup>839 -</sup> مروح الذهب ج ٢ ص ٢٧ يوري ـ

کے ماتحت تمام قضاۃ و محتسب ائمہ ہوتے تھے، تا تاری کا فروں کے استیلاء کے زمانہ میں اس عہد کے علماء نے اسی بنایر مسلمان والی کے پہلو پر زور دیا تھا۔

ہولشویک روس کے مسلمان قازان کی مجلس دینیہ اسلامیہ کے ماتحت زندگی بسر کرتے ہیں۔ ﷺ فلپائن ،اسٹریا، ہنگری، بلگیریا،ازیکوسلیویا،اور بونان میں مسلمان بے حدا قلیت میں ہیں، تاہم ان کے تمام قومی ومذہبی صیغے مفتی اعظم کے ماتحت منظم اور با قاعدہ ہیں۔

ہو سمبر (۱۹۲۲ء) کے اخیر ہفتہ کی رپورٹ ہے کہ پولینڈ کے تمام مسلمانوں نے جمع ہو کرتریپن (۵۳) ارکان کی ایک مجلس ترتیب دی ہے،اور اس میں چند کار کن منتخب کئے گئے ہیں،اور ایک صدر کاانتخاب کیا گیاہے، تاکہ وہ اس وحدت تنظیمی کے سابیہ میں اپنی اسلامی زندگی کو قائم رکھ سکیں 840۔

☆مولانامسعو دعالم ندوی کھتے ہیں:

"فلسطین میں "مسلم سپریم کونسل" (المجلس الاسلامی الاعلیٰ) اسی قسم کی دوسری شکل تھی، چند صدی پہلے صقلیہ میں اور آج کل یو گوسلاویہ میں اس قسم کے اسلامی نظام کے اداروں کا کامیاب تجربہ ہو چکاہے اور ہورہاہے "841

مذکورہ مثالیں یہ سمجھنے کے لئے کافی ہیں کہ کسی غیر اسلامی ملک میں امارت شرعیہ کا تصور کا کوئی نیانہیں ہے کہ اس کوبدعت سئیہ قرار دے کر مستر د کر دیاجائے۔

# شریعت میں قیام امارت کے لئے قوت قاہرہ شرط نہیں ہے

نیزان فقہی و تاریخی نظائر سے رہے بھی ثابت ہو تاہے کہ غیر اسلامی ملک میں جو امارت شرعی یا ولایت دینی قائم ہوتی ہے اس میں قوت قاہر ہ شرط نہیں ہے،اس لئے کہ مقہوریت کے ساتھ قاہریت جمع نہیں ہوسکتی،جب مسلمان غیر اسلامی اقتدار میں خود محکوم و مغلوب ہیں توان سے غالبیت کامطالبہ کرناایک داشی

<sup>840 -</sup>خطبهٔ صدارت اجلاس <sup>مفتم</sup> جمعیة علماء هند کلکته ص۵۲ تا۵۸ علامه سید سلیمان ندوی ّ-

<sup>841 -</sup> محاسن سجادص ۹۶\_

بے معلیٰ سی بات ہے، اسلام کامقصد اس امارت سے جبر وقہر نہیں بلکہ مسلمانوں کی تنظیم ہے، یعنی مسلمان جہاں بھی رہیں اجتماعیت کے ساتھ مر بوط رہیں اور یہ تنظیمیت مسلم اقتدار میں قوت وقہر سے حاصل ہوتی ہے جبکہ غیر اسلامی نظام میں دینی اوراخلاقی بنیادوں پر ،اسلام ایک آفاقی مذہب ہے اور اس کے اصول و نظریات بھی آفاقی ہیں، روئے زمین کے ہر حصہ میں یہ قابل عمل ہیں، البتہ جہاں جو صورت ممکن ہوگی اس کو اختیار کرنالازم ہوگا، امارت وولایت کا اصل مقصود تنظیم ہے، اگر قوت وقہر میسر نہ ہو تواس کے انظار میں گوہر مقصود ضائع نہیں کیاجائے گا، بلکہ وحدت واجتماعیت کے لئے دوسری ضروری بنیادیں تلاش کی جائیں گی۔

### اہلیت امارت کے لئے مطلوبہ معیار

اس باب میں قرآن وحدیث کے مطالعہ سے اسلام کامزاج یہ معلوم ہوتاہے کہ ولایت کے لئے اصل معیار قوت وامانت ہے، جبیہا کہ آیات ذیل سے مستفاد ہوتا ہے:

إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرْتَ الْقَوِيُّ الْأَمِينُ 842.

النَّوْمَ لَدَيْنَا مَكِينٌ أَمِينٌ الْمِينُ 843 الْمَانُ 843

اورامانت سے مر ادخوف خداوندی اوراحساس ذمہ داری ہے۔

یه دونوں باتیں کسی شخص میں موجو د ہوں تواس کو امارت کا اہل قر اردیا جا سکتا ہے ، علامہ ابن تیمیہ آ

<sup>842-</sup> القصص:26-

<sup>843 -</sup> يوسف: 54

<sup>844 -</sup> التكوير: 19-21

نے انہی آیات کریمہ کے تناظر میں ولایت کے لئے مذکورہ بالا دونوں چیزوں کور کن قرار دیاہے ،اوران کی یہی تشریح کی ہے جواویر ذکر کی گئی:

فإن الولاية لهاركنان: القوة والأمانة. ---والقوة في كل ولاية بحسبها، ---والقوة في الحكم بين الناس، ترجع إلى العلم بالعدل الذي دل عليه الكتاب والسنة، وإلى القدرة على تنفيذ الأحكام ----والأمانة ترجع إلى خشية الله، ---- اجتماع القوة والأمانة في الناس قليل 845

مشہور حنفی فقیہ علامہ ابوالشکورالسالمی ؓ نے بھی تصر ت کی ہے کہ اگرامام کے پاس قہر وغلبہ باقی نہ رہے تواس کی امامت ساقط نہیں ہوتی،اس لئے کہ ابتدائے اسلام میں رسول اللہ صَلَّا لِیْا ہِمِّ کو بھی قہر وغلبہ عاصل نہیں تھا،اسی طرح حضرت عثمان غنیؓ بھی آخری دور میں مغلوب ہو گئے تھے لیکن ان کی امامت ذاکل نہیں ہوئی تھی، نیز حضرت علی ؓ کو بھی تمام مسلمانوں پر قوت وغلبہ حاصل نہیں تھا،اس سے ظاہر ہو تاہے کہ قوت وغلبہ ولایت کے لئے لازمہ ُ ذات نہیں ہے:

قال بعض الناس بان الامام اذالم يكن مطاعاًفانه لايكون اماماًلانه اذالم يكن له القهر والغلبة لايكون اماماًليس كذلك لان طاعة الامام فرض على الناس فلولم يطيعواالامام فالعصيان حصل منهم و عصيانهم لايضر بالامامة ثم ان لم يكن القهر فذلك يكون من تمر دالناس وتمر دهم لايعزله عن الامامة الاترى ان النبي سَلَّا الله الله ماكان مطاعاً في اول الاسلام وكان لايمكنه القهر على اعدائه من طريق العادة و الكفرة قد تمر دواعن امداده ونصرة دينه وقدكان هذالايضر ولايعزله عن النبوة وكذلك الامامة لان الامام خليفة النبي لامحالة وكذلك على ماكان مطاعاً من جميع المسلمين و مع ذلك ما

<sup>845 -</sup> السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية ج ٣ ص ٧،٨ تأليف:أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني الناشر:دار ابن حزم 1424هـ-2003م

صارمعزو لأ846

### حدیث میں امام ضعیف سے مراد

بعض لو گول كواس روايت سے اشتباه مواجو بعض كتب حديث ميں آئى ہے كه: الإمام الضعيف ملعون (الطبرانی عن ابن عمر) أخرجه الطبرانی كما فی مجمع الزوائد (209/5)، وقال الهيثمي: سقط من إسناده رجل بين عبد الكريم بن الحارث وبين ابن عمر، وفيه جماعة لم أعرفهم. وأخرجه أيضًا: الديلمي (121/1، رقم 410)

لینی کمزورامام ملعون ہے۔

ا میں اولاً بیر روایت محدثین کے نز دیک سند کے لحاظ سے نا قابل اعتبار ہے،

کے ثانیاً یہاں امام ضعیف سے قوت وغلبہ سے محروم امام نہیں، بلکہ صلاحیت تنفیذ سے محروم شخص مراد ہے، امام سیوطی ؓنے جامع صغیر میں اس کی یہی تشریح کی ہے:

الإمام الضعيف ملعون [هو الضعيف عن إقامة الأحكام الشرعية، فعليه التخلى (عن الإمامة] 848

نیز امام شعر انی نے بھی "کشف الغمۃ "میں یہی مطلب بیان کیاہے:

قال ابن عباس كان رسول الله صَلَّاللَّهُ عِلَيْ الله ما الضعيف

<sup>846 -</sup> تمهيد ابي الشكور السالمي ص ١٨٦ بحو اله هندوستان اور مسّلة امارت مرينيه: مولا ناعبد الصمدر حماني ص ١٠٥٠١ - ١٠٥٠ ا

<sup>847 -</sup> جمع الجوامع أوالجامع الكبيرللسيوطي ج ١ ص ٢٠٨ مديث تمبر: ١١١٨ المصدر : موقع ملتقى أهل الحديث ثمبر: مسند الفردوس للديلمى ج ١ ص ٢٨ مديث تمبر العمال في سنن الأقوال والأفعال ج ٢٠ ٣٠٠ مديث تمبر: مسند الفردوس للديلمى ج ١ ص ٢٨ مديث تمبر المتقي الهندي البرهان فوري (المتوفى : 975هـ) المحقق : بكري حياني حفوة السقاالطبعة : الطبعة الخامسة ، 1401هـ/1981م مصدر الكتاب : موقع مكتبة المدينة الرقمية -

<sup>848 -</sup> الجامع الصغير من حديث البشير النذيرالمؤلف: الإمام جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر بن محمد بن سابق الدين السيوطي ج ١ ص ٢٧٨ حديث غبر :٣٠٧٨ -

ملعون وهوالذي يضعف من تنفيذالامور الشرعية واقامتها 849

### قوت تنفيز كامطلب

تنفیذ کامفہوم صحیح شرعی بنیادوں پر کیا گیافیصلہ ہے، جس میں قطعیت کے ساتھ تھم صادر کیا گیاہو، ضروری نہیں کہ طاقت کے زور پر اس کو جاری بھی کیا جائے، فقہاء نے اس کی صراحت کی ہے،علامہ شامی ؓ تحریر فرماتے ہیں:

مطلب في التنفيذوأماالتنفيذفالأصل فيه أن يكون حكما إذ القضاءقوله أنفذت عليك القضاءقالواوإذارفع إليه قضاءقاض أمضاه بشروطه وهذا هوالتنفيذالشرعي ومعنى رفع اليدحصلت عنده فيه خصومة شرعية والمرادمن النفاذالصحتومن عدمه عدمهالاالصحتمع التوقف

#### عقودالدرية ميں ہے:

التنفيذاحكام الحكم الصادر من الحاكم وتقريره على موجب ما حكم به وبه يكون الحكم متفقاعليه852

کے نیز تمام کتب تاریخ سے ثابت ہے کہ حضرت علی اُپنے عہد خلافت میں حضرت عثالیٰ کا قصاص لینے پر قادر نہ تھے، اور نہ اپنا فرمان تمام مسلمانوں پر بزور نافذ کر سکتے تھے، کئی اہم لو گوں نے علانیہ آپ سے بیعت نہیں کی تھی، اس کے باوجو د آپ خلیفۂ راشد تھے، بلکہ انہی کمزور حالات میں آپ مسد خلافت پر مشمکن ہوئے، علامہ ابن تیمیہ رُر قمطر از ہیں:

<sup>849 -</sup> كشف الغمة للشعرانيّ ج ٢ ص ١١٨ -

 $<sup>^{850}</sup>$  - حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج  $^{0}$  ص  $^{0}$  ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر  $^{1421}$ ه -  $^{000}$ م.مكان النشر بيروت.عدد الأجزاء  $^{0}$ 

<sup>851 -</sup>شرح الاشباه ج ۱ ص ۱۳۳۳

<sup>852 -</sup> عقو دالدرية ج ١ ص ٣٠٣ بحواله مندوستان اورمسكة امارت مرسة: مولاناعبد الصمدر حماني ص٠١١-

فالخلافة التامة التي أجمع عليها المسلمون وقوتل بها الكافرون و ظهر بهاالدين كانت خلافةأبي بكروعمروعثمان وخلافةعلي اختلف فيها أهل القبلة و لم يكن فيها زيادة قوة للمسلمين ولا قهر ونقص للكاقرين ولكن هذالايقدح في أن علياكان خليفة راشدامهدياولكن لم يتمكن كماتمكن غيره ولا أطاعته الأمة كما أطاعت غيره فلم يحصل في زمنه من الخلافةالتامةالعامةما حصل في زمن الثلاثة مع أنه من الخلفاء الراشدين المهدين

وأما علي فمن حين تولى تخلف عن بيعته قريب من نصف المسلمين من السابقين الأولين من المهاجرين والأنصاروغيرهم ممن قعد عنه فلم يقاتل معه ولا قاتله مثل أسامة بن زيد وابن عمر ومحمد بن مسلمة ومنهم قاتله ثم كثيرمن الذين بايعوه رجعواعنه منهم من كفره واستحل دمه ومنهم من ذهب إلى معاوية كعقيل أخية وأمثاله 854

"خلیفہ عبد المجید توبالکل مقہوریت کی حالت میں خلیفہ بنائے گئے، اور خلیفۂ سابق نے ان کو خلیفہ سابق نے ان کو خلیفہ تسلیم کیا، علماء ان کو قائم مقام بھی نہیں بنایا، پھر بھی سب لو گوں نے ان کو خلیفہ تسلیم کیا، علماء اسلام کی رائے توبیہ ہے کہ عدم سے وجود بہر حال بہتر ہے، اور سقوط وجوب کے لئے کافی ہے، جبیبا کہ علامہ تفتازانی کے کلام سے سمجھاجا تاہے، کہ خلیفۂ غیر

الناشر: جامعة الإمام محمد بن سعود، الرياض، المملكة العربية السعودية الأولى، 1406هـ دراسة وتحقيق: محمد رشاد سالم الناشر: جامعة الإمام محمد بن سعود، الرياض، المملكة العربية السعودية الأولى، 1406هـ 1986م -

 $<sup>^{854}</sup>$  - منهاج السنة النبوية ج  $^{100}$  ص  $^{100}$  أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني  $^{100}$ ه دراسة وتحقيق: محمد رشاد سالم الناشر: جامعة الإمام محمد بن سعود، الرياض، المملكة العربية السعودية الأولى،  $^{100}$ ه  $^{100}$ م -

مطاع کاوجو د سقوط وجوب کے لئے کافی ہے "855\_

مولاناعبد الصمدر حمانی شنے بھی لکھاہے کہ:

" پس مسلمانوں کاوالی دارالاسلام میں ہویادارالکفر میں استطاعت سے باہر کہیں بھی اس کی ولایت کے لئے مادی طاقت شرط اور لازم نہیں قرار دی جاسکتی ہے بلکہ ہر جگہ استطاعت سامنے ہوگی،اوروہی مناط کار ہوگی "<sup>856</sup>

### امارت شرعیہ کے لئے بیعت کی ضرورت

بعض حضرات کوایک شبہ بیہ ہوا کہ اگر بیہ امامت کبریٰ نہیں ہے بلکہ محض ولایت و گورنری یا قضا کے ہم پلہ ہے تو پھراس کے لئے بیعت کی کیاضر ورت ہے؟ بیعت توامامت کبریٰ کے لئے لی جاتی ہے۔ اس کاجواب بیہ ہے بیعت دراصل معاہدہ کانام ہے، حافظ ابن حجر تفرماتے ہیں: والمبایعة عبارة عن المعاهدة 857

<sup>855 -</sup> امارت شرعیه کی شرعی حیثیت - شبهات وجوابات ، ص ۷۳ مصنفه حضرت مولاناابوالمحاس محمد سجادً- ناشر امارت شرعیه تجلواری شریف پیننه ۱۹ مهاره-

<sup>856 -</sup> ہندوستان اور مسکلۂ امارت مرتبہ: مولاناعبد الصمدر حمانی ص ۱۲۸۔

<sup>857 -</sup> فتح الباري بشرح صحيح البخاري ج ١ ص ٢٨ المؤلف : أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني (المتوفى : 852هـ)

جہاں امیر المؤمنین موجودنہ ہو، وہاں قاضی ووالی کی اطاعت کے لئے مستقل معاہدہ وبیعت کی ضرورت ہے، اس لئے کہ بیعت پہلے سے موجود نہیں ہے، اور یہی وہ صورت ہے جس کے بارے میں علماء نے لکھا ہے کہ تراضی مسلمین (جس کا اظہار بیعت سے ہوگا)سے قاضی ووالی کا تقرر درست ہے، اس مضمون کی کئی عبارت میں پہلے بھی آچکی ہے، ایک عبارت شرح مواقف سے یہاں پیش کی جاتی ہے، جو اسلامی عقائد کے موضوع پر مستند کتا ہے۔

علماء متقدمین میں قاضی عبدالرحمن بن احمد الایجی اینی شهر هٔ آفاق کتاب "المواقف "میں تحریر فرماتے ہیں:

"لانسلم عدم انعقادالقضاءبالبيعة للخلاف فيم،وان سلم فذلك عند وجود الامام لامكان الرجوع اليه في هذاالمهم واما عند عدمه فلا بد من القول بانعقاده بالبيعة تحصيلاً للمصالح المنوطة به ودرءاً للمفاسد المتوقعة دونه اي دون القضاء 858.

اس طرح کی تصریحات فقہاء حنابلہ اور شافعیہ کے یہاں بھی موجو دہیں <sup>859</sup>۔

فقهاء حنفیه میں علامه ابن همام تحریر فرماتے ہیں:

یجب علیهم ان یتفقواعلی واحدمنهم یجعلونه والیا فیولی قاضیاً ویکون هوالذی یقضی بینهم860

اسی حقیقت کو ہندستان میں فکر امارت کے سب سے بڑے علمبر دار حضرت مولانا ابوالمحاسن

### محمر سجادً نے اس طرح بیان فرمایا:

"ظاہر ہے کہ ازخود کوئی قاضی بن بیٹے اس سے کوئی قاضی نہیں ہوسکتا، اور سلطان اور والی سے تقرر ہوانہیں ، پھر سوااس کے کوئی صورت ہی نہیں کہ مقامی ارباب

<sup>-----</sup> حواشی ------ حواشی

<sup>&</sup>lt;sup>858</sup> - المواقف في علم الكلام ص٩٩٩ طبع عالم الكتب بيروت ـ

<sup>859 -</sup> الاحكام السلطانية للقاضى ابي يعلى ص 20 ☆ الاحكام السلطانيه للامام ابي الحسن الماوردي (متوفى و ٢٥٠ هـ) ص ٦٣،٦٣ مطبعة السعادة مصر ☆ الفتاوي الكبري لابن حجر كلي الهيثمي الشافعي ج٢٠ ص ٣٠٦\_

<sup>860 -</sup> فتح القدير نثرح الهدابهج ۵ص ۲۱، مطبوعه دار صادر بيروت.

حل وعقد کسی شخص کو باتفاق رائے یا بکٹرت آراء قاضی بنالیں اور اس کے قضایا کے تسلیم کاعہد کرلیں اور یہی بیعت ہے اور اس صورت میں لزوم بیعت ظاہر ہے،
کیونکہ شرعاً ثبوت ولایت کی تین ہی صور تیں ہیں (اول) تسلط، جس کو شریعت مجبوراً جائز کہتی ہے، (دوم) تقر راز جانب والی اعظم (سوم) بیعت ارباب حل وعقد، قضاة کی بیعت کو جس صورت میں علماء نے لکھا ہے لزوم ہی پر محمول ہے، یعنی امام اعظم کی طرف سے تقر رنہ ہونے کی صورت میں۔ اور جن لوگوں نے جواز وعدم جواز کو لکھا ہے وہ دیگر صورت پر محمول ہے یعنی جب کہ امام اعظم کی طرف سے تقر رہوا ہو اگھ ۔

# دارالاستنیلاء میں امارت کبریٰ کے بارے میں مولاناسجاد گاموقف

بعض بزرگوں کوامارت شرعیہ کے معاملے میں اس لئے تأمل تھاکہ انگریزوں نے اسلامی ہندوستان پر قبضہ کرلیاہے، فی الوقت اس استیلاء کاخاتمہ کرنے کی ضرورت ہے،امامت کبریٰ کے بجائے چھوٹی امارت شرعیہ کے قیام کامطلب تو یہ ہوگاہم موجودہ نظام حکومت پر راضی ہیں ،اور ہم اس جنگ کومو قوف کردیں جس کو ڈیڑھ سوسال سے ہمارے اسلاف نے اس ملک کو آزاد کرانے کے لئے شروع کر کھاہے، مثلاً حضرت مولاناعبدالباری فرنگی محلی ؓ نے امیر شریعت اول کو اپنے مکتوب میں تحریر فرمایا:

" فقیر تواس کو دار الاستیلاء سمجھتا ہے،اور دار الاستیلاء کے ازالہ کولازم جانتا ہے 1862

<sup>861 -</sup> امارت شرعیه کی شرعی حیثیت - شبهات وجوابات ، ص ۵۴ مصنفه حضرت مولاناابوالمحاسن محمد سجادً-ناشر امارت شرعیه تعیلواری شریف پلینه ۱۹ م

<sup>862 -</sup> امارت شرعیه کی شرعی حیثیت - شبهات وجوابات ، ص ۴۰ مصنفه حضرت مولاناابوالمحاس محمد سجادٌ ـ ناشر امارت شرعیه تعیلواری شریف پلنه ۱۹۸۹ ص-

طور پر حکومت الہی کے قیام کے خلاف نہیں تھے، لیکن جب تک اس کوشش میں کامیابی نہیں ملتی، محض انتظار فر دامیں انتشار و پر اگندگی کی زندگی گذار ناوہ مناسب نہیں سمجھتے تھے، اس لئے کہ اس سے مسلمانوں کی صلاحیتیں اور بھی زیادہ کمزور ہوتی جائیں گی، علاوہ ایک شرعی فریضہ کے ترک کا گناہ بھی لازم آئے گا 863۔

-----

# غير اسلامي ملك ميں نظام قضا- نثر عي حيثيت وافا ديت

قضااسلامی معاشرہ کالازمی عضرہے،اس کو فریصنۂ محکمہ قرار دیا گیاہے،امیر المؤمنین حضرت عمر بن الخطاب ؓ نے حضرت ابوموسیٰ اشعریؓ کے نام اپنے ایک مکتوب میں تحریر فرمایا:

فإن القضاء فريضة محكمة وسنة متبعة864

ترجمہ: قضافریضہ محکمہ (غیر منسوخ)ہے،اورالی سنت ہے جس کی ہمیشہ اتباع کی جائے گی۔ جائے گی۔

اسى لئے فقہاء نے بالا تفاق قیام قضا کو واجب قرار دیاہے:

معین الحکام میں ہے:

لاخلاف بين الامة ان القيام بالقضاء واجب865

امام سرخسی حکھتے ہیں:

أعلم بأن القضاء بالحق من أقوى الفرائض بعدالإيمان بالله تعالى وهو من أشرف العبادات866

علامه كاساني لكھتے ہيں:

(أَمَّا) الْأَوَّلُ فَنَصْبُ الْقَاضِي فَرْضٌ؛ لِأَنَّهُ يُنْصَبُ لِإِقَامَةِ أَمْرِمَفْرُوضِ، وَهُوَ

864- سنن البيهقي الكبرى ج ١٠ ص ١٣٥ مديث تمبر:١٣٥٢-١٨ؤلف : أحمد بن الحسين بن علي بن موسى أبو بكر البيهقي الناشر : مكتبة دار الباز - مكة المكرمة ، 1414 - 1994 تحقيق: محمد عبد القادر عطاعدد الأجزاء : 10 - \* سنن الدارقطني ج ٢ ص ٢٠٠٤ حديث نمبر: ١٥ المؤلف : علي بن عمر أبو الحسن الدارقطني البغدادي الناشر : دار المعرفة - بيروت ، 1386 - 1966 تحقيق : السيد عبد الله هاشم يماني المدني عدد الأجزاء : 4 معين الحكام ،الباب الاول في بيان حقيقة القضاء - ص ٤ طبع مصطفى البابي الحلبي مصر ١٣٥٠ - مصر ١٣٩٣٠ ع.

866 - المبسوط للسرخسي ج ١٦ ص١٦ التأليف: شمس الدين أبو بكر محمد بن أبي سهل السرخسي دراسة وتحقيق: خليل محيي الدين الميس الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان الطبعة الأولى، 1421هـ 2000م -

الْقَضَاءُ قَالَ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى {: يَادَاوُدَإِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحُقِّ } وَقَالَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى لِنَبِيِّنَا الْمُكَرِّمِ عَلَيْهِ أَفْضَلُ الصَّلَاةِ وَالسَّلَامِ: { فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَاأَنْزَلَ الله } وَالْقَضَاءُ هُوَ : الْحُكْمُ بَيْنَ السَّه } وَالسَّلَامِ: { فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَاأَنْزَلَ الله } وَالسَّلَامِ بِالْحَقِّ، وَالْحُكْمُ بِمَاأَنْزَلَ الله عَزَّ وَجَلَّ، فَكَانَ نَصْبُ الْقَاضِي؛ لِإِقَامَةِ الْفَرْض ، فَكَانَ فَرْضًا ضَرُورَةً 867 الْفَرْض ، فَكَانَ فَرْضًا ضَرُورَةً 867

فتاوی ہندیہ میں ہے:

نَصْبُ الْقَاضِي فَرْضٌ كَذَافي الْبَدَائِعِ وهو من أَهَمِّ أُمُورِ الْمُسْلِمِينَ وَأَقْوَى وَأَوْجَبُ عليهم 868

علامه موصلي لكصة بين:

القضاء بالحق من أقوى الفرائض وأشرف العبادات

مجمع الانهرميں ہے:

لهذاقال القضاء بالحق من أقوى الفرائض وأفضل العبادات بعدالإيمان بالله تعالى870

امام سر خسی ٔ فرماتے ہیں کہ بیر انبیاء کی بعثت کے مقاصد میں شامل تھا، انبیاء کرام علیہم الصلوات

<sup>867 -</sup> بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج ١٥ ص ٢ تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي 587هـ دار الكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية 1406هـ – 1986م محمد عارف بالله القاسمي

الفتاوى الهندية الفتاوى الهندية في مذهب الإمام الأعظم أبي حنيفة النعمان ج ١ ص ٢٥٠ الشيخ نظام وجماعة من علماء الهند سنة الولادة / سنة الوفاة تحقيق: الناشر دار الفكرسنة النشر 1411هـ – 1991م عدد الأجزاء 6- الاختيار لتعليل المختارج ٢ ص ١٨٨ لمؤلف : عبد الله بن محمود بن مودود الموصلي الحنفي دار النشر : دار الكتب العلمية – بيروت / لبنان – 1426 هـ – 2005 م الطبعة : الثالثة تحقيق : عبد اللطيف محمد عبد الرحمن عدد الأجزاء / 5

 $<sup>^{870}</sup>$  - مجمع الأغر في شرح ملتقى الأبحرج  $^{870}$  ص  $^{870}$  عبد الرحمن بن محمد بن سليمان الكليبولي المدعو بشيخي زاده سنة الوفاة  $^{870}$ ه تحقيق خرح آياته وأحاديثه خليل عمران المنصورالناشر دار الكتب العلمية سنة النشر  $^{870}$ ه مكان النشر لبنان/ بيروت عدد الأجزاء  $^{4}$ 

والتسليمات كے بعد خلفاء راشدين اور ديگر خلفاء اسلام كے ادوار ميں بھى يہ تسلسل جارى رہا: ولأجله بعث الأنبياء والرسل صلوات الله عليهم وبه اشتغل الخلفاء الراشدون رضوان الله عليهم 871

# قضا کامفہوم اور معیار - قضا کے لئے قوت تنفیذ شرط نہیں

قضا قانون الهى كے مطابق لوگوں كے درميان حق فيصلہ كرنے كانام ہے: وَالْقَضَاءُهُوَ: الْخُكُمُ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحُقِّ، وَالْخُكُمُ بِمَاأَنْزَلَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ<sup>872</sup>

اس میں قوت جبر اور پولیس کی شرط نہیں ہے، یہ امر زائدہے،اگر ہوتو بہترہے ورنہ یہ لوازم قضامیں شامل نہیں ہے، بعض حضرات کوعالمگیری وغیرہ کی اس عبارت سے شبہ ہواجس میں قضا کو قول ملزم قرار دیا گیاہے:

وَالْقَضَاءُلُغَةَ بِمَعْنَى الْإِلْزَامِ وَبِمَعْنَى الْإِخْبَارِوَ بِمَعْنَى الْفَرَاغِ وَبِمَعْنَى التَّقْدِيرِوفِ الشَّرْعِ قَوْلٌ مُلْزِمٌ يَصْدُرُعن وِلَايَةٍ عَامَّةٍ كَذَافي خِزَانَةِ الْمُفْتِينَ 873 الشَّرْعِ قَوْلٌ مُلْزِمٌ يَصْدُرُعن وِلَايَةٍ عَامَّةٍ كَذَافي خِزَانَةِ الْمُفْتِينَ 873

لیکن فقہاء امت نے صراحت کی ہے کہ مادی طاقت لازمهٔ قضانہیں ہے،علامہ ابن فرحونؓ لکھتے

ہیں:

قَالَ ابْنُ رَشِيدٍ: حَقِيقَةُ الْقَضَاءِ الْإِخْبَارُ عَنْ حُكْمٍ شَرْعِيٍّ عَلَى سَبِيلِ الْإِلْزَامِ. قَالَ غَيْرُهُ: وَمَعْنَى قَوْلِمِ قَضَى الْقَاضِي أَيْ أَلْزَمَ الْحُقَّ أَهْلَهُ، وَالدَّلِيلُ عَلَى ذَلِكَ قَوْلِهِ تَعَالَى { فَلَمَّا قَضَيْنَاعَلَيْهِ الْمَوْتَ } أَيْ أَلْزَمْنَاهُ وَحَتَّمْنَا بِهِ عَلَى ذَلِكَ قَوْلِه تَعَالَى { فَلَمَّا قَضَيْنَاعَلَيْهِ الْمَوْتَ } أَيْ أَلْزَمْنَاهُ وَحَتَّمْنَا بِهِ

<sup>871 -</sup> المبسوط للسرخسي ج ١٦ ص١١ تأليف: شمس الدين أبو بكر محمد بن أبي سهل السرخسي دراسة وتحقيق: خليل محيي الدين الميس الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان الطبعة الأولى، 1421هـ 2000م -

<sup>872 -</sup> بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج ٧ ص ٢علاء الدين الكاساني سنة الولادة / سنة الوفاة 587 الناشر دار الكتاب العربي سنة النشر 1982 مكان النشر بيروت عدد الأجزاء 7

<sup>873 -</sup> الفتاوى الهندية في مذهب الإمام الأعظم أبي حنيفة النعمان ج ١ ص ٢٣٦ الشيخ نظام وجماعة من علماء الهندسنة الولادة / سنة الوفاة تحقيق الناشر دار الفكر سنة النشر 1411هـ - 1991م مكان النشرعدد الأجزاء 6

عَلَيْهِ ، وقَوْله تَعَالَى { فَاقْضِ مَا أَنْتَ قَاضٍ } أَيْ أَلْزِمْ بِمَا شِئْت وَاصْنَعْ مَا بَدَا لَك . وَفِي الْمَدْخَلِ لِابْنِ طَلْحَةَ الْأَنْدَلُسِيِّ الْقَضَاءُ مَعْنَاهُ الدُّخُولُ بَيْنَ الْخَالِقِ وَالْخُلْقِ لِيُؤدِي فِيهِمْ أَوَامِرَهُ وَأَحْكَامَهُ بِوَاسِطَةِ الْكِتَابِ وَالسُّنَةِ. • فَالْخُلْقِ وَالْإِلْزَامُ كَمَا إِذَا حَكَمَ بِلُزُومِ فَالَ الْقَرَافِيُّ حَقِيقَةُ الْخُكْمِ إِنْشَاءُ إِلْزَامٍ أَوْإِطْلاقٍ وَالْإِلْزَامُ كَمَا إِذَا حَكَمَ بِلُزُومِ فَالَ الْقَرَافِيُّ حَقِيقَةُ أَوْ الشُّفْعَةِ وَخُو ذَلِكَ ، فَالْحُكْمُ بِالْإِلْزَامِ هُوَ الْحُكْمُ ، الصَّدَاقِ أَوْ الشَّفْعَةِ وَخُو ذَلِكَ ، فَالْحُكْمُ بِالْإِلْزَامِ هُو الْحُكْمُ ، وَأَمَّا الْإِلْزَامُ الْحِبِيقُ مِنْ التَّرْسِيمِ وَ الْحُبْسِ فَلَيْسَ بِحُكْمٍ ؛ لِأَنَّ الْحَاكِمَ قَدْ وَأَمَّا الْإِلْزَامُ الْحِبَيِّ مِنْ التَّرْسِيمِ وَ الْحُبْسِ فَلَيْسَ بِحُكْمٍ ؛ لِأَنَّ الْحَاكِمَ قَدْ يَعْجِزُعَنْ ذَلِكَ، وَقَدْيَكُونُ الْحُكْمُ أَيْضًا بِعَدَمِ الْإِلْزَامِ الْمُعَلِي الْإِلْزَامِ الْمُعَقِلَ وَلَكَ مُ أَيْضًا بِعَدَمِ الْإِلْزَامُ الْحِلْوَلُ الْحَاكِمَ قَدْ يَعْجَزُعَنْ ذَلِكَ، وَقَدْيَكُونُ الْخُكُمُ أَيْضًا بِعَدَمِ الْإِلْزَامِ الْمُقَاتِقُ فَا الْمُلْوَلُ الْمُؤْمِ الْمُعْتَقِ وَلَاكَ مَ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ أَيْضًا بِعَدَمِ الْإِلْزَامِ الْمُؤْمِ وَلَاكَ مَ قَدْ الْكَامُ وَقَدْيَكُونُ الْكُمُ أَيْضًا بِعَدَمِ الْإِلْزَامِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُقَاتِعَةُ وَلَى الْسَاعُ الْوَالِقُ الْمُلْعَلَامِ الْمُؤْمِ الْمُعْتَالِكَ مَلَى الْتَرْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُقَاقِقِيْنَ فَلْكَ وَلَكَ وَلَكَ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْعَلَمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ ال

### م ا کے چل کر لکھتے ہیں:

### علامه على بن خليل طر ابلسي تحرير فرماتے ہيں:

وَقَالَ الْقَرَافِيُّ: حَقِيقَةُ الْحُكْمِ إِنْشَاءُ إِلْزَامٍ أَوْ إِطْلَاقٍ. فَالْإِلْزَامُ: كَمَا إِذَا حَكَمَ بِلُوْرُومِ الصَّدَاقِ أَوْالنَّفَقَةِ أَوْالشُّفْعَةِ وَخَوِذَلِكَ. فَالْخُكْمُ بِالْإِلْزَامِ هُوَالْحُكْمُ بِلُولْزَامِ هُوَالْحُكْمُ . فَالْحُكْمُ بِالْإِلْزَامِ هُوَالْحُكْمُ . وَأَمَّاالْإِلْزَامُ الْحُبِيّى مِنْ التَّرْسِيمِ وَالْحُبْسِ فَلَيْسَ بِحُكْمٍ ؛ لِأَنَّ الْحَاكِمَ قَدْ يَعْجِزُ . وَأَمَّاالْإِلْزَامُ الْحُبِيّى مِنْ التَّرْسِيمِ وَالْحُبْسِ فَلَيْسَ بِحُكْمٍ ؛ لِأَنَّ الْحَاكِمَ قَدْ يَعْجِزُ

<sup>874 -</sup> تبصرة الحكام في أصول الأقضية ومناهج الأحكام ج ١ ص ١ المؤلف : إبراهيم بن علي بن محمد، ابن فرحون، برهان الدين اليعمري (المتوفى : 799هـ)

<sup>875 -</sup> تبصرة الحكام في أصول الأقضية ومناهج الأحكام ج ١ ص ٢٦ المؤلف : إبراهيم بن علي بن محمد، ابن فرحون، برهان الدين اليعمري (المتوفى : 799هـ)

عَنْ ذَلِكَ ، وَقَدْ يَكُونُ الْحُكْمُ أَيْضًا بِعَدَمِ الْإِلْزَامِ ، وَذَلِكَ إِذَا كَانَ مَا حُكِمَ بِهِ هُوَعَدَمُ الْإِلْزَامِ وَأَنَّ الْوَاقِعَةَ يَتَعَيَّنُ فِيهَاالْإِبَاحَةُ وَعَدَمُ الْخُجْرِ<sup>876</sup>-

# عام مسلمان بوقت ضرورت قاضي كاتقر ركرسكتے ہيں

اس کئے فقہاء اسلام نے صراحت کی ہے کہ اس فریضہ کی ادائیگی کے لئے زمان و مکان کی قید نہیں ہے، بلکہ ہر جگہ کے مسلمان اس فریضہ کے پابندہیں، خواہ وہ اکثریت میں ہوں یا قلیت میں، ان کا اپنا اقتدار ہو جہال مسلم حاکم قاضی کا تقرر کر سکتا ہو، یاسی غیر اسلامی طاقت کے محکوم ہوں، جہال مسلم حکر ال موجود نہ ہو۔۔۔البتہ جہال مسلم حکومت ہو وہال حکومت کی ذمہ داری ہے کہ قاضی کا تقرر کرے یا حاکم (بشرط المبیت) خود کار قضا انجام دے، اور جہال اسلامی حکومت موجود نہ ہو اور نہ حکومت کی طرف سے نظم فضا کی امید ہو تو عام مسلمانوں کی ذمہ داری ہے کہ وہ باہمی اتفاق سے خود قاضی مقرر کریں، اس پر بہت سی فقہی تصریحات موجود ہیں مثلاً:

### علامه ابن الهام كصير بين:

وإذالم يكن سلطان ولامن يجوزالتقلدمنه كماهوفي بعض بلادالمسلمين غلب عليهم الكفار كقرطبة في بلادالمغرب الآن وبلنسية وبلاد الحبشة وأقروا المسلمين عندهم على مال يؤخذ منهم يجب عليهم أن يتفقوا على واحدمنهم يجعلونه واليافيولي قاضياأويكون هوالذي يقضي بينهم وكذاينصبوالهم إماما يصلى بحم الجمعة 877

البحرالرائق میں ہے:

وفي فَتْح الْقَدِيرِ ما يُخَالِفُهُ قال وإذالم يَكُنْ سُلْطَانٌ وَلَا من يَجُوزُ التَّقْلِيدُ

<sup>876 -</sup> معين الحكام فيما يتردد بين الخصمين من الأحكام ج ١ ص ١٠ المؤلف : علي بن خليل الطرابلسي، أبو الحسن، علاء الدين (المتوفى : 844هـ)

<sup>877 -</sup> شرح فتح القديرج ٧ ص٢٦٣ كمال الدين محمد بن عبد الواحد السيواسي سنة الولادة / سنة الوفاة 681هـ الناشر دار الفكر مكان النشر بيروت عدد الأجزاء-

مطلب في حكم توليةالقضاء في بلاد تغلب عليها الكفار وفي الفتح وإذالم يكن سلطان ولامن يجوزالتقلدمنه كماهو في بعض بلاد المسلمين غلب عليهم الكفار كقرطبة الآن يجب على المسلمين أن يتفقوا على واحد منهم يجعلونه واليافيولي قاضياويكون هو الذي يقضي بينهم وكذا ينصبواإماما يصلي بجم الجمعة اه وهذاهوالذي تطمئن النفس إليه فليعتمد غم 879

#### طحطاوی میں ہے:

وفي مفتاح السعادة عن مجمع الفتاوي غلب على المسلمين ولاة الكفاريجوزللمسلمين إقامة الجمع والأعياد ويصيرالقاضي قاضيا بتراضي

<sup>878 -</sup> البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج ٢ ص ٢٩٨ زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة 926هـ/ سنة الوفاة 970هـ الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت-

 $<sup>^{879}</sup>$  حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج  $^{0}$  ص  $^{919}$  ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر  $^{1421}$ ه  $^{0}$   $^{0}$  مكان النشر بيروت.عدد الأجزاء  $^{0}$ 

المسلمين ويجب عليهم أن يلتمسوا واليامسلما اه880

# شاہ عبد العزیز تغیر اسلامی ہندوستان میں نظام قضاکے اولین داعی

یمی وہ ذمہ داری تھی جس نے اسلامی ہند کے سقوط کے بعد علماء اسلام کو بے چین کر دیا تھا، جس کے ہر اول دستہ میں حضرت شاہ عبد العزیز محدث دہلوی گی ذات گر امی تھی، ہندوستانی علماء میں سب سے پہلے شاہ صاحب بھی نے برطانوی ہندوستان کو دار الحرب قرار دیا اور مسلمانوں کو یہاں بطور خو د نظام امارت اور نظام قضا قائم کرنے کی تجویز پیش کی 1881۔

<sup>880 -</sup> حاشية على مراقي الفلاح شرح نور الإيضاح ج ١ ص٣٢٨ أحمد بن محمد بن إسماعيل الطحاوي الحنفي سنة الولادة / سنة الوفاة 1231هـ مكان النشر مصر الطبعة الكبرى الأميرية ببولاق سنة النشر 1318هـ مكان النشر مصر 881 - مجموعه قاوى عزيزى ص٣٣،٣٢ فارسى ايديش مطبع مجتبائي دالى، سن طباعت ٣٢٢ إله مطابق ١٩٠٣ عـ

یه تائیدی تحریرات اور دستخط آج بھی محافظ خانہ دارالعلوم دیوبند میں محفوظ ہیں<sup>882</sup>۔

## حضرت مولاناسجاد ؓنے اس فکر کو عملی قالب عطاکیا

حضرت مولانا ابوالمحاس محمد سجاد صاحب ؓ نے اسی فکری تسلسل کو آگے بڑھایا، اور غیر مسلم ہندوستان میں امارت شرعیہ کے لئے پہلی بار باقاعدہ جدوجہد کا آغاز فرمایا، بقول حضرت حکیم الاسلام قاری محمد طیب صاحب ؓ:

"اس مسكے كومتأخرين علماء ميں حضرت مولانا محمد سجاد صاحب تنے بورى قوت كے ساتھ اٹھايا اور شيخ الهند حضرت مولانا محمود الحسن ديوبندى قدس الله سره صدر المدر سين دارالعلوم ديوبندنے اس كى بھريور تائيد كى "883\_

حضرت مولانا محمد سجار اولاً تحریک خلافت میں پیش پیش رہے، پھر انجمن علاء بہار قائم کی، جس کی توسیع بعد میں جمعیۃ علاء ہند کے طور پر ہوئی، لیکن ان تمام کو ششوں کے پیچھے ان کا نصب العین حضرت شاہ عبد العزیز آکے مذکورہ فتویٰ کی روشنی میں نظام امارت و قضا کا قیام تھا، مولا ناسجاد صاحب آنے اپنے متعدد فقاویٰ اور مقالات میں اس فتویٰ کا حوالہ دیا ہے، اور اس کو دلیل راہ کے طور پر اپنے سامنے رکھاہے 884۔

<sup>882 -</sup> نظام قضاء کا قیام ص ۱۰ امصنفه حضرت تحکیم الاسلام قاری مجمد طیب صاحب ٌسابق مهتم دارالعلوم دیوبند، شائع کرده: مرکزی دفتر آل انڈیامسلم پرسٹل لاء بورڈ دہلی، طبع چہارم ۲۱۰<u>۲</u>ء۔

<sup>&</sup>lt;sup>883</sup> - نظام قضاء کا قیام ص ۱۱مصنفه حضرت حکیم الاسلام قاری محمد طیب صاحب ٌسابق مهتم دارالعلوم دیوبند، شائع کرده: مر کزی دفتر آل انڈیامسلم پرسنل لاء بورڈد ہلی، طبع چہارم ۲۱۰ ب<sub>ی</sub>اء۔

<sup>&</sup>lt;sup>884</sup> - دیکھئے: مقالات سجاد ص ۱۳۲ شائع کر دہ امارت شرعیہ تھلواری شریف پٹنہ ⇔ومتفقہ فتویٰ علماء ہند تحریر کر دہ حضرت مولاناا بوالمحاس محمد سجاد تص ۲۰٫۳ مطبوعہ مطبع ہاشمی میر محص صاباعت <u>۱۳۳۹ ہے</u> مطابق <u>۱۹۲۰</u>۔

قیام کا مطالبہ کیا، مولانا کے اولین تذکرہ نگار مولانا عظمت اللہ ملیح آبادی کھتے ہیں:

"جب مسٹر مانٹیگووزیر ہند (۱۹۱ء میں) اعلان (حکومت خوداختیار) کے لئے ہندوستان آئے تو ہندوستان کی تمام جماعتوں نے اپنے اپنے نقطہ نظر کے مطابق عرضداشتیں پیش کیں گر مولانا نے ان کے پاس محکمہ تضاء کے متعلق ایک عرضداشت بھیجی کہ گور نمنٹ مسلمانوں کے خالص مذہبی معاملات اور مقدمات کے فیصلے کے لئے جن میں مسلمان حاکم نثر طہے محکمہ قضا قائم کیا جائے اور اس کو ان مقدمات کے متعلق ڈسٹر کٹ جج کے برابر اختیارات دیئے جائیں۔مولاناکی اس عرضداشت پر کوئی توجہ نہ کی گئی۔ گر مولانا اپنے اس مطالبہ سے کسی وقت بھی غافل غہرہوئے "885"۔

# دارالقصاء ما جماعة المسلمين العدول (شرعى پنجايت)؟

اسی دور میں جب کہ بہار میں امارت شرعیہ اور دار القصاء کا نظام کا میابی کے ساتھ جاری ہو چکا تھا مجبور عور توں کے مسائل کے حل کے لئے حکیم الامت حضرت مولانااشر ف علی تھانوی کی شاہ کار کتاب "الحیلۃ الناجز ۃ للحلیلۃ العاجز ۃ "شائع ہوئی، جو ہندوستان کے علماء حنفیہ اور حجاز مقدس کے علماء مالکیہ سے مراسلت اور تبادلۂ خیالات کے بعد تیار کی گئی تھی، اس کتاب میں امارت اسلامیہ کی عدم موجودگی میں جن مسائل میں قضائے قاضی کی ضرورت ہے ان میں "نظام قضا" کے بجائے مسلک مالکی سے " جماعۃ المسلمین العدول " (شرعی پنجایت) کا نظر بیہ اختیار کیا گیا تھا۔

<sup>885 -</sup> حيات سجاد مصنفه مولاناعظمت الله مليح آبادي ص س**و** 

حضرت مولانا محمد سجاد ؓ نے کتاب کے بنیادی مندر جات سے اتفاق کرتے ہوئے شرعی پنچایت والے نظریہ سے اختلاف کیا، اور اس کے لئے اختصار کے ساتھ دواہم نکتوں کی طرف اشارہ فرمایا:

"اس وقت جزودوم کامقدمہ سرسری طور پر دیکھا، دارالکفرمیں قضابین المسلمین کی ضرورت کو پوری کرنے کے لئے فقہاء حفیہ رحمہم اللہ نے جو صورت تجویز فرمائی ہیں وہ نہ معلوم کیوں اس رسالہ میں فرکورنہ ہوئیں، یعنی: یصیر القاضی قاضیاً بتر اضی المسلمین اوران یتفقو اعلیٰ و احد یجعلونہ والیاًفیولی قاضیاً الخ۔

اور جب یہ صورت موجو دہے تو پنچایت کی صورت اختیار کرنابلاضر ورت مسکلۂ غیر کا اختیار کرنا ہو گا۔۔۔۔۔اس مسکلہ کی ضرورت واہمیت کے علاوہ پنچایت کی عملی د قتیں بہت زیادہ ہیں اوران شر ائط کی گہداشت بھی بہت مشکل ہو گی

(۱) حضرت مولانا سجاد گئے جن نکات کی نشاندہی کی ہے وہ اپنی جگہ بے حداہم ہیں، دارالقضاء کا نظریہ مسلک حنفی کے مطابق ہے، حنفیہ کے نزدیک ایسے مواقع پر اصل نظام قضاہے، جماعۃ المسلمین یاشرعی پنچایت کا نظریہ مسلک مالکی سے لیا گیا ہے، اصول کے مطابق جب تک مسلک حنفی پر عمل کرنا ممکن ہو، حنفی مسلمانوں کے لئے کسی دو سرے مسلک پر عمل یافتوی کی گنجائش نہیں ہے، مولانا سجاد گئے انجمن علماء بہاریا امارت شرعیہ کی گرانی میں نظام قضا کا جو بر سوں کا میاب تجربہ کیا تھا، اس کی روشنی میں یہ کہنا بھی درست نہ ہوگا کہ یہ نظریہ قابل عمل نہیں تھا، اس لئے مسلک غیر کو اختیار کیا گیا۔۔۔اس کا اعتراف حضرت تھانوی گئے خلیفہ ارشد حضرت تھیم الاسلام قاری محمد طیب صاحب سابق مہتم دارالعلوم دیو بندنے ان الفاظ میں فرمایا:

"اس باب میں یہ امر بھی قابل لحاظ ہے کہ امارت اوراس کے تحت محکمۂ دارالقضاء کاملک میں قیام کوئی دشوارامر نہیں اور نہ ہی اس میں کوئی خاص رکاوٹ

<sup>&</sup>lt;sup>886</sup> - الحیلة الناجزة ص۷۷۷ تا ۷۹۹ مطبوعه مکتبه رضی دیوبند، سن طباعت <u>۱۹۹۳ء، م</u>کاتیب سجاد ۱۸۱۵ شاکع کرده: مکتبه امارت شرعیه پیٹنه، سن اشاعت <u>۱۹۹۹</u>ء

ہے اس کا ایک صوبائی نظام بچاس (۵۰) سال سے صوبۂ بہارواڑیہ میں قائم ہے، صوبہ میں متعدد مقامات پر دارالقضاء قائم ہیں، جہاں امارت کی طرف سے قضاۃ مقرر ہیں، اور ہر سال سینکڑوں کی تعداد میں مقدمات آکر فیصل ہوتے رہتے ہیں۔ مسلمان ان دارالقضاؤل میں اپنے ہر طرح کے مقدمات لاتے ہیں، اور آسانی سے انصاف حاصل کرتے ہیں، اور سالہاسال کا تجربہ ہے کہ ان دارالقضاؤل کے فیصل شدہ مقدمات بچون وچرامسلمانوں میں مانے جاتے ہیں، اس پورے بچاس سال میں عالباً صرف گیارہ (۱۱) مقدمات ہیں جن کی اپیل سرکاری عدالت میں کی گئی ، مگر بیہ بات خوشی کی ہے کہ سرکاری عدالت نیان ہی فیصلہ جات کوبر قرار رکھا جو قاضوں نے کئے تھے 1887

(۲) دوسری بات بیہ ہے شرعی پنچایت میں عملی طور پر دشواریاں زیادہ ہیں، جس کی تائید حضرت حکیم الاسلام قاری محمد طیب صاحب سابق مہتم دارالعلوم دیو بند وصدر اول آل انڈیا مسلم پر سنل لاء بور ڈنے بھی فرمائی، حضرت حکیم الاسلامؓ اس کی تشریخ کرتے ہوئے رقمطر از ہیں:

" یہاں یہ بات بھی واضح کر دیناضر وری معلوم ہو تاہے، کہ حضرت تھانو کُٹ نے شرعی سمیٹی کے نام سے فقہ ماکئی کی روسے جو حل پیش فرمایا ہے، وہ اپنے زمانے کے اعتبار سے اہم اقدام ہے، لیکن اس میں بڑی دشواری یہ ہے کہ فقہ ماکئی کی روسے تمام ارکان سمیٹی کا اتفاق فیصلہ میں ضروری ہے، اگریہ اتفاق حاصل نہ ہوسکے تودعویٰ خارج کر دیاجائے گا۔۔۔

<sup>887 -</sup> نظام قضاء کا قیام ص۱۵،۱۴ مصنفه حضرت حکیم الاسلام قاری محمد طیب صاحب تشائع کرده آل انڈیامسلم پرسنل لا بور ڈ۔۔۔ واضح رہے کہ حضرت حکیم الاسلام ؒنے بیر رسالہ مسلم پرسنل لا بور ڈکے قیام سے قبل تحریر فرمایا تھا (پیش لفظ کتاب ص۵)

قلت: فلوأنه ما اختلفا فطلق أحدهما ولم يطلق الآخر؟ قال: إذا لا يكون ذلك هناك فراق؛ لأن إلى كل واحدمنهما ما إلى صاحبه باجتماعها عليه 888

اس طرح ایک عجیب البحن پیدا ہوجاتی ہے اور اصل میں اس کی بڑی وجہ بہ ہے کہ فقہ مالکی کی رو سے تحکیم کی صورت نظام قضاء کے تحت معاملہ کو سلجھالینے کی ایک راہ ہے اگر تحکیم کسی ضابطہ کے نقص کی وجہ سے ناکام ہوجائے ، تو اس کا موقع رہتا ہے کہ قاضی اس معاملے کو ہاتھ میں لے کر فیصلہ کر دے ، اب موجو دہ صورت حال میں تحکیم تو ہولیکن قضاء نہ ہو تو ایسی صورت میں ضابطۂ تحکیم کی ضروری شر الط کے فقد ان کی بناپر تحکیم مسکلہ کے حل سے عاجز رہتی ہے ، اور قاضی ہے نہیں جو مسکلے کو اپنے ہاتھ میں لے لے فقد ان کی بناپر تحکیم مسکلہ کے حل سے عاجز رہتی ہے ، اور قاضی ہے نہیں جو مسکلے کو اپنے ہاتھ میں لے لے ، اس طرح وہ (مخمصہ) پھر لوٹ آتا ہے جس کے حل کے فقہ مالکی کی طرف عدول کیا گیا تھا 889

(۳)علاوہ اس کے جیسا کہ پہلے عرض کیا گیا کہ ہندوستان میں اس فکر کے اولین داعی حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی جبی نظام قضابی کے قائل سے ،اپنے اس فتویٰ میں جس میں انہوں نے ہندوستان کو دارالحرب قرار دیاہے ،اور مسلمانوں کو خو داپناامیر و قاضی منتخب کرنے کی ہدایت دی ہے ،اس کے استدلال میں آپ نے جو فقہی عبار تیں نقل کی ہیں اس میں فآوی عالمگیری کی یہ عبارت بھی شامل ہے:

"بلاد علیہ او لاۃ کفاریجو زللمسلمین اقامۃ الجمعۃ ویصیر القاضی قاضیا بتر اضی المسلمین ویجب علیہ م ان یلتمسوا و الیا مسلماً کذافی معراج الدر ایت سامی

<sup>888 -</sup> المدونة الكبرى ج ٢ ص٢٦٨ المؤلف : مالك بن أنس بن مالك بن عامر الأصبحي المدني (المتوفى : 179هـ) المحقق : زكريا عميرات، الناشر : دار الكتب العلمية بيروت . لبنان -

<sup>889 -</sup> نظام قضاء كا قيام ص١٦،٥ اشائع كر ده آل انڈيامسلم پرسنل لا بورڈ۔

<sup>&</sup>lt;sup>890</sup> - فتاوی عزیزی فارسی ص ۳۳۔

ہے جو نظام قضاکے قائلین نے سمجھاہے،اوران کی رائے میں بھی غیر مسلم ہندوستان میں حنفیہ کا نظام قضاہی زیادہ لائق قبول ہے،اسی لئے ان کاذہن مسلک غیر کی طرف نہیں گیا۔

### غير اسلامي مندوستان ميس تقرر قاضي كامسكه

ہ ہے ہیں ہیں ہیں ہیں کہ کیاغیر اسلامی ہندوستان میں مسلمان خودبراہ راست نظام قائم کر سکتے ہیں؟ یا اس کے لئے امیر وحاکم کاوجود ضروری ہے بایں معنیٰ کہ بیہ انتظامی مسکہ ہے ، اور انتظام کے لئے پہلے منتظم کا وجود ضروری ہے ، تو گو کہ بعض علاء کے نزدیک بیہ ایک مختلف فیہ مسکہ ہے ، لیکن خروج عن الخلاف کے لئے اس دشواری کاحل حضرت مولانا سجاد ؓ نے امیر شریعت کے انتخاب کے ذریعہ دریافت کر لیاتھا، اور اس کے بعد سے آج تک قاضیوں کا تقرر بہاریاد گرریاستوں میں امیر شریعت ہی کے توسط سے ہو تاہے ، اس صورت میں تو نظام قضا کے قابل قبول ہونے میں کوئی اشکال نہیں ہونا چاہئے ، اور مسلک حنی سے عدول کی اجازت نہیں ہونی چاہئے ، اس لئے کہ جو حضرات عام مسلمانوں کی طرف سے براہ راست نظام قضا کے قیام کے قائل نہیں ، ہونی چاہئے ، اس لئے کہ جو حضرات عام مسلمانوں کی طرف سے براہ راست نظام قضا کے قیام کے قائل نہیں ، ان کے خیال میں مسلمانوں کی پہلی ضرورت نصب امیر کی ہے اور امیر کے فرائض میں نصب قضا شامل ہے ، عہد حاضر میں اس مسکلہ کے مضبوط وکیل حضرت مولانا مفتی عبد القدوس رومی صاحب ؓ سابق مفتی شہر آگرہ تحریر فرماتے ہیں:

"بلاد کفر میں مسلمانوں پر صرف یہی ذمہ داری ہے کہ وہ اتفاق رائے سے اپناکوئی والی وامیر مقرر کرلیں اس کے بعد مسلمانوں کے لئے قاضی کا تقرر توبہ ذمہ داری اس والی وامیر کی ہے والی کے بغیر محض تراضی مسلمین سے کوئی شخص قاضی شرعی نہیں ہو سکتا" 891

اسی طرح کی بات اسی فکر کے حامل ایک دوسرے عالم دین حضرت مولاناافضال الحق جوہر قاسمی ؓ نے بھی لکھی ہے:

<sup>891 -</sup> ہندوستان میں شرعی پنچایت ہی کیوں دارالقصنا کیوں نہیں ؟ ص ۱۷ افادات: حضرت مفتی عبدالقد وس رومی ٌ، جامع: مفتی مجدالقد وس خبیب رومی صدر مفتی مدرسه مظاہر العلوم سہارن پوریوپی ، ناشر مجمع الفقہی الحنفی الہند ، سن اشاعت ۱۸۰۰ بڑے۔

"مسلم عوام والى توبناسكته ہيں مگر قاضى نہيں منتخب كرسكتے "<sup>892</sup> \_

﴿ حَالاً نَهُ مُحْقَقِينَ عَلَاءَ كَيْ بِرَى تَعَدَادا سَ خَيَالَ عِنْ الْفَاقَ نَهِ يَنْ لَهُ مَلَمَانَ بَا بَمُ مِضَامَنَدى عَنْ اللّهُ وَمُحْقَقِينَ كَلَاكَ يَهُ عَلَا لَكَ يَهُ عَلَا لَكَ الْمَازِدِيُ فِي شَرْحِ التَّلْقِينِ الْقَضَاءُ يَنْعَقِدُ بِأَحَدِ وَجْهَيْنِ أَحَدُهُمَا عَقْدُ قَالَ الْمَازِدِيُ فِي شَرْحِ التَّلْقِينِ الْقَضَاءُ يَنْعَقِدُ بِأَحَدِ وَجْهَيْنِ أَحَدُهُمَا عَقْدُ أَمِرِالْمُؤْمِنِينَ أَوْأَحَدِ أُمَرَائِهِ الَّذِينَ جَعَلَ لَهُمْ الْعَقْدَ فِي مِثْلِ هَذَا، وَالتَّانِي عَقْدُ أَمِرِالْمُؤْمِنِينَ أَوْأَحَدِ أُمَرَائِهِ الَّذِينَ جَعَلَ لَهُمْ الْعَقْدَ فِي مِثْلِ هَذَا، وَالتَّانِي عَقْدُ ذَوِي الرَّأْيِ وَأَهْلِ الْعِلْمِ وَالْمَعْرِفَةِ وَالْعَدَالَةِ لِرَجُلٍ مِنْهُمْ كَمُلَتْ فِيهِ شُرُوطُ ذَوِي الرَّأْيِ وَأَهْلِ الْعِلْمِ وَالْمَعْرِفَةِ وَالْعَدَالَةِ لِرَجُلٍ مِنْهُمْ كَمُلَتْ فِيهِ شُرُوطُ لَقَ فَرُعُمْ مُطَالَعَةُ الْإِمَامِ فِي ذَلِكَ وَلَا أَنْ يَسْتَدْعُوا مِنْهُ وَلَا يَتَ اللّهُ مَا عَقْدِ الْإِمَامِ فِي ذَلِكَ وَلَا أَنْ يَسْتَدْعُوا مِنْهُ وَلَا يَتَهُ ، وَيَكُونُ عَقْدُهُمْ لَهُ نِيَابَةً عَنْ عَقْدِ الْإِمَامِ الْأَعْظَم أَوْ نِيَابَةً عَمَّنْ وَلَا يَتَ الرَّاعَةُ مَنْ عَقْدِ الْإِمَامِ الْأَعْظَم أَوْ نِيَابَةً عَمَّنْ وَلَا الْعَلْمَ وَلَا الْقَضَاءِ وَ هَذَاحَيْثُ كُولُكُونُ عَقْدُهُمْ لَهُ نِيَابَةً عَنْ عَقْدِ الْإِمَامِ الْأَعْظَم أَوْ نِيَابَةً عَمَّنْ

# مسلم حکمر ال کی موجود گی میں عام مسلمان قاضی کا تقرر نہیں کرسکتے

جَعَلَ الْإِمَامُ لَهُ ذَلِكَ لِلضَّرُورَةِ الدَّاعِيَةِ إِلَى ذَلِكَ 893

ا – والی اور امیر کے ذریعہ نامز دگی عمل میں آئے، مسلم والی وامیر کی موجودگی میں (عام حالات میں) عام مسلمانوں کوخود سے قاضی مقرر کرنے کی اجازت نہیں ہے، اگر کیا جائے گا توغیر معتبر اور غیر شرعی قراریائے گا اور امیر سے بغاوت متصور ہوگی۔۔۔اوریبی ان عبار توں کا محمل ہے جن میں کہا گیاہے کہ محض عام مسلمانوں کی تراضی سے قاضی مقرر نہیں کیا جاسکتا، اس لئے کہ اس صورت میں عام مسلمانوں کی طرف سے اس پیش قدمی کی کوئی حاجت نہیں ہے (یہ ذمہ داری امیر کی ہے)

دراصل کچھ لو گوں کو بعض ان عبار توں سے غلط فہمی ہوئی جن میں کہا گیاہے کہ اہل شہر اگر اپنی مرضی سے قاضی مقرر کرلیں تو شرعاً اس کا اعتبار نہیں ہو گا:

<sup>892 -</sup> ہندوستان میں شرعی پنچایت ہی کیوں دارالقصنا کیوں نہیں؟ص۸۴ افادات: حضرت مفتی عبدالقدوس رومی ؓ، جامع: مفتی مجد القدوس خبیب رومی صدر مفتی مدرسه مظاہر العلوم سہارن پوریوپی ، ناشر مجمع الفقهی الحنی الہند ، سن اشاعت ۱<u>۰۱۸ ت</u>ے۔

<sup>893 -</sup> تبصرة الحكام في أصول الأقضية ومناهج الأحكام ج ١ص ١٣المؤلف : إبراهيم بن علي بن محمد، ابن فرحون، برهان الدين اليعمري (المتوفى : 799هـ)

وَإِذَااجْتَمَعَ أَهْلُ بَلْدَةٍ عَلَى رَجُلٍ وَجَعَلُوهُ قَاضِيًا يَقْضِي فِيمَا بَيْنَهُمْ لَا يَصِيرُ قَاضِيًا وَلَوْ الْعَلَى وَجُلٍ وَعَقَدُوامَعَهُ عَقْدَالسَّلْطَنَةِ ، أَوْعَقْدَ الْخِلَافَةِ يَصِيرُ فَاضِيًا وَعَقَدُوامَعَهُ عَقْدَالسَّلْطَنَةِ ، أَوْعَقْدَ الْخِلَافَةِ يَصِيرُ وَعَلَى اللَّهُ عِيطِ 894

حالانکہ ان عبارتوں کامحمل وہ صورت ہے جب اسلامی حکمر ال موجود ہو،اوروہ قاضی کا تقرر کرسکتا ہو، ظاہر ہے کہ پھر مسلمانوں کوخود سے قاضی مقرر کرنے کی ضرورت نہیں ہے،ایسے موقعہ پر عام مسلمانوں کو تقرر قاضی کی اجازت دینافتنہ اور بغاوت کا باعث ہے۔

۲-لیکن جہال مسلم حکمر ال موجود نہ ہواور نہ سر دست اس کا انتخاب ممکن ہو، جبکہ نظام قضاء کے فقد ان سے مسلمانوں کو بہت سے مسائل میں دشوار بوں کاسامناہو، تو الیی ضرورت کی صورت میں خود مسلمان بھی قاضی کا انتخاب کرسکتے ہیں، جس طرح کہ امیر کے نہ ہونے کی صورت میں امیر کا انتخاب کرنے کی ان کو اجازت ہے، اس مضمون کی بہت سی صرح فقہی عبار تیں موجود ہیں۔

### علامه شامی تف بہت تفصیل سے اس پرروشنی ڈالی ہے:

قوله (ويجوز تقلد القضاء من السلطان ونحوه كالخليفة حتى لو اجتمع ظاهر في اختصاص تولية القضاء بالسلطان ونحوه كالخليفة حتى لو اجتمع أهل بلدة على تولية واحد القضاء لم يصح بخلاف ما لو ولوا سلطانا بعد موت سلطانهم كما في البزازية نهر وتمامه فيه قلت وهذا حيث لا ضرورة وإلا فلهم تولية القاضي أيضا كمايأتي بعده---وأما بلاد عليها ولاة كفار فيجوز للمسلمين إقامة الجمع والأعياد ويصير القاضي قاضيا بتراضي المسلمين فيجب عليهم أن يلتمسوا واليا مسلما منهم اه وعزاه مسكين في شرحه إلى الأصل و نحوه في جامع الفصولين مطلب في حكم تولية القضاء في بلاد تغلب عليها الكفار وفي الفتح وإذا لم يكن

 $<sup>^{894}</sup>$  -الفتاوى الهندية في مذهب الإمام الأعظم أبي حنيفة النعمان ج 1 ص  $^{871}$ الشيخ نظام وجماعة من علماء الهند سنة الولادة / سنة الوفاة ،الناشر :دار الفكرسنة النشر  $^{1411}$ ه  $^{1991}$ م مكان النشرعدد الأجزاء  $^{6}$ 

سلطان ولا من يجوز التقلدمنه كماهو في بعض بلاد المسلمين غلب عليهم الكفار كقرطبة الآن يجب على المسلمين أن يتفقوا على واحد منهم يجعلونه واليا فيولي قاضيا ويكون هو الذي يقضي بينهم وكذا ينصبوا إماما يصلي بحم الجمعةاه وهذاهوالذي تطمئن النفس إليه فليعتمد 895

اس کاخلاصہ وہی ہے جواوپر عرض کیا گیا، دیگر فقہاء نے بھی ضرورت کے وقت عام مسلمانوں کو تقرر قاضی کی اجازت دی ہے اوراس کو شرعی قاضی قرار دیاہے۔

### فتاویٰ بزازیہ میں ہے:

اجتمع اهل البلدة وقدموار جلاً على القضاء لايصح لعدم الضرورة وان مات سلطانهم واجتمعوا على سلطنة رجل جاز للضرورة 896

### فتاویٰ بزازیہ ہی کی کتاب السیر میں ہے:

واماالبلادالتى عليهاولاة كفار فيجوز فيهاايضاً اقامة الجمع والاعيادو القاضى قاض بتراضى المسلمين ويجب عليهم طلب وال مسلم<sup>897</sup>

علامه ابن ہمام تحریر فرماتے ہیں:

یجب علیهم ان یتفقواعلی واحدمنهم یجعلونه والیافیولی قاضیاً ویکون هوالذی یقضی بینهم<sup>898</sup>

جامع الفصولين ميں ہے:

 $<sup>^{895}</sup>$  حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج  $^{0}$  ص  $^{879}$  ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر  $^{1421}$ ه  $^{0}$   $^{0}$  مكان النشر بيروت.عدد الأجزاء  $^{0}$ 

<sup>896 -</sup> الفتاوى البزازية على بامش المندية ،كتاب ادب القاضى ج ۵ ص ١٣٠ ، المطبعة الكبرى الاميرية ،بولاق مصر، ١٣٠هـ -

<sup>897 -</sup> الفتاوى البزازية على بامش المندية كتاب ادب القاضى ج ٢ ص ٣١١، المطبعة الكبرى الاميرية، بولاق مصر، ١٣١٠هـ -

<sup>898 -</sup> فتح القدير شرح الهداييج ٥٥ ص ٣٦١، مطبوعه دارالصادر بيروت ـ

اهل البلدة لو تبايعو اعلى سلطنة احديصير سلطاناً بخلاف القاضي للضرورة في الاول لافي الثاني 899

### طحطاوی میں ہے:

وفي مفتاح السعادة عن مجمع الفتاوي غلب على المسلمين ولاة الكفار يجوز للمسلمين إقامة الجمع والأعياد ويصير القاضي قاضيا بتراضي المسلمين ويجب عليهم أن يلتمسوا واليا مسلمااه 900

علاء متقدمين ميں قاضي عبدالرحمن بن احمد الا يجيُّ أيني شهر هُ آفاق كتاب "المواقف "ميں تحرير

#### فرماتے ہیں:

"لانسلم عدم انعقادالقضاء بالبيعةللخلاف فيم،وان سلم فذلك عندوجودالامام لامكان الرجوع اليم في هذاالمهم واماعند عدمم فلابدمن القول بانعقاده بالبيعة تحصيلاً للمصالح المنوطة بم ودرءاللمفاسدالمتوقعةدونم901.

اسی طرح کی تصریحات فقہاء حنابلہ اور شافعیہ کے یہاں بھی موجو دہیں <sup>902</sup>۔

خود حضرت حکیم الامت تھانوی ؓ نے الحیلۃ الناجزۃ کی تصنیف کے زمانہ میں علماء مالکیہ کے سامنے جب بیہ سوال رکھاتھا کہ اگر مسلمان غیر مسلم حکومت کے تحت ہوں اور وہاں حکومت کی طرف سے کوئی قاضی مقرر نہ ہو، تو کیاعام مسلمانوں کی جانب سے قاضی کا تقرر درست ہو گا؟ جب کہ قاضی کو قوت تفیذ حاصل نہیں ہو گی۔

<sup>899 -</sup> جامع الفصولين ج اص ١٩، مطبوعه اسلامي كت خانه كراچي-

<sup>900 -</sup> حاشية على مراقي الفلاح شرح نور الإيضاح أحمد بن محمد بن إسماعيل الطحاوي الحنفي سنة الولادة / سنة الوفاة 1231هـ الناشر المطبعة الكبرى الأميرية ببولاق سنة النشر 1318هـ مكان النشر مصرعدد الأجزاء-

<sup>901 -</sup> المواقف في علم الكلام ص٩٩ سطيع عالم الكتب بيروت ـ

<sup>902 -</sup> الاحكام السلطانية للقاضى الى يعلى ص 20، كم الاحكام السلطانية للامام الى الحن الماوردي (متوفي 40% هـ) ص ٦٣،٦٣ مطبعة السعادة مصر، كم الفتاوي الكبري لابن حجر مكى الهيثمي الشافعي جهم ص ٣٢٠ كم فتح المعين ص ٢١٠،٢١١ -

اس کاجواب حرم نبوی کے مالکی عالم شیخ عبد الله الموتی نے ان الفاظ میں تحریر کیا: لامانع من ذلک اذااضطر الناس الی ذلک بمادل علیہ ظاہر کلام اہل المذہب 903

یعنی اگر لو گوں کو واقعی اس کی ضرورت ہو تو مذہب میں بظاہر اس کی ممانعت نہیں ہے۔

اس سے فقہائے مالکیہ کے رجحان پرروشنی پڑتی ہے۔

### قوت واختيار كااصل سرچشمه

دراصل ان فقہاء کے پیش نظریہ بات ہے کہ قوت واختیار کااصل سرچشمہ کون ہے؟ عام مسلمان یاحاکم وقت ؟ علامہ کاسانی ؓ نے اس پربڑی اصولی بحث کی ہے جس کاخلاصہ بیہ ہے کہ قوت واختیار کااصل سرچشمہ عام مسلمان ہیں اور حاکم کوجو اختیارات حاصل ہوتے ہیں وہ انہی مسلمانوں کے عطاکر دہ ہوتے ہیں ، اس کے اعمال و نصر فات مسلمانوں کے نائب کی حیثیت سے انجام پاتے ہیں، اسی لئے حاکم کی موت یاعلحدگی سے اس کے مقرر کر دہ قضاۃ و حکام معزول نہیں ہوتے، لہذا جس جگہ مسلم حاکم موجو دنہ ہو عام مسلمانوں کا ختیار مسلوب نہیں ہوگا اس لئے کہ انہوں نے یہ اختیار کسی کے حوالے نہیں کیا ہے، پس انہیں بوقت ضرورت تقرر قاضی کا اختیار بھی حاصل ہوگا جیسے کہ تقرر رامیر کا اختیار انہیں حاصل ہے:

وَالْقَاضِي لَا يَعْمَلُ بِوِلَايَةِ الْخَلِيفَةِ وَفِي حَقِّهِ بَلْ بِوِلَايَةِ الْمُسْلِمِينَ وَفِي حُقُوقِهِمْ وَإِنَّا الْخَلِيفَةُ بِمَنْزِلَةِ الرَّسُولِ عَنْهُمْ ؛ لِهَذَالَمْ تَلْحَقْهُ الْعُهْدَةُ كَالرَّسُولِ عَنْهُمْ ؛ لِهَذَالَمْ تَلْحَقْهُ الْعُهْدَةُ كَالرَّسُولِ فِعْلُهُ بِمَنْزِلَةِ فِعْلِ فِي سَائِرِالْعُقُودِ وَالْوَكِيلِ فِي النِّكَاحِ، وَإِذَا كَانَ رَسُولًا كَانَ فِعْلُهُ بِمَنْزِلَةِ فِعْلِ عَامَّةِ الْمُسْلِمِينَ ، وَوِلَا يَتِهِمْ بَعْدَ مَوْتِ الْخَلِيفَةِ بَاقِيَةٌ ، فَيَبْقَى الْقَاضِي عَلَى وَلَا يَتِهِمْ الْعَزْلِ ، فَإِنَّ الْخَلِيفَةَ إِذَا عَزَلَ الْقَاضِي أَوْ الْوَالِي يَنْعَزِلُ وَلَا يَتِهِمْ الْعَزْلِ ، فَإِنَّ الْخَلِيفَةَ إِذَا عَزَلَ الْقَاضِي أَوْ الْوَالِي يَنْعَزِلُ وَلَا يَتِهِ وَهَذَا بِخِلَافِ الْعَزْلِ ، فَإِنَّ الْخَلِيفَةَ إِذَا عَزَلَ الْقَاضِي أَوْ الْوَالِي يَنْعَزِلُ بِعَزْلِ الْخَلِيفَةِ أَيْضًا حَقِيقَةً ، بَلْ بِعَزْلِ بِعَزْلِ الْخَلِيفَةِ أَيْضًا حَقِيقَةً ، بَلْ بِعَزْلِ الْخَلِيفَةِ أَيْضًا حَقِيقَةً ، بَلْ بِعَزْلِ الْعَرْلِ ، فَإِنَّ الْخَلِيفَةِ أَيْضًا حَقِيقَةً ، بَلْ بِعَزْلِ الْمُسْلِمِينَ ، وَقِيلًا مِعْرُلُ بِعَزْلِ الْخَلِيفَةِ أَيْضًا حَقِيقَةً ، بَلْ بِعَزْلِ بِعَزْلِ الْمُسْلِمِينَ عَوْلَ الْمُسْلِمِينَ ، وَلَا لَوْلَا لَالْمُ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ ، وَلِي الْمُسْلِمِينَ عَلِي اللَّهُ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمَالِمُ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمُ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمُ الْمُسْلِمِينِ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَا الْمُسْلِمِينَ الْم

<sup>&</sup>lt;sup>903</sup> -الحيلة الناجزة ص۲۵۵ مكتبه رضى ديوبند، <u>۴۰۰۶</u> -

الْعَامَّةِ؛لِمَاذَكُرْنَاأَنَّ تَوْلِيَتَهُ بِتَوْلِيَةِ الْعَامَّةِ ، وَالْعَامَّةُ وَلَّوْهُ الْاسْتِبْدَالَ دَلَالَةً؛ لِتَعَلَّقِ مَصْلَحَتِهِمْ بِذَلِكَ، فَكَانَتْ وِلَايَتُهُ مِنْهُمْ مَعْنَى فِي الْعَزْلِ أَيْضًا، فَهُوَ الْفَرْقُ بَيْنَ الْعَزْلِ وَالْمَوْتِ 904. الْفَرْقُ بَيْنَ الْعَزْلِ وَالْمَوْتِ 904.

# جمعیة علماء هندنے ہر دور میں نظام قضا کی حمایت کی

اسی لئے جمعیۃ علماء ہندنے ہر دور میں دارالقصناء کی حمایت کی اوراس کے متعد د جلسوں کے اسٹیج سے قیام دارالقصناء کی دعوت پیش کی گئی، "جمعیۃ علماء ہند کے اساسی اصول وآئین وضوابط (جو دہلی کے اجلاس منعقدہ ۸،۵۹ کے رہی الاول ۱۳۳۹ ہے مطابق ۱۹،۰۰ ۲۱،۲ نومبر ۱۹۲۰ء میں منظور ہو کر شائع ہوئے) میں د فعہ کمشق واؤ کے تحت اغراض ومقاصد کے ذیل میں شرعی ضرور توں کے لحاظ سے فصل خصومات کے لئے محکمۂ دارالقصناء قائم کرنا بھی داخل ہے "<sup>905</sup>

یہ اس موقف کی مضبوطی اور ہندوستان جیسے غیر مسلم ملکوں میں مسلک حنفی کے مطابق نظام قضاکے قابل عمل ہونے کی علامت ہے، مثلاً:

کج جمعیة علماء مندکے اجلاس چہارم گیا (۱۹۲۲ء) میں صدر اجلاس حضرت مولانا حبیب الرحمن عثانی (متوفیٰ :رجب ۱۳۴۸ء مطابق ۱۹۳۰ء) سابق مہتم دار العلوم دیوبندنے اپنے خطبۂ صدارت میں ارشاد فرمایا:

"الیم حالت میں کہ مسلمان ایک غیر مسلم طاقت کے زیر حکومت ہیں،اوران کو ایپے معاملات میں مذہبی آزادی حاصل نہیں ہے ضروری ہے کہ مسلمان اپنے لئے

 $<sup>^{904}</sup>$  -بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج  $^{904}$  ص  $^{904}$  الدين الكاساني سنة الولادة  $^{904}$  سنة النشر  $^{904}$  مكان النشر بيروت عدد الأجزاء  $^{904}$  -

<sup>905 -</sup> امارت شرعیه دینی جدوجهد کاروش باب ص ۹۲ تالیف: حضرت مفتی محمد ظفیرالدین صاحب مفتاحی ُشالع کر ده مکتبه امارت شرعیه مچلواری شریف پینه مطبوعه ۱۳۹۳ هر مطابق ۱۹۷۴ء۔

والی اورامیر مقرر کریں، دارالقصنا قائم کرکے قضاۃ اور مفتین کا تقرر کریں، جمعیۃ علماء میں بیہ تجویز منظور ہو چکی ہے "<sup>906</sup>

⇒ حضرت علامہ محمد انور شاہ کشمیر گ (متوفیٰ ۳۵۲ بے مطابق ۱۹۳۳ ہے) نے جمعیۃ علماء ہند کے اجلاس ہشتم (کے ۱۹۲۷) میں اپنے خطبۂ صدارت میں فرمایا:

"مسلمان جب کہ باہمی اتفاق سے اپنے امیر اور قاضی منتخب کرلیں گے توان پر ان کے احکام اور فیصلوں کا تسلیم کرنا بھی لازم ہو گا اور ان امیر وں اور قاضیوں کو فیصلے دینے کانثر عی حق ہو جائے گا اور اس طرح مسلمانوں کے نثر عی معاملات قضاء نثر عی کی متحت انجام پذیر ہوتے رہیں گے ، جمعیة علمائے ہندنے اپنے گذشتہ اجلاسوں میں بھی اس مسکلہ پر متعدد مرتبہ زور دیا ہے اور اس نے دار الامارة اور دار القضاء کے اصول و قواعد بنانے کے لئے ایک خاص کمیٹی مقرر کرکے مسودے بھی تیار کر الئے ہیں "907

ان تفصیلات سے ظاہر ہو تاہے کہ ہندوستان جیسے غیر اسلامی ملکوں میں شرعی پنچایت کے بالمقابل نظام قضاہی زیادہ مطابق احوال اور لا کُق قبول ہے، واللّٰد اعلم بالصواب۔

\_\_\_\_\_

<sup>906 -</sup>خطبهٔ صدارت اجلاس جمعیة علاء هند گیا، حضرت مولا ناحبیب الرحمن عثمانی (۱۹۲۲ء) ص ۴۸۔

<sup>907 -</sup>خطبهٔ صد ارت اجلاس جمعیة علماء مندیشاور، ص۵۹\_

# جمهوری امتخابات – احکام اور مسائل 808

موجودہ دَور جس میں مسلمان کئی ممالک میں اقتدار سے محروم اور اقلیتی زندگی گذار رہے ہیں، مسلمانوں کے لئے ان کی ساجی اور سیاسی زندگی میں متعدد مسائل پیدا ہو گئے ہیں، ان مسائل میں ایک اہم ترین مسلہ جمہوری ممالک میں انتخابات کا ہے، جہال کسی ایک قوم، خاندان، یا مذہب کی نہیں بلکہ اکثریت کے ووٹ سے کامیاب ہونے والی سیاسی جماعت کی حکومت ہوتی ہے، اور ان انتخابات میں بحیثیت اُمید وار اور بحیثیت رائے دہندہ ہر قوم و مذہب کے افراد کو حصتہ لینے کی اجازت ہوتی ہے گویا یہ پُرامن سیاسی مسابقت کا دور ہے اور اس میں جو پیچے رہ جائے گاوہ بہت سے حقوق و ترقیات سے محروم رہ جائے گا۔

عهده کی طلب

اگرچہ کہ عام حالات میں اسلامی مزاج کے مطابق عہدہ و اقتدار کی طلب بہندیدہ چیز نہیں

ہے۔

حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عبد الرحمن بن سمرہ کو مخاطب کرکے فرمایا تھا:
یاعبد الرحمٰن بن سمرۃ! لتسأل الامارۃ فانک اعطیتہامن غیر مسئلۃ اعنت علیہا وان اعطیتہا عن مسئلۃ وکلت الیہا 909 ترجمہ: اے عبد الرحمٰن بن سمرۃ! عہدہ کی طلب مت کرو، اگرتم کو بلاطلب عہدہ مل جائے تواللہ کی نُصرت تم پر نازل ہوگی، اور طلب کے بعد کوئی عہدہ حاصل کروتواس کے ذمّہ دارتم خود قراریاؤگے "

حضرت ابو ہریرة گی روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: انکم ستحر صنون علی الامار ة وستکون ندامة يوم القيمة

----- حواشی ------

908 - تحرير بمقام جامعه ربانی منورواشریف، بتایخ محرم الحرام ۲۲ ایر

909 - متفق عليه، مشكوة كتاب الامارة، صفحه • ٣٢

فنعم المرضعة وبئست الفاطمة 910

ترجمہ: "عنقریب تم عہدوں کی مسابقت میں کو دیڑوگے۔ حالاں کہ یہ قیامت کے دن ندامت کا باعث ہو گا۔ دودھ دینے والا اور لذت بخش عہدہ بہت اچھا لگتاہے، لیکن جب عہدہ چھن جاتاہے اور دودھ کا تھن مُنہ سے نکل جاتاہے، تواتناہی بُرالگتا ہے، پھر کیا حاصل ایسی لذّتوں کا جن کے بعد حسر توں کا سامنا کرنا پڑے "۔

حضرت ابوموسیٰ اشعری ؓ فرماتے ہیں کہ ایک دن میں اور میرے دو چچازاد بھائی خدمتِ نبوی ؓ میں حاضر ہوئے، اور دونوں نے یکے بعد دیگرے حضور صلی اللّه علیہ وسلم سے کسی عہدہ کی درخواست کی اس پر حضور صلی اللّه علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

اناوالله لانولّى على هذاالعمل احدًامسألة ولااحداحرص عليه 911

ترجمہ ": ہم اللہ کی قسم یہ ذمّہ داری ہر گز کسی ایسے شخص کے حوالے نہیں کرتے جواس کا طلب گاریا اُمید وار ہو"۔

اسلامی معاشرہ میں ہمیشہ وہ لوگ ایچھے مانے جاتے رہے ہیں جو اپنے کو عہدوں کی دوڑ اور سیاسی مسابقت سے دُورر کھتے ہیں، ایک موقعہ پر رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: تجدون من خیر الناس اشدھم کر اھیۃ لھذا لامر حتی یقع فیہ 912

> ترجمہ: تم ہمیشہ دیکھوگے کہ اچھے لوگ اس دوڑ سے دور بھاگتے ہیں جب تک کہ اس میں مبتلانہ ہو جائیں۔

910 – رواه البخاري، مشكوة: ص • ۳۲

911 - متفق عليه، مشكوة: • ٣٢

912 - متفق عليه، مشكوة: • ٣٢

#### اجتماعی مفادات کے تحفّظ کے لئے آگے بڑھنا

لیکن وہیں یہ بھی حقیقت ہے کہ بسااو قات قومی اور اجتماعی مفادات کے تحفظ کے لئے اچھے لوگوں کو بھی اس کام کے لئے آگے بڑھنا پڑتا ہے،اگر وہ ایسانہ کریں گے توخر اب لوگ ان عہدوں پر قابض ہو جائیں گے اور اس سے بوری قوم بحیثیت اجتماع متأثر ہوگی، جس کی ذہبہ داری کسی نہ کسی درجے میں ان لوگوں پر بھی عائد ہوگی جو اس سیاسی مسابقت سے اہلیت کے باوجود کنارہ کش رہے، حضرت عائشہ گا ایک ارشاداس سلسلے میں ہماری بڑی حد تک رہنمائی کرتا ہے:

"ابوسلمہ بن عبد الرحمن بیان کرتے ہیں کہ میں اور چند مہاجرین کے صاحب زادے ایک جگہ جمع ہوئے، اور ہم لوگوں نے ارادہ کیا کہ امیر المومنین حضرت معاویہ سے ملاقات کریں، پیشِ نظر اپنی معاشی مشکلات تھیں، مگر اس سے قبل ہم لوگوں نے اُمّ المومنین حضرت عائشہ سے مشورہ کرنا مناسب سمجھا، ہم لوگ اُمّ المومنین کی خدمت میں حاضر ہوئے، اور اپنی معاشی مشکلات اور قرض وغیرہ کا ذِکر کیا تو حضرت عائشہ شے فرمایا:

لو گوں کو کیا ہواہے کہ وہ اپنے سلطان سے دُور دُورر ہتے ہیں، ہم نے عرض کیا ہمیں ڈرہے کہ کہیں وہ کوئی عہدہ ہمیں نہ دے دیں، حضرت عائشہ نے فرمایا :

> سبحان الله فاذا لم يستعمل خياركم يستعمل شراركم 913 سبحان الله! اگرتم مين اجھے لوگ كام مين نه لكين كے تؤبُر ہے لوگوں كويہ كام دے

> > دياجائے گا"

اُسوه ريوسفي

اجعلنی علی خزائن الارض انی حفیظ علیم 914 ترجمہ: مجھے زمینی خزانوں کا ذمیہ دار بناد یجئے، میرے پاس عِلم وعقل بھی ہے، اور گرانی کاسلیقہ بھی رکھتا ہوں۔

حضرت بوسف کی اس طلب کے پیچے بالیقین کسی حظِ نفس کا دَ خل نہیں تھا، وہ معصوم پیٹمبر سے ، ان کے بارے میں اس طرح کا تصوّر بھی گناہ ہے ، بلکہ ان کی اس طلب کے پیچے محض انسانیت کا دَرد ، اور مفاداتِ عامہ کے تحفّظ کا جذبہ کار فرما تھا، اور حضرت بوسف ٔ جانتے تھے کہ اگر میں بیہ اہم ترین ذمّہ دارانہ منصب حاصل نہ کروں تومصر کو قحط کے عذاب سے (بحکم الہی) کوئی بجیا نہیں سکتا۔

حضرت یوسف کے اس عملی نمونے سے علماء نے یہ مسئلہ مستنبط کیا ہے کہ انسان اپنے آپ کو کسی ایسے عمل کے لئے پیش کر سکتا ہے، جس کی آبلیت اس کے اندر موجو دہو، اور اگر اس کے علاوہ کوئی دوسر ا شخص اس کام کے لئے بیش کر سے۔ اسی طرح اس شخص اس کام کے لائق نہ ہو۔ تو اس پر لازم ہے کہ اس کام کے لئے اپنی خدمات پیش کر ہے۔ اسی طرح اس سے یہ نتیجہ بھی اُخذ کیا گیا ہے کہ بوقت ِ ضرورت انسان اپنی بعض ان صفات کی طرف بھی اشارہ کر سکتا ہے جو مطلوبہ کام کے لئے ضروری ہوں، اگر چہ کہ بظاہر اس میں خود ستائی محسوس ہوتی ہو قتی ہو <sup>915</sup>

اسوة سليماني

اس باب میں ایک اور اہم ترین نمونہ حضرت سلیمان کی دعا بھی ہے، حضرت سلیمان گے رب العالمین سے مانگاتھا کہ:

"رب هب لى ملكا لاينبغى لاحدٍ من بعدى انك انت الوهاب916

ترجمہ: پرور دگار! مجھے ایسی حکومت عطافر ماجو میرے بعد کسی کو میسر نہ ہو سکے یقینا

----- حواشی-----914 - يوسف:۵۵

915 - احكام القر آن للقر طبی: ٩/ ١٩٢، روح المعانی ١٣/ ٥، احكام القر آن للجصاص: ١٧٨ م

916 - ص:۳۳

آپ بخشنے والے ہیں"

یہ روئے زمین پر سب سے بڑے منصب کی طلب تھی لیکن اس کا مقصد بھی بس انسانوں کو صحیح فائدہ پہونچانا، خلق خدا کو جبر و ظلم سے نجات دِلانااور روئے زمین پر خدائی حکومت قائم کرنا تھا، اور ظاہر ہے کہ ان عظیم مقاصد کی بیکیل کے لئے اس دور میں حضرت سلیمان سے بہتر شخصیت کون ہوسکتی تھی۔ علماء نے اس واقعہ سے بھی وہی نتائج اخذ کئے ہیں، جو حضرت یوسف کے ذیل میں مذکور ہوئے 917 علامہ ابن قدامہ کے اس سلسلے میں بہت اچھا تجزیہ کیا ہے، فرماتے ہیں :

(۱) ایسا شخص جس میں مطلوبہ عہدہ کی اَہلیت موجود نہ ہو، ایسے شخص کے لئے وہ عہدہ قبول کرنا

عائز نہیں۔

(۲) ایسا شخص جس میں اہلیت موجو دہواور قابلِ اعتماد اور لا کق شخص ہو، مگر وہ اپنے میدان میں تنہا شخص نہ ہو، بلکہ مطلوبہ معیار کے متعد دلوگ معاشر ہ میں موجو دہوں، ایسے شخص کے لئے عہدہ قبول کرنا جائزہے، واجب نہیں، اس لئے کہ اہلیت کے لحاظہ وہی شخص متعین نہیں ہے، البتہ امام احمد ؓ کے کلام سے ظاہر ہو تاہے کہ ایسی صورت میں عہدہ قبول کرنا اگر چہ کہ جائزہے، مگر اس جنجال میں نہ پڑنا بہتر ہے، اس لئے کہ یہ پر خطر وادی ہے، اپنے آپ کو بچاتے ہوئے تمام متعلقہ لوگوں کے حقوق اداکرنا آسان کام نہیں ہے، البتہ بعض لوگوں نے ضرورت مند اور غیر ضرورت مند کا فرق کیا ہے، کہ اگر اہل شخص ضرورت مند ہو تو اس کے لئے عہدہ قبول کر لینا مستحب ہے۔

(۳) ایبا شخص جس میں عہدہ کی اہلیت موجود ہو ، اور اس کے سواکوئی دوسر اشخص اس معیار کا موجود نہ ہو ، ایس صورت میں اس شخص پر عہدہ قبول کرناواجب ہے ، امام احمد گی ایک روایت ہے کہ اس صورت میں بھی عہدہ قبول کرناواجب نہیں ہے <sup>918</sup>

<sup>917 -</sup> احكام القرآن لابن العربي: ج ٢ رص ١٩٩

<sup>918 -</sup> المغنى: ج اا، ص ٢ ٧٣

حافظ ابن جحرائے فتح الباری میں عہدہ قضاء قبول کرنے کو فرض کفایہ قرار دیاہے، اس لئے کہ اگر تمام لوگ اس سے بھاگئے لگیں تواس اہم ترین ذہہ داری کو کون اداکرے گا، جبکہ بڑے بڑے صحابہ نے یہ ذہہ داری قبول کی ہے، عہدِ صدلیتی میں حضرت فاروقِ اعظم قاضی ہے، عہدِ فاروقی میں حضرت عبد الله بن مسعود گو منصبِ قضا دیا گیا، حضرت عمرائے اپنے گور نروں کو فرمان جاری کیا کہ عہدہ قضاد ہونڈ وھونڈ کر صرف صالحین کو دیا جائے، وغیرہ، اس طرح کی بہت سی مثالیں عہدِ صحابہ میں موجود ہیں، البتہ اگر اہل شخصیتیں کئی موجود ہوں توکسی ایک متعین شخص پر وجوب عائد نہیں ہوگا، اسی طرح اگر کوئی صاحب علم و شخص محسوس کر تاہو کہ عہدہ قضا یا اور کوئی ذہہ دارانہ منصب قبول کرنے کے بعد اس کاعلمی اور تحقیق سفر سست ہو جائے گا، تو ایسے شخص کے لئے بہتر ہے کہ وہ عہدہ سے دُور رہ کر عِلم و شخقی کے کاموں میں مصروف رہے گا، تو ایسے شخص کے لئے بہتر ہے کہ وہ عہدہ سے دُور رہ کر عِلم و شخقی کے کاموں میں مصروف رہے واقع

#### فقهاء حنفيه معري كلصة بين:

عہدہ کی طلب ہر صورت میں ممنوع نہیں ہے، بلکہ اس صورت میں ممنوع ہے جبکہ اس عہدہ کے لاکق دوسرے افراد موجود نہ ہوں اور تنہاوہی شخص کے لاکق دوسرے افراد موجود نہ ہوں اور تنہاوہی شخص اس عہدہ کے لاکق دوسرے افراد موجود نہ ہوں اور تنہاوہی شخص اس عہدہ کے کہ مفاداتِ عامہ کے تحفظ کے لئے عہدہ حاصل کرے، اور لوگوں کو شُر ور و فِتن میں پڑنے سے بچائے <sup>920</sup>

سلف ِصالحین کی ان تصریحات سے ثابت ہو تاہے کہ حقوقِ عامّہ کے تحفظ کے لئے عہدہ کی طلب اور اس کے لئے عہدہ کی طلب اور اس کے لئے تگہ نہ بڑھنے کی صورت میں وہ چیز کسی غلط ہاتھ میں یڑ جانے کا اندیشہ ہو۔

<sup>919 -</sup> فتح البارى: جهار ص١٠٨

<sup>920 –</sup> بحر الرائق كتاب القصناء: ج٢ص٩٥٩، كذا في فتح القدير: ج٧، ص٢٣٨، فتاوي هنديه: ج٥، ص١٣١، الاحكام السلطانيه للماور دي : ص٥٥

نامز دگی داخل کریں، تا کہ طلب عہدہ کی بناپرلو گوں کی نگاہ میں متہم نہ ہو، بعض فقہاءنے اس کالحاظ کیا ہے: علامہ کاسانی کتاب ادب القاضی میں لکھتے ہیں:

''عہدہ قضا کے طالب کو منصب قضا دینا ناجائز نہیں ہے، اگر اس میں اس عہدہ کی واقعی اہلیت موجود ہو توباتفاق فقہاء ایسے شخص کو عہدہ قضادینا دُرست ہے، البتہ بہتر ہے کہ ایسے شخص کو عہدہ قضادینا دُرست ہے، البتہ بہتر طلب کہ ایسے شخص کو تلاش کیا جائے جس میں عہدہ کی طلب نہ ہواس لئے کہ طلب کی بناپر انسان اپنے حق میں متہم ہو جاتا ہے 921 حضرت مفتی محمد شفع صاحب کی بھی یہی رائے ہے، تحریر فرماتے ہیں:

د'اگر واقع میں وہ اپنے دعویٰ میں سیاہے یعنی قابلیت بھی رکھتا ہے اور امانت و دیانت کے ساتھ قوم کی خدمت کے جذبہ سے اس میدان میں آیا ہے تواس کا یہ عمل کسی حد تک درست ہے، اور بہتر طریق اس کا یہ ہے کہ کوئی شخص خود مدعی بن کر کھڑانہ حد تک درست ہے، اور بہتر طریق اس کا یہ ہے کہ کوئی شخص خود مدعی بن کر کھڑانہ

ہو، بلکہ مسلمانوں کی کوئی جماعت اس کواس کام کااہل سمجھ کرنامز د کر دے۔<sup>922</sup>

جمہوری پارلیامنٹ جب کوئی قانون خلافِ شرع پاس کرے

رہی یہ بات کہ جمہوری ممالک میں جو پارلیامنٹ وجود میں آتی ہے اس کو اسلامی قانون سے کوئی غرض نہیں ہوتی اور کبھی وہ ایسا قانون بھی بناسکتی ہے جو شریعت کے خلاف ہو جبکہ پارلیمنٹ کے تمام اراکین کوملک کے دستور سے وفاداری کا حکف اٹھانا پڑتا ہے۔

<sup>921 -</sup> بدائع الصنائع كتاب ادب القاضى: ج٥، ص٩٣٩

<sup>922 -</sup> جواہر الفقہ: ج۲، ص ۲۹۱\_مطبوعہ دیوبند ۱۹۹۷ء

ایک تہائی اکثریت سے جن قوانین میں تبدیلی ہوتی ہے ان سے حزب اختلاف کو اختلاف کرنے کاحق ہوتا ہے، اور اگر مان لیا جائے کہ زبر دست اکثریت سے دستور میں بھی تبدیلی ممکن ہو، تو مخالف اقلیت اظہار اختلاف کاحق رکھتی ہے، اور کم از کم پارلیامنٹ کی سطح تک اپنی رائے کا اظہار کر سکتی ہے۔ اور اس حد تک اختلاف کاحق رکھتی ہے، اور کم از کم پارلیامنٹ معلقہ ممبر ان پر حکومت کے اعمال کی ذمہ داری عائد نہیں ہوگی۔ اختلاف رائے کے بعد میرے خیال میں متعلقہ ممبر ان پر حکومت کے اعمال کی ذمہ داری عائد نہیں ہوگی۔

## کا فرانہ قیادت کے تحت عہدہ قبول کرنا

اور میرے اس خیال کی بنیاد علاء و فقہاء کی وہ گفتگو ہے جو انہوں نے کا فرانہ یافاسقانہ قیادت کے تحت کوئی ذہبہ دارانہ منصب قبول کرنے کے تعلق سے کی ہے ، علاوہ ازیں بعض آیات و اَحادیث سے بھی رہنمائی ملتی ہے ، حضرت یوسف علیہ السلام نے فرعونِ مصر سے ایک ذہبہ دارانہ عہدہ طلب فرمایا یہ اس بات کی دلیل ہے کہ کا فرانہ قیادت کے تحت ذہبہ داری قبول کی جاسکتی ہے ، علامہ ابن العربی نُّنے ایک پیغیبر کے لیے کا فرانہ قیادت کے تحت منصب کے سوال کوبڑی اَہمیت سے اٹھایا ہے اور پھر اس کا پُر تکلف جو اب بھی دیا ہے۔ 200

لیکن اصحابِ شخقیق علماء نے اس سوال وجواب سے قطعِ نظر اسوۂ یو سفیؓ سے یہ تھم مُستنبط کیا ہے کہ کا فرانہ قیادت کے تحت منصب قبول کرناجائز ہے <sup>924</sup>

اسی طرح متعدد صحابہ اور تابعین کے طرزِ عمل سے ثابت ہو تا ہے کہ ظالمانہ یا فاسقانہ قیادت کے تحت کام کرنا یا کوئی عہدہ قبول کرنا جائز ہے۔

<sup>923 -</sup> احكام القرآن لابن العربي:ج١، ص٣٣٣

<sup>924 –</sup> اعلاء السُنن علامه ظفر احمد تقانوي: ج ۱۵، ص ۵۴

منصبِ قضا قبول كيا، مثلاً حضرت ابوالدر داءٌ أور حضرت فضاله بن عبيدهٌ وغير ه <sup>925</sup>

لیکن اس کی اچھی مثال حجاج کے دَور کے عہد یداران ہیں، امام بخاریؓ نے اپنی تاریخ الوسط میں نقل کیا ہے کہ حجاج نے حضرت ابوموسیٰ اشعریؓ کے صاحبز ادے حضرت ابوبر دہؓ کو قاضی بنایا تھا اور حضرت سعید بن جبیر ؓ کو ان کا معاون قرار دیا تھا، بعد میں اس ظالم نے حضرت سعید بن جبیر ؓ کو قتل کر دیا، اور اس کے چھر (۲) ماہ بعد خود بھی موت سے ہمکنار ہوا۔ حضرت سعید بن جبیر ؓ کے بعد حجاج کو کسی اور کو قتل کرنے کا موقع نہیں ملا، گویا حضرت سعید حجاج کے آخری مقتول سے 926

حافظ ابو نعیم ؓ تاریخ اصبہان میں لکھتے ہیں، کہ حجاج کے دَور میں وہ اصبہان کے قاضی تھے بعد میں حجاج نے ان کو معزول کر دیا <sup>927</sup>

ابن القطال کا بیان ہے کہ ابو محمد طلحہ بن عبد اللہ بن عوف ، یزید بن معاویہ کے عہدِ حکومت میں مدینہ کے قاضی تھے، جبکہ طلحہ مشہور تابعی ہیں اور حضرت ابن عباس ، حضرت ابوہریر ہ اور حضرت ابو بکر الو غیر ہسے روایت کرتے ہیں 928

جب قضا جیسا نازک منصب قبول کرنا جائز ہے تو دوسرے نسبہ گمتر درجہ کے مناصب قبول کرنا جائز ہے تو دوسرے نسبہ گمتر درجہ کے مناصب قبول کرنے کی بدرجہ اولی اجازت ہونی چاہئے ، احادیث سے بھی ثابت ہو تاہے کہ بعض کام ایسے ہیں جن کوہر حال میں انجام دینا ضروری ہے خواہ اس کو انجام دینے والی قیادت صالح ہویا غیر صالح ، اور امت پر ضروری ہے کہ اس حد تک وہ اپنی قیادت کی اطاعت کرے ، مثلاً حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے جہاد کے تعلق سے فرمایا :

الجہاد و اجب علیکم مع کل امیر بر اکان او فاجر ا<sup>929</sup>
ترجمہ : جہاد ہر حال میں واجب ہے خواہ امیر الجہاد نیک ہویا بد۔

<sup>925 -</sup> ہدایہ کتاب القصناء:ج۳، ص2۱۱

<sup>926 -</sup> زيلعي:ج٠، ص٩٠٠

<sup>927 -</sup> زيلعي:ج٢، ص٩٠٦

<sup>928 -</sup> زيلعي: ج٠م، ص٩٠٣

<sup>929 -</sup> رواه ابو دؤد وسكت منه ، اعلاء السنن: ج١٥ مر ٥٥

بخاری و مسلم میں حضرت عمر و بن النعمال کی روایت ہے:

ان الله ليويد هذا الدين بالرجل الفاجر 930

ترجمہ: بیشک اللہ اس دین کو فاسق شخص کے ذریعہ قوت پہونچائے گا۔

جہاں تک خلافِ شرع امور میں اطاعت کامعاملہ ہے توان امور میں اطاعت نہ کرے اور اظہارِ رائے کے بعد ان امور سے اپنے آپ کو غیر متعلق کرلے اور میرے خیال میں ردعمل کے اظہار، اور قلبی ناپیندیدگی کی صورت میں اس شخص پر شرعاً کوئی ذمّہ داری عائد نہیں ہوگی، اللہ کی ذات سے اُمید ہے کہ وہ اس کومعاف فرمادے گا۔

اس مسکلہ پر مسلم شریف کی ایک روایت سے کافی روشنی ملتی ہے:

حضرت عوف بن مالك الا شجعي كاروايت به كه رسول الله صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا: الامن ولى عليم و ال فرأه ياتى شيئا من معصية الله فليكره ماياتى من معصية الله و لا ينزعن يداً من طاعته 931

ترجمہ: "سنو! جس پر کوئی والی مقرر کیا جائے پھر اس کو کسی معصیت میں مرتکب پائے، تواس کی اس حرکت کو دل سے ناپبند کرے، لیکن اس کی اطاعت سے ہاتھ نہ تھنچے"۔

اس طرح حضرت ام سلمه روایت فرماتی بین که رسول الله صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا: یکون علیکم امراء تعرفون و تنکرون فمن انکر فقد بری و من کره فقد سلم ولکن من رضیی و تابع قالوا افلا نقاتلهم قال لا ماصلوا ای من کره بقلبه و انکر بقلبه 932

ترجمہ: تم پرایسے امر اءمسلط ہوں گے جو معروف ومنکر ہر طرح کا کام کریں گے جو

<sup>930 -</sup> اعلاء السنن: ج ١٥ ار ٥٥

<sup>931-</sup>رواه مسلم، مشكوة: ١٩١٩، كتاب الإمارة

<sup>932 –</sup> رواه مسلم، مشكوة: 91۳

ان کے منکرات پر نکیر کرے گا وہ بڑی ہوگا، اسی طرح جو کم از کم دل سے ان کے خلاف شرع حرکتوں کونا پیند کرے وہ بھی نجات پائے گا۔ البتہ جوان سے راضی ہواور ان کی اتباع کرے (اس پر اس کا وبال آئے گا) صحابہ نے عرض کیا، کیا ہم ان سے جنگ کر سکتے ہیں حضور نے فرمایا نہیں جب تک وہ نماز پر قائم ہیں۔

یہاں کرہ و انکر سے مرادیہ ہے کہ زبان سے ردِ عمل کا اظہار ضروری نہیں ہے بلکہ دلی نفرت نجات کے لئے کافی ہے۔

اسی طرح فتنہ کے ایام میں جب حضرت عثمان اینے مکان میں محصور تھے، اور مسجد نبوی پر باغیوں کا قبضہ تھا، کسی نے حضرت عثمان سے دریافت کیا کہ کیا ہم ان کے پیچھے نماز پڑھ سکتے ہیں، حضرت عثمان نے فرمایا:

اذااحسن الناس فاحسن معهم و اذااساء و افاجتنب اساء تهم 933 ترجمہ: اگران لوگوں کا سلوک بہتر ہو توان کے ساتھ تم بھی حسن سلوک کرو، اور اگر سلوک خراب ہو یعنی خلافِ شرع کام کریں توان کے اس عمل سے اپنے آپ کو علیحدہ رکھو "

## قواعد فقهيه سے رہنمائی

اس سلسلے میں بعض قواعد فقہیہ سے بھی روشنی ملتی ہے:

(۱) ایک فقهی ضابطہ ہے جس کو متعدد فقہاء اور اصولیین نے اپنی کتابوں میں نقل کیا ہے: مالایتم الجو اب الابہ فہو و اجب 934

ترجمہ: جس چیز پر واجب کی تکمیل مو قوف ہووہ بھی واجب ہوتی ہے "۔

جمہوری ممالک میں اگر مسلمان انتخابی عمل میں حصہ نہ لیں،اور بعض خلاف شرع امور کے

<sup>933 –</sup> اعلاء السنن: ج١٥٥، ص ٥١

<sup>934 –</sup> الاشباه والنظائر لا بن نجيم الحنفي ص ٩١ر، القواعد والفوائد لا بن مكى العاملي ج اص ١٩٢ر، الاشباه والنظائر للسيوطي الشافعي ٩٧

ار تکاب یا شرعی طور پر ناپسندیدہ صورت حال سے دوچار ہونے کے خوف سے اپنے آپ کو بالکلیہ الگ تھلگ کر لیں، تو بہت سے قومی واجبات کی تکمیل ممکن نہ ہوگی، اور بحیثیت مجموعی مسلمانوں کا بہت بڑا نقصان ہوگا، مثلاً:

پارلیامنٹ اور اسمبلیاں جو ملکی یا بین الا قوامی تجاویز منظور کرتی ہیں، کوئی مسلم نما ئندہ نہ ہونے کی صورت میں وہ ان کو منظور کرنے میں آزاد ہوں گی، خواہ وہ مسلم مفادات کے موافق ہوں یا مخالف،لیکن اگر پارلیامنٹ میں مسلم نما ئندگی موجو د ہو تواس قشم کے خطرات بڑی حد تک کم ہوسکتے ہیں۔

پارلیامنٹ میں مسلم نمائندگی نہ ہو تواسلام اور ملت اسلامیہ کی صحیح صورت حال کاعلم ملک کی پارلیامنٹ اور غیر مسلم ارکان کو کس طرح ہوگا، اسی طرح مسلمانوں کے خلاف بھیلائے جانے والے پروپیگٹڈوں کا دفاع کون کرے گا؟ مسلمانوں کی ضروریات اور قومی مسائل پارلیامنٹ میں کون رکھے گا، اور حکومت کے رفاہی منصوبوں سے مسلمان کس طرح استفادہ کریں گے؟ ان تمام سوالات کا جواب صرف ایک ہے، کہ پارلیامنٹ اوراسمبلیوں میں مسلمانوں کی مناسب نمائندگی ضروری ہے اس کے بغیر مسلمانوں کے قومی مسائل حل نہیں ہوسکتے اور ان کے اجتماعی مفادات کی جمیل ممکن نہیں، اس طرح نہ کورہ قاعدہ فقہیہ کی دوسے مسلمانوں کا ابتخابات میں حصہ لینا اوریارلیامنٹ تک پہونچنے کی کوشش کرناواجب ہے۔

(۲) دوسرا قاعدہ ہے:

الضرر الاشديزال بالاخف935

ترجمہ: بڑے نقصان سے بچنے کے لیے جھوٹانقصان گواراکیا جائے گا۔

ا نتخاب میں حصہ لینے میں بیہ اندیشہ ضرور ہے کہ قومی اسمبلیاں عددی اکثریت کے بل پر بعض الیے قوانین بھی منظور کریں گی جو خلاف شرع ہوں، لیکن بیہ اندیشہ توہر صورت میں ہے خواہ مسلمان انتخابات میں حصہ لیس یانہ لیس، لیکن اگر اسمبلی میں مسلم ممبران موجود ہوں تواسلام اور مسلمانوں سے حواثق

<sup>935 –</sup> الاشباه والنظائر لا بن نجيم الحنفي ص٨٩ – ٨٨ر، الاشباه للسيوطي ص٩٦ر، الموافقات للشاطي ج٢ص ١٦٦ر، شرح القواعد الفقهبيه للزر قاء

متعلق پیدا ہونے والی غلط فہمیوں کاوہ دفاع کر سکیں گے، بحیثیت اقلیت مسلمانوں کو ملنے والے حقوق کے لیے آواز اٹھا سکیں گے، اور خلاف شرع پاس ہونے والے بلوں کے خلاف احتجاج کر سکیں گے، لیکن حصہ نہ لینے کی صورت میں ان میں سے کوئی بات حاصل نہ ہوسکے گی، اور بڑے بڑے قومی نقصانات کوبر داشت کرنا پڑے گا، اس لیے یہ کوئی دانشمندی نہیں کہ چھوٹے خطرات سے بچنے کے لیے امت کو بڑے خطرات میں ڈالدیا جائے۔

(س)ایک تیسرا قاعدہ ہے:

اعتبار الذرئع النظرفي المآلات

ترجمه: ذرائع اور مسائل میں نتائج کا اعتبار ہو تاہے۔

یہ قاعدہ فقہیہ کتب اصول میں مذکور نہیں ہے لیکن فقہاء کی آراء، فقہی مباحث اور حضرت عمر گلی ایک ایک فقہاء کی آراء، فقہی مباحث اور حضرت عمر کی ایک رائے سے ماخو ذہبے جس میں حضرت فاروق اعظم ٹنے حضرت حذیفہ بن الیمان گونوعروس یہودیہ کو طلاق دینے کا حکم دیا، جب کہ کتاب وسنت سے یہودیہ سے زکاح کا جواز ثابت ہے ، مگر نتائج کا کا خاط کرکے حضرت عمر ٹنے یہ حکم فرمایا 936

حضرت ابن تیمیه گی ایک تحریر سے اس قاعدہ کو سمجھنے میں مد د ملتی ہے:

اذاخير الامام بين قائد للجيوش ذى خبرة بالحرب وشجاعة فى الاقدام لكنه فاسق وآخرورع تقى لا خبرة له بالحرب لوجب على الامام ان يختار الاول لان قوته فى الحرب للمسلمين وفسقه على نفسه 937

ترجمہ:اگر امام دوفوجی رہنماؤں میں سے ایک کومنتخب کرناچاہے، جن میں ایک ذاتی زندگی میں فاسق ہو، مگر امور حرب میں زیادہ تجربہ ومعرفت رکھتا ہو، اور بہادر ہو، جب کہ دوسر اشخص متقی اور دیندار ہو، مگر امور حرب سے اتنی واقفیت نہ رکھتا ہو،

<sup>936 -</sup> الفاروق شبلي ص ٨٦

<sup>937 -</sup> السياسة الشرعية لابن تيميه ص٥

توامام پرلازم ہے کہ وہ پہلے شخص کا انتخاب کرے، اس لیے کہ اس کا فسق اس کی ذاتی زندگی تک محدود ہے، جب کہ اس کی جنگی مہارت سے تمام مسلمانوں کو نفع پہونچے گا'۔

علامه عزالدین بن عبد السلالم کی تحریر اس سلسلے میں کافی اہم ہے:

تجوز الاعانة على المعصية لا لكو نها معصية بل لكو نها وسيلة لتحصيل المصلحة الراجحة اذا حصل بالاعانة مصلحة تربوعلى تفويت المفسدة كماتبذل الاموال في فداء الاسرى الاحرارمن المسلمين من ايدى غيرهم 938

ترجمہ: بعض حالات میں معصیت کا تعاون کرناجائز ہوجا تاہے، اس کی معصیت ہونے کی بنیاد پر، بشر طیکہ ہونے کی بنیاد پر، بشر طیکہ اس مفسدہ کو گواراکرنے کے بعد کوئی بڑی مصلحت حاصل ہونے کی امید ہو، جس طرح کہ مسلم قید یوں کی رہائی کے لیے مال خرج کرنے کی اجازت ہے، (حالانکہ بظاہر اس میں کفار کا مالی تعاون ہے لیکن مسلم قید یوں کی رہائی جیسے بڑے نفع کے حصول کے لیے یہ نقصان بر داشت کرنے کی اجازت ہے)

اس کی ایک دوسری مثال علامہ عزالدین بن عبد السلام نے بیہ دی، کہ اگر کوئی شخص جان بجانے کے لیے ظالم کو مال دے تواس کی گنجائش ہے اس لیے کہ اعتبار نتیجہ کا ہے وسیلہ کا نہیں،مال خرچ کرنا محض وسیلہ ہے، 939

اسی طرح انتخابات میں حصہ لینا گو معصیت کا سبب بنتا ہو لیکن اس کو عظیم قومی مفادات کے حصول کے لیے وسیلہ کے طور پر اختیار کیاجائے، توالی حالت میں اعتبار نتائج کاہو گا، وسائل کانہیں۔ حصول کے لیے وسیلہ کے طور پر اختیار کیاجائے، توالی حالت میں اعتبار نتائج کاہو گا، وسائل کانہیں۔ (۴) ایک مشہور فقہی ضابطہ ہے:

<sup>938 -</sup> قواعد الاحكام للعزبن عبد السلام ج اص ٨٥ 939 - قواعد الاحكام للعزبن عبد السلام ج اص ١٢٩

الامور بمقاصدها940

ترجمہ: امور میں مقاصد کا اعتبار ہے۔

اس کے مطابق انتخاب میں حصہ لینے کا مقصد اس معصیت میں شر اکت داری نہیں ہوتی جن کی قومی یاریاستی اسمبلیاں مر تکب ہوتی ہیں بلکہ اس کا مقصد مسلمانوں کی نمائندگی اوران کے حقوق ومسائل کے لیے جدوجہد ہوتا ہے ،اس لیے اعتبار مقاصد کا ہوگا، ضمنی معصیتوں کا نہیں۔

اسی طرح مسلم قید بوں کی رہائی کے لیے جوہدایات اسلام میں دی گئی ہیں، ان سے بھی اس باب میں رہنمائی ملتی ہے کہ مسلمانوں کے عمومی مفادات کی اہمیت بعض جزوی مسائل سے زیادہ ہے جہاں مسکلہ بحیثیت اجتماع یا بحیثیت قوم در پیش ہووہاں میہ دیکھنا درست نہ ہوگا کہ مالی طور پر یاکسی اور ذیلی قشم سے کیا نقصان پیش آسکتا ہے۔

بخاری کی روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: اطعمو الجائع و عودو المریض 941 ترجمہ: بھوکے کو کھانا کھلاؤ، بھارکی عیادت کرو۔

حضرت المام ابو يوسف من عضرت فاروق اعظم كا قول نقل كياب كه: لان استنقذ احدا من المسلمين من ايدى الكفار احب الى من جزيرة العرب<sup>942</sup>

ترجمہ: کفار کے قبضہ سے کسی ایک مسلمان قیدی کورہائی دلانامیرے نزدیک پورے جزیرۃ العرب سے زیادہ عزیز ہے۔

<sup>940 -</sup> الْأَشْبَاهُ وَالنَّظَائِرُ عَلَى مَذْهَبِ أَبِيْ حَنِيْفَةَ النَّعْمَانِ ج 1 ص 23 المؤلف: زين الدين بن إبراهيم بن محمد، الشهير بابن نجيم (ت ٩٧٠ هـ)وضع حواشيه وخرج أحاديثه: الشيخ زكريا عميرات الناشر:دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان الطبعة: الأولى، ١٤١٩ هـ - ١٩٩٩ م عدد الصفحات: ٣٧٣

<sup>941 -</sup> بخاری، کتاب الجهاد، باب فکاک الاسیر رقم، ۳۰ ۴۲

<sup>942 -</sup> الخراج لا بي يوسف ص١٩٦

اسی لیے تمام فقہاء اس پر متفق ہیں کہ مسلم قیدیوں کی رہائی کی جدوجہد کرنا فرض ہے، خواہ اس کے لیے سرمایہ بیت المال سے حاصل کیاجائے یاعام مسلمانوں سے لیاجائے <sup>943</sup>

اب اگر اس ذیل میں مال لینے والا کسی خیانت یا معصیت کا مرسکہ ہو تواس کی بناپر اس عظیم کام کے لیے مالی تعاون ، یاسیاسی جدوجہد ترک نہیں کی جائے گی ، بلکہ عظیم تر مقاصد پر نگاہ کرتے ہوئے غلطیوں اور نقصانات کو نظر انداز کیاجائے گا 944

#### معاصر علماء کی رائے

یمی وہ اسباب ہیں جن کی بناپر عصر حاضر کے بہت سے عرب علماء نے غیر اسلامی ملکوں کے جمہوری انتخابات میں بحیثیت امید وار حصہ لینے کے جواز کا فتوی دیا ہے، بشر طیکہ امید وار صاحب ایمان مصاحب اثر، صاحب رائے اور معتبر شخصیت کا حامل ہو،اور اس انتخابی عمل کے ذریعہ مسلم اقلیت کی خیر خواہی،اوراس کے حقوق کا حصول اس کے پیش نظر ہو 945

ان احادیث و آثار سے ثابت ہو تا ہے کہ ایسے وقت جبکہ اچھے لوگ مناسب عہدوں کے لئے نہ ملیں زوال و انتشار کا دور ہو، اور اچھے لوگوں کے آگے نہ بڑھنے سے قومی مفادات کے نقصان کا اندیشہ ہو تو اچھے لوگ جن کے اندر سیاسی شعور بھی ہو، اور قومی خدمت کی ہمت رکھتے ہوں ان کو چاہئے کہ وہ آگے بڑھیں اور اپنے جمہوری حقوق سے استفادہ کرتے ہوئے خلافِ شرع امور پر نکیر بھی کرتے رہیں۔

<sup>943 -</sup> ملاحظه بهو:القواعد لا بن رجب الحنبلي ۱۳۷۷، قاعده ۷۵ رالمغنی لا بن قدامه ۸۶ ص ۲۴۵ را مجموع الفتاوی لا بن تیمیه ج۲۹ ص-۱۸۳ ملحکام ۱۸۳۷، کشف القناع للبهوتیج ۳۳ س۱۹۳۱، نهایة المختاج للرملی ج۸ ص ۱۰۱ - ۱۰۱۱، الاشباه والنظائر للسیوطی ص ۹۶۷، اور العقد المنظم للحکام لابن سلمون الکتانی المالکی ج۲ ص۱۸۹ –۱۸۵

<sup>944 -</sup> كما في قواعد الإحكام للعزبن عبد السلام ج اص١٢٩

<sup>945 –</sup> دیکھئے: مجلہ: الازہر: شارہ: دسمبر، جنوری، ۲۱۸۷، مقالہ الدیمقراطیہ ومشارکۃ المسلم فی الابتخابات،للد کتورعبد الکریم زیدان ص۳۸-۳۸، پیرمقالہ رابطہ عالم اسلامی کے ایک مؤتمر منعقدہ ۲۱شوال ۴۲۲اچ میں بمقام مکہ مکر مہ پیش کیا گیاتھا۔

#### ووٹ کی شرعی حیثیت

یہ تو خواص کی ذہبہ داری ہے جو قومی قیادت کی اہلیت رکھتے ہیں، عام لوگ جو حق رائے دہی کا استعال کر سکتے ہیں ان حالات میں ان پر بھی کچھ ذہبہ داریاں آتی ہیں، سب سے اول تو یہ دیکھنا ضروری ہے کہ وہ جن ہاتھوں میں ملک کے اقتدار کی باگ ڈور دینے جارہے ہیں یا جن کو اپنا نما کندہ چن رہے ہیں وہ فی الواقع اس منصب کے اہل ہیں یا نہیں، وقتی مفادات یا ذاتی رنجشوں کی بنا پر قومی سطح کے اس اہم ترین مرحلے پر ناانصافی بر تناایک بدترین جرم ہے۔

قرآن کریم نے بار بار عدل اور توازن کی تلقین کی ہے، اور اس کومعیار تقویٰ قرار دیا ہے۔ اعدلو اھو اقر ب للتقویٰ <sup>946</sup>

ترجمہ:عدل کامعاملہ کرویہ تقویٰ سے زیادہ قریب ہے "

علامہ ابن تیمیہ ؓ نے حضرت عمر بن الخطاب ؓ کی ایک حدیث نقل کی ہے جو مو قوفاً اور مر فوعاً دونوں

#### طرح مروی ہے:

من قلد رجلا على عصابة و هو يجد فى تلک العصابة من هوارضى منه فقدخان الله وخان رسوله وخان المؤمنين فالواجب انما هو الارضى من الموجود 947 قالواجب انما هو الارضى من الموجود قرم داربنادے جسسے بہتر لوگ ترجمہ :جو شخص کى جماعت پر کى ایسے شخص کو ذمہ داربنادے جس سے بہتر لوگ اس جماعت میں موجود ہول تواس نے اللہ، رسول، اور اہل ایمان کے ساتھ خیانت کی، اس لئے واجب ہے، کہ موجودہ لوگوں میں جوسب سے بہتر شخص ہواس کا انتخاب عمل میں آئے "

<sup>946 -</sup> ما كده : ۷

<sup>947 -</sup> وظيفة الحكومة الاسلامية ، لا بن تيميه: ١٢

مفتی محمد شفیع صاحب نے ووٹ کی تین حیثیتیں متعین کی ہیں:

(۱) ایک حیثیت شہادت کی ہے ، یعنی ووٹ دینے والا شخص متعلقہ شخص کے بارے میں اس کی اہلیت و قابلیت ، دیانت وامانت اور صدق وخلوص کی شہادت دیتا ہے۔

اس لحاظ سے اس پر شہادت کے احکام مرتب ہوں گے اور اصولِ شہادت کے مطابق جھوٹی شہادت دینابدترین جرم ہے،اس کو شرک کے ساتھ گناہِ کبائز میں شار کیا گیاہے <sup>948</sup>

(۲) ووٹ کی دوسری حیثیت سفارش کی ہے، یعنی ووٹر اس کی نما ئندگی کی سفارش کر تاہے، اس لحاظ سے قرآن نے سفارش کا جو اصول بیان کیاہے اس کی رعایت ضروری ہو گی۔

من یشفع شفاعت حسنت یکن لم نصیب منها ومن یشفع شفاعتسیئت یکن لم کفل منها<sup>949</sup>

ترجمہ: "جواجیمی سفارش کرے گااس کواس میں سے حصہ ملے گا،اور جو بُری سفارش کرے گاوہ بھی اس میں حصہ دار ہو گا"۔

اچھی سفارش ہے ہوگی کہ قابل اور دیا نتدار آدمی کی سفارش کرے، جو خلقِ خداکے حقوق صحیح طور پر اس کو پر اداکرے اور بُری سفارش کرے خلقِ خدا پر اس کو مسلط کرے۔ اس اعتبار سے ہمارے ووٹول سے کامیاب ہونے والا اُمید وار اپنے بہنے سالہ دور میں جو نیک یابد عمل کرے گاووٹر بھی اس کا نثر یک سمجھا جائے گا۔

<sup>948 -</sup> متفق عليه، نيل الاوطار: ٨ / ٢٥

<sup>949 -</sup> النساء: ٥٨

ذمه دارخو دووٹر بھی قراریائے گا۔<sup>950</sup>

(۷) اور میر بے نزدیک ایک چوتھی حیثیت رائے اور مشورہ کی بھی ہے، جیسا کہ حق رائے دہی کی اصطلاح سے مترشح ہوتا ہے بعنی انتخابی کمیشن جس کو ملک کا سربر اہ اور اس کے رفقاء کار چننے کا اختیار دیا جاتا ہے، وہ سارے ملک کے عوام سے اس بارے میں مشورہ لیتا ہے، اور ان کو اختیار دیتا ہے کہ وہ مختلف امید وار جو میدان میں موجو دہیں، ان میں سے کسی ایک کے بارے میں اپنی رائے دیں کہ کون شخص ملک کے لئے بحثیت حاکم یا بحیثیت معاون حکومت زیادہ موزول ہے؟ اور ووٹر زبلیٹ پیپر یاای وی ایم مشین پر اپنے اس حق رائے دہی کا استعال کرتے ہیں، اور انتخابی بورڈ کو راز دارانہ طور پر اپنی رائے سے آگاہ کرتے ہیں، اس اعتبار سے مشورہ اور رائے کا جو ضابطہ ہے اس کا لحاظ رکھنا ضروری ہوگا، احادیث میں مشورہ اور رائے کو امانت قرار دیا گیا ہے۔ حضرت ابوہریر قانی روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

المستشار مؤتمن 951

ترجمه : یعنی جس سے مشورہ لیا جائے وہ امین ہو تاہے۔

حضرت جابر بن عبد الله روايت كرتے ہيں كه رسول الله صلى الله عليه وسلم نے ارشاد فرمايا: المجالس بالامانة 952

مجلسیں امانت ہوتی ہیں یعنی جس مجلس میں کسی موضوع پر نجی گفتگو کی جائے، تبادلہ ُخیال کیا جائے، یامشورہ کیاجائے وہ امانت ہوتی ہیں۔

اورامانت کے بارے میں قرآن کا تھم ہے:

ان الله يأمركم ان تؤدوا الامانات الى اهلها<sup>953</sup>

950 - جواہر الفقہ: جسم ۲۹۳۳ تا۲۹۳

951 - رواه التر مذي، مشكوة: • ٣٠٣٠

952 - رواه ابو داؤد، مشكوة: • ۱۲۲

953 - النساء: 2

ترجمہ: بیشک اللہ تم کو حکم دیتاہے کہ امانتیں ان کے اہل کے حوالہ کرو۔

اس لحاظ سے ووٹر کو اپنی اہلیت امانت بھی ثابت کرنی ہوگی اور جس کے حق میں رائے دے رہا ہے وہ فی الواقع اس کے نزدیک اس لا کق ہے اس کا بھی لحاظ رکھنا ہو گا اس طرح جس بوتھ پر اس نے اپنے حق کا استعال کیا ہے ، اس کو امانت تصور کرے اور اس کا علم ضروری حد تک دو سروں کو نہ ہونے دے ، اس لئے کہ مجلسیں امانت ہوتی ہیں اور الیکشن کے دوران اپنی رائے کی تشہیر سے فتنہ کا اندیشہ ہے ، اور مجلسوں کو اسی مقصد سے امانت کہا گیا ہے۔

ووٹ دینے کا تھم

گویا ووٹ کی شرعی طور پر چار حیثیتیں ممکن ہیں: ۱-شہادت، ۲- شفاعت، ۳- و کالت، ۴- اور مشورہ۔

شہادت کے نقطہ 'نظر سے ووٹ دیناواجب ہے اس لئے کہ قر آن نے سیجی شہادت کولازم قرار دیا ہے:

كونو قوامين لله شهداء بالقسط 954

دوسری جگه ارشاد ہے:

كونوا قوامين بالقسط شهداء لله955

ان دونوں آیتوں میں مسلمانوں پر فرض کیا گیاہے کہ وہ سچی شہادت سے جان نہ چرائیں، تیسری

جگه سورهٔ طلاق میں ارشادہے:

واقيموا الشهادة لله

اور اللہ کے لئے سچی شہادت کو چیسپانا گناہ قرار دیا گیاہے۔

954 - ما نده: ۷

955 - نساء: 1**۲۵** 

956 - طلاق

ولا تكتموا الشهادة ومن يكتمها فانم آثم قلبه 957

لیمنی شہادت کونہ جیمیاؤجوشہادت کو جیمیائے گااس کادل گناہ گارہے۔

اس طرح قرآن کے اصول شہادت کے مطابق اگرو وٹر پر کسی ایک امید وارکی اہلیت اور صداقت ودیانت منکشف ہو جائے اور اسے نثر ح صدر ہو کہ دو سروں کے مقابلے میں بیر زیادہ بہتر صلاحیت کا حامل ہے، تو اس کی نثر عی ذہہ داری ہے کہ وہ اس ادائیگی شہادت میں پیچھے نہ ہے اور الیمی صورت میں ووٹ نہ دینے پروہ گناہ گار ہو سکتا ہے، البتہ کسی ایک طرف رجحان قائم نہ ہو، اور کسی کے بارے میں نثر ح صدر نہ ہو تو اس کے لئے گنجائش ہے کہ وہ مزید غور کرے اور کسی جانب رجحان ہونے تک اپنے آپ کوا دائیگی شہادت سے بازر کھے۔

یہ حکم اس صورت میں ہے جب ووٹ کو شہادت تصور کیا جائے لیکن اس کی دوسری حیثیتوں (
شفاعت و کالت اور مشورہ) کے لحاظ سے کسی اچھے امید وار کے حق میں ووٹ دینازیادہ سے زیادہ امر مستحب
قرار پاتا ہے۔ مگر اس سے جو نتائج مرتب ہوتے ہیں، اور ان سے جو عظیم ترقومی اور اجتماعی مفادات متعلق
ہوتے ہیں، ان کے پیشِ نظر ووٹر پریہاں بھی یہ ذمّہ داری عائد ہوتی ہے، کہ وہ اپنے ووٹ کا استعمال ضرور
کرے، البتہ یہ حکم چوں کہ ووٹ کی اصل حیثیت کے لحاظ نہیں ہے بلکہ اس کے نتیجہ کے لحاظ سے ہے، اس
لئے اس لزوم کا در جہ شہادت کے مقابلے میں کمتر ہوگا۔

غرض ووٹ کی چار حیثیتوں میں ایک حیثیت کے لحاظ سے ووٹ دینا واجب معلوم ہو تا ہے، خواہ اس کے ثمر ات کچھ بھی ہوں، اور باقی تین حیثیتوں کے لحاظ سے اصلاً ووٹ دینا واجب نہیں ہے، بلکہ زیادہ سے زیادہ مستحب ہے، لیکن ثمر ات کے لحاظ سے اس کی اہمیت بڑھ سکتی ہے، یعنی اس پر وجوب یاعد م وجوب کا حکم اس کے ثمر ات پر مبنی ہے، لیکن بطور قدر مشتر ک بیہ حکم بہر حال مستنبط ہو تا ہے کہ جمہوری انتخابات میں ووٹ دینے والا شخص نہ دینے والے کے مقابلے میں شریعت کے نزدیک زیادہ بہتر اور لاکن شحسین ہے۔

<sup>957 -</sup> آل عمران : ۲۸۲

#### امیدوارکے انتخاب کامعیار

البتہ یہاں اس فرق کو ملحوظ رکھنا ضروری ہے کہ انتخاب لڑنے والے دو طرح کے امید وار ہوتے ہیں بعض وہ ہوتے ہیں جو کسی سیاسی جماعت کے پلیٹ فارم سے انتخاب میں اترتے ہیں، اور بعض آزاد امید وار ہوتے ہیں، آزاد امید وار وں میں فیصلہ ان کی ذاتی زندگی، عادات و اطوار اور مسلمانوں کے حق میں ان کے نظریات و خیالات سے کیا جائے گا، جو امید وار مجموعی طور پر بہتر نظر آئے اس کو ووٹ دیا جائے گا۔

البتہ جولوگ کسی سیاسی جماعت کے نمائندہ کی حیثیت سے میدان میں اتر نے ہیں، ان میں بنیاد ک طور پر اس سیاسی جماعت کی پالیسی، انتخابی منشور، اور اس کے ہائی کمان کے خیالات و نظریات کا اعتبار ہوگا، جس کے نمائندہ کی حیثیت سے وہ میدان میں اتر ہے ہیں، اس لئے کہ اس صورت میں شخصی کامیابی در اصل پارٹی کی کامیابی متصود ہوتی ہے، اور تشکیل حکومت کے وقت شخصی خیالات سے زیادہ پارٹی کے منشور اور اس کے اصولوں کا لحاظ رکھا جاتا ہے، اس لئے اس صورت میں کسی فرد کا اپنا کوئی وجود نہیں ہوتا، فرد صرف آلہ کار ہوتا ہے اور وہ پابند ہوتا ہے کہ جماعت کے اصولوں اور اس کے خیالات سے انحر اف نہ کرے، کسی بھی انحر اف کی صورت میں ممبر کا پارٹی میں وجود مشکل ہوجاتا ہے، اس لئے الیی صورت میں کسی الیی سیاسی انحر اف کی صورت میں ممبر کا پارٹی میں وجود مشکل ہوجاتا ہے، اس لئے الیی صورت میں کسی الی سیاسی جماعت کا نمائندہ جو مسلمانوں کے ساتھ متعصبانہ نظریات رکھتی ہو، خواہ کتنا ہی شریف النفس اور صاف ذہن محسوس ہو اور خواہ وہ مسلمان ہی کیوں نہ ہو اس کو ووٹ دینا ہر گزروانہ ہوگا، اور نہ اس قشم کی جماعتوں میں کسی مسلمان کو شمولیت کی اجازت دی جاسکتی ہے۔

بلکہ اس کے بالمقابل کسی ایسے امیدوار کو ووٹ دینا ضروری ہوگا، جو کسی ایسی سیاسی جماعت کا نمائندہ ہو جو مسلمانوں کے حق میں نسبۂ معتدل نظریات کی حامل ہو، یا کسی ایسے آزاد امید وار کو جو اپنے عادات واطوار اور نظریات و خیالات کے لحاظ سے بہتر شخص ہو خواہ وہ غیر مسلم ہی کیوں نہ ہو۔ اس پر فقہی لحاظ سے دوطرح سے غور کیا جاسکتا ہے۔

(۱) ایک اس طور پر کہ وہ مسلمان امید وار جو کسی متعصب جماعت کا نما ئندہ بن کر آیاہے اس کا اپنا کوئی وجود نہیں ہے ، فقہاء نے نما ئندہ یا و کیل کو متعلقہ معاملات میں موکل اور اصیل کا یابند بنایا ہے ، اور

اس کی اجازت سے کئے جانے والے تمام تر تصرفات کا ذمّہ دار موُکل واصیل کو قرار دیاہے، کتاب البیوع، کتاب النکاح اور کتاب الصلحوغیرہ میں اس نوع کی بہت سی جزئیات موجود ہیں۔

وكالت كى تعريف ہى فقہاءنے ان الفاظ میں كى ہے:

الوكالة هي تفويض احد امره لآخر واقامته مقامه 958

یعنی اپناکام دوسرے کے حوالہ کر دینے اور دوسرے کو اپنا قائم مقام بنادینے کا نام و کالت ہے۔

(۲) دوسرے اس طور پر کہ فقہاء نے امان کی بحث کے تحت لکھاہے کہ عبد مجور اگر حربی کو امان

دے توامام ابو حنیفہ ؓ کے نز دیک اس کے امان کا اعتبار نہ ہو گا، اگر چبکہ وہ دارالاسلام میں آنے کے بعد مسلمان ہو چکا ہو، البتہ آزاد ہو جائے اور داراالاسلام ہی میں اقامت اختیار کرلے تو اس کے امان کا اعتبار ہو گا، اس کئے کہ آزادی ملنے کے بعد باوجود قدرت دارالحرب نہ جانا اور دارالاسلام میں اقامت اختیار کرنا بظاہر مسلمانوں کے ساتھ اس کی محبت و خیر خواہی کی دلیل ہے، جاہے فی الواقع اس کے اندر محبت و خیر خواہی نہ ہو، اور اس نے در حقیقت کا فروں کے نمائندہ اور جاسوس کی حیثیت سے یہاں رہنامنظور کیا ہو، اور اس کا اسلام محض د کھاوا ہو، لیکن شریعت میں ظاہر کا اعتبار کیا جاتا ہے، جب تک کہ اصلیت پر معتبر ثبوت نہ مل جائے، اس کے بر خلاف جو عبد مجور حالت ِغلامی میں اسلام قبول کرے، اور کسی حربی کو پناہ دے، اس کی حالت بظاہر مشتبہ ہے اس لیے کہ اس کے نسلی اور برادرانہ روابط دار الحرب سے قائم ہیں اس لیے اس سے یہ توقع رکھنا غلط ہے کہ وہ اپنے دارالحرب کے مفادات پر مسلمانوں کے مفادات کو ترجیح دے گا، قبولِ اسلام ایک ظاہری علامت اس بات کی بن سکتا تھا کہ بحیثیت مذہب وہ مسلمانوں کے مفادات کو ترجیح دے گا، کیکن حجر اور غلامی کی حالت میں قبول اسلام کا در جہ بخوشی قبول اسلام کی طرح نہیں ہے، زیادہ امکان اس کا ہے کہ اس نے حالات کے دباؤ میں محض اپنے مفادات کے تحفظ کے لئے اسلام قبول کیا ہو، اس لئے حربیوں کو امان دینے کے معاملہ میں اس اسلام کا اعتبار نہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ اس باب میں وہ تہمت و شک کے دائرہ سے ہاہر نہیں ہے۔

<sup>958 -</sup> در مختار کتاب الو کالة: ج۲، ص۱۰۳

قاضي ابوزيد د بوسي لكھتے ہيں:

ان امان العبد المحجور لايجوز عنده... لانه متهم في الامان فلا يجوز قياسا على الذمي و وجه التهمة ان العبد له قرابة وعشيرة في دار الحرب فيؤثرهما على المسلمين فصار كالذمي ولايلزم على هذا مالوا عتق ثم آمن لانه اعتق واطلق وزالت يدالمولى عنه و اختيار المقام في دارنا مع قدرته على العودالي دار الحرب فقد ارتفعت التهمة ...فان قيل فيستدل باسلامه على انه يؤثر منفعة المسلمين على الكفار قيل له بنفس الاسلام لايستدل لانه مكره على ذلك والاكراه يمنع تحقيق ما اكره عليه 959

یہاں سیاسی پارٹیوں کے مسلم امیدواروں پر اگر چیکہ ججرکا اصطلاحی اطلاق نہیں ہوسکتا، لیکن پارٹی کے ساتھ حلف و فاداری اور اکثریتی دباؤکی بناپر وہ جس نوع کی و فاداری کے پابند ہوتے ہیں، اس حالت میں ان کے اندرکا اسلام پارٹی کی سطح پر جذبہ کے لحاظ سے اتنا کمزور ہو جاتا ہے، کہ وہ مسلمانوں کے مفادات کوعزیزر کھنے کے لئے کچھ نہیں کر سکتے، اور وہ مسلمان ہونے کے باوجود مسلمانوں سے زیادہ پارٹی کے مفادات کوعزیزر کھنے پر مجبور ہیں، اس لئے کسی امیدوار کی شرافت نفس یا اس کی مسلمانی پارٹی کے اصولوں سے ہر گزاس کو الگ نہیں کر سکتی۔ اور اگر بالفر ض اس کے نیچ کوئی مضبوط مسلم یا شریف النفس امیدوار اپنی وجاہت ور سوخ کی بنا پر پارٹی پر اثر اند از ہونے کی صلاحیت بھی رکھے تو متہم تو وہ بہر حال ہے، اور دلیل ظاہر کے لحاظ سے پارٹی میں رکھنے والی جاعت کے معاملے میں تہمت ہی حقیقت کا در جہ رکھتی ہے، اور امام ابو حنیفہ آگے اصول پر متعصبانہ یا حربی نظریات رکھنے والی جاعت کے معاملے میں تہمت بھی حقیقت کا در جہ رکھتی ہے، اور کسی کی ذاتی شرافت یا مسلمانی اس متحت کو اس سے رفع نہیں کر سکتی۔

اس تفصیل سے ظاہر ہو تاہے کہ اصل اعتبار اس سیاسی جماعت کا ہے جس کا کوئی شخص امید واربنتا ہے نہ کہ امید وارکی ذاتی زندگی اور خیالات کا۔

<sup>959 -</sup> تاسيس النظر: ٢١، مطبوعه المطبعة الادبية مصر

#### انتخابات کے موقعہ پر سیاسی جماعتوں سے اتحاد کا اصول

انتخابات کے موقعہ پر مختلف سیاسی پارٹیاں مختلف مفادات کے تحت ایک دوسر ہے سے معاہدات کا سلسلہ بھی شروع کرتی ہیں، ایسے موقع پر اگر کوئی مسلم سیاسی جماعت کسی غیر مسلم سیاسی جماعت سے ملی مفادات کے تحت بعض معاہدات کرناچاہے تو اس کی اجازت دی جاسکتی ہے، خواہ وہ غیر مسلم سیاسی جماعت مفادات کے تحت بعض معاہدات کرناچاہے تو اس کی اجازت دی جاسکتی ہے، خواہ وہ غیر مسلم سیاسی جماعت اسخت گیر اور متعصبانہ نظریات کو سخت گیر اور متعصبانہ نظریات ہی کی حامل کیوں نہ ہو، بشر طیکہ مسلم جماعت یا مسلم امید واروں کا سیاسی تشخص اور ملی و قار مجر وح نہ ہو، اور معاہد جماعت اپنے انتخابی منشور سے ان سخت گیر، اور متعصبانہ نظریات کو خاص اور کرنے پر آمادہ ہو جو مسلمانوں کے مفادات سے متصادم ہوں، اور مشتر کہ بنیادوں پر اہم اتحاد تا کہ کرے اور سخت گیر میل مسلم جماعت اسے مشتر کہ بنیادوں پر باہم اتحاد تا کم کرے اور سخت گیر مسلم جماعت اسے مشتر کہ بنیادوں پر باہم اتحاد تا کم کرے اور سخت گیر مسلم جماعت اسے المقابل جماعت کی جاسکتی ہے، اور اس سطح سے انتخاب لڑنے کی بھی اجازت دی جاسکتی ہے، بشر طیکہ اس کے بالمقابل حمایت کی جاسکتی ہے، اور اس سطح سے انتخاب لڑنے کی بھی اجازت دی جاسکتی ہے، بشر طیکہ اس کے بالمقابل کوئی خاص مسلم یاسیولر جماعت موجود نہ ہو اور اس اتحاد سخت گیر جماعت کو بحیثیت جماعت تقویت نہ ملتی ہو۔

اس سلسلے میں یہ آیتِ کریمہ بنیاد بن سکتی ہے: قل یا اہل الکتاب تعالوا الی کلمۃ سواء بیننا و بینکم الآیۃ 960 ترجمہ': اے اہلِ کتاب آؤایک ایس بنیاد پر جمع ہو جاؤجو ہمارے اور تمہارے

در میان مشترک ہے"۔

<sup>960 -</sup> آل عمران: ٦٣

ان کی عداوت و شدت کاذکر کر کے ان کی عصبیت و تنگ نظری پردائمی مہرلگادی ہے، ارشاد باری تعالی ہے:

لتجدن اشد الناس عداوة للذین آمنو الدیمود و الذین اشر کو ا<sup>961</sup>

ترجمہ": یقیناتم کو (عملی زندگی میں) مسلمانوں کے سب سے بدترین دشمن یہود اور
مشر کین ملیں گے"

لیکن اس کے باوجود ایک مشتر کہ بنیاد پر ان کو متحد ہونے کی دعوت دی گئی، اس سے یہ اشارہ ملتا ہے، کہ اگر مسلمانوں پر ایسے حالات آئیں جن میں ملی مفادات کے تحفظ کے لئے سخت عناصر سے مشتر کہ بنیادوں پر معاہدہ کی ضرورت پڑے تواس کی گنجائش ہوگی۔

اور اس قشم کے اتحاد کی بعض عملی مثالیں عہدِ نبویؓ میں ملتی ہیں،جو مختلف حالات کے تحت رسول اللّه صلی اللّه علیہ وسلم نے اختیار فرمائے (جن کا تفصیلی گذشتہ صفحات میں آچکاہے)

## غیر مسلموں سے جنگی اتحاد

حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے بعض جنگی مواقع پر غیر مسلموں سے دفاعی اتحاد قائم فرمایا، مثلاً بنو قریظہ کے مقابلے میں یہود بنو قینقاع سے فوجی مد دلی، صفوان بن اُمیّہ نے مُنین وطائف میں مسلمانوں کے ساتھ ملکر جنگ کی جبکہ وہ مشرک تھا، اگر چپہ کہ بعض مواقع پر آپ نے مشرکین سے فوجی مد دلینے سے انکار بھی فرمایا ہے <sup>962</sup>

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ان دونوں طرح کے طرزِ عمل سے فقہاء نے بیہ نتیجہ اخذ کیا ہے کہ کفار سے فوجی اتحاد صرف اس صورت میں قائم کیا جاسکتا ہے جب کہ اس میں درج ذیل باتوں کالحاظ رکھا گیا ہو:

ا -اسلام اور مسلمان اس اتحاد میں بالا دست قوت کی حیثیت میں ہوں۔

۲ - مسلمانوں کے ساتھ غیر مسلموں کا اشتر اک ایسے معاملات تک محدود رہے جو فوجی رازوں

----- حواشی ------

961 - المائدة: ٨٢

962 - نيل الاوطار: ج2، ص١٢٤، بحو اله احمد ومسلم

سے متعلق نہ ہوں۔

۳ - ان کااشتر اک مسلمانوں کے قومی مصالح کے خلاف نہ ہو۔

م - مسلمانوں پر آئندہ ان کے احسان جتلانے کا اندیشہ نہ ہو۔

۵-مسلمانوں کے اندر غیر مسلموں کے اشتر اک سے فاتحانہ قوت کا احساس بیدار نہ ہو بلکہ سارا توکل اللّٰہ پر ہو۔

۲-مسلمانوں کو فی الواقع اس قشم کے اتحاد کی ضرورت ہو۔

ان شر ائط کے ساتھ غیر مسلموں سے فوجی اتحاد قائم کرناامام ابو حنیفہ ؓ، امام شافعی ؓ اور ایک روایت کے مطابق امام احمد ؓ کے نز دیک جائز ہے <sup>963</sup>

ا متخاب بھی اس دور میں ایک طرح کی جنگ ہے، اگر کسی سخت گیر متعصب ذہنیت رکھنے والی جماعت کو پیچھے ڈھکیلنے یاخو داس کواپنے سخت گیر نظریات سے دستبر دار کرنے کے لئے کسی صاف ذہن سیکولر سیاسی جماعت سے اتحاد قائم کیا جائے یااس کے اتحاد کا تعاون کیا جائے تو مذکورہ بالا نثر ائط کے مطابق اس کی اجازت معلوم ہوتی ہے ''۔

## تحسى غير مسلم سياسي جماعت كا تعاون

<sup>963 -</sup> شرح السير: جسم، ص١٨٦، روالمحتارج٧، ص٢٣٢، كتاب الام: جهم، ص٩٨-٩٠

صورت میں بھی مسلمانوں کی بالادستی کی نثر طرپوری نہیں ہوتی ہے، جب کہ ہندوستان جیسے غیر اسلامی ملکوں میں مسلمانوں کو زیادہ تر اس فشم کے سمجھوتے یا اتحاد کی ضرورت پڑتی ہے، جہاں چند علاقوں کا استثناء کر کے مسلمانوں کی کوئی قابلِ ذکر سیاسی جماعت موجو د نہیں ہے، فقہاء کے یہاں اس سلسلے میں بہت زیادہ صراحت تو نہیں ملتی البتہ عہدِ نبوگ کے چندواقعات اور بعض فقہی اشارات سے اس سلسلے میں رہنمائی حاصل کی جاسکتی ہے، مثلاً:

#### حبشه میں حضرت زبیر شکامیدان جنگ کی طرف نکلنا

مسلمانوں کے قیام حبشہ کے دَور میں نجاشی کے کسی دشمن نے حبشہ پر چڑھائی کر دی، نجاشی بہت متفکر ہوااور جنگ کے لئے نکلا، ادھر جو مسلمان حبشہ میں مقیم ستھے وہ اور بھی زیادہ متفکر سے، ان کو فکر اپنے ملی وجو د اور تشخص کی تھی کہ نجاشی کے عہدِ حکومت میں ان کو جو مذہبی مر اعات حاصل تھیں، وہ دوسری حکومت میں باتی وجو د اور تشخص کی تھی کہ نجاشی ہواس وقت حکومت میں باقی رہیں کہ نہ رہیں، اس وقت کی کیفیت اُم المومنین حضرت اُم سلمہ جرت کرتے عبشہ چلی گئی تھیں، اربین شوہر حضرت ابو سلمہ کے نکاح میں تھیں اور اپنے شوہر کے ساتھ ہجرت کرکے حَبشہ چلی گئی تھیں، فرماتی ہیں۔

''فوالله ماعلمنا حزنا قط كان اشد من حزن حزناه عند ذلك تخوفا ان يظهر ذلك الرجل على النجاشى فياتى رجل لا يعرف من حقنا ما كان النجاشى يعرف منه 'ترجمه:الله كي قشم ايباشديد غم جميل بهي نهيل هوا، جيبااس موقع پر هوا، سب سے زيادہ خطرہ اس بات كا تھا، كه نحاشى كے دشمن كاسلوك همارے ساتھ اتناا جھا

نہ ہو گا جتنا اچھانجاشی کاہے۔

پھر مسلمانوں نے باہم مشورہ کے بعد طے کیا کہ مقام جنگ پر ہم میں سے کسی کو جانا چاہئے، تا کہ نما ئندگی بھی ہواور ہمیں جنگ کی صحیح صورتِ حال کا بھی علم ہو تارہے، حضرت زبیر بن العوام جو اس قافلہ کے حبشہ میں سب سے کم عمر تھے، جانے کے لئے تیار ہوئے،اور دریائے نیل تیر کرکے میدانِ جنگ میں پہونچے ، اد ھر جولوگ یہاں موجو دیتھے وہ اللہ سے نجاشی کی فتح کے لئے دعاؤں میں مصروف ہو گئے، بالآخر نجاشی کو فتح ہوئی اور حضرت زبیر گی اس شرکت سے نجاشی کے نز دیک ان کا اعتبار بڑھ گیا<sup>964</sup>

اس واقعہ کی سند صحیح ہے البتہ بعض علماء نے اس واقعہ کے ذیل میں یہ کلام کیاہے کہ حضرت زُبیر اُ کی شرکت جنگ کے ارادہ سے نہیں تھی بلکہ صرف حالات کا علم حاصل کرنے کے لئے تھی، اور اگر قبال کے ارادہ سے بھی ہو تو حضور اکر م صلی اللہ علیہ وسلم کو اس کی خبر ملی یا نہیں؟ اور آپ نے اس پر کیا فر مایا اس کا کوئی علم نہیں ہے، پھر اس کا بھی امکان ہے کہ نجاشی اس وقت تک مسلمان ہو چکا ہو اس لئے اس واقعہ میں یہ طے نہیں ہے کہ حضرت زُبیر اُنے کا فر کے حضن اے جنگ میں حصہ لیا، کا فروں کی دوجماعتوں میں سے ہر ایک خزب الشیطان کی مدد کرنا ہے، اور مسلمانوں کے لئے یہ جائز مہیں جو کا ہو اس کے کے کہ جائز ہیں ہے کہ خبیر اس کے کسی کی مدد کرنا حزب الشیطان کی مدد کرنا ہے، اور مسلمانوں کے لئے یہ جائز نہیں جو 60

### واقعه حبشه سے استدلال کی صحیح نوعیت

لیکن اس واقعہ میں کئی لحاظ سے مزید غور کرنے کی ضرورت ہے:

الف: - حضرت زُبیر کی شرکت اگر محض حالات کی جا نکاری کے لئے تھی، اور انہوں نے میدانِ جنگ میں بہونچ کر جنگی مُہم میں بالکل حصہ نہیں لیاتو پھر مورُ خین کے اس بیان کی کیاتوجیہ ہوگی؟ کہ اس جنگ میں شرکت کی وجہ سے نجاشی کی نگاہ میں حضرت زُبیر کی وقعت بڑھ گئی، اس لئے ایسالگتا ہے کہ وہ خواہ جنگ کے لئے نہ گئے ہوں مگر میدانِ جنگ میں بہونچ کر پچھ ایسی حکمت عملی انہوں نے اختیار کی ہو جس کو نجاشی نے محسوس کیا ہو، اور اس کی وجہ سے حضرت زُبیر کی قدر اس کی نگاہ میں بڑھ گئی ہو۔ ورنہ محض تماشائی بن کر کھڑے رہنے کونہ کوئی بادشاہ محسوس کر سکتا ہے اور نہ اس کی وجہ سے کسی کی اہمیت میں اضافہ ہو سکتا ہے۔ کھڑے رہنے کونہ کوئی بادشاہ محسوس کر سکتا ہے اور نہ اس کی وجہ سے کسی کی اہمیت میں اضافہ ہو سکتا ہے۔ کھڑے رہنے کونہ کوئی بادشاہ محسوس کر سکتا ہے اور نہ اس کی وجہ سے کسی کی اہمیت میں اضافہ ہو سکتا ہے۔ (ب) حالات کا علم حاصل کرنے کی جہاں تک بات ہے تو یہ بات صرف مسلمانوں کی حد تک

<sup>964 -</sup> سيرت ابن هشام: الرام ١٨٣٠ البداية والنهاية: ١٨٧ مطبوعه قاهره

<sup>965 –</sup> السير الكبير للامام محمد: ٣٠ / ١٨٤ ، بحو اله اعلاء السنن: ٣١ / ٢١ ، ١٠

معلوم تھی کہ اپناایک آدمی میدانِ جنگ میں جائے جو حالات کا صحیح علم حاصل کرے لیکن جو شخص میدانِ جنگ میں جائے گا اس کے بارے میں عام نگاہیں یہ نہیں سمجھیں گی کہ یہ محض خبر لینے کے لئے آیا ہے، بلکہ اس کو کسی جماعت کا جنگ نمائندہ نصور کیا جائے گا،اس لئے ممکن ہے کہ حضرت زُبیر ٹے اپنے آپ کو میدانِ جنگ میں بچھ اس طرح پیش کیا ہو کہ نجاشی کو ان کی نمائندگی کا احساس ہوا ہو اور اس کو یقین ہوا ہو کہ مسلمان اس کے وفادار ہیں۔

#### آج کے حالات میں اس حکمت عملی کی بڑی اہمیت ہے۔

(ج) پھر شرکتِ جنگ کے لئے ضروری نہیں کہ عملاً قال میں ہی حصہ لیا جائے، جنگ میں جو صف بندی کی جاتی ہے جنگ کے دوران اس ترتیب کالحاظ رکھنا ضروری ہو تا ہے، اس لئے کہ بسااو قات پوری فوج جنگ میں استعال نہیں ہو پاتی اور جنگ کا فیصلہ ہو جاتا ہے، اس لئے عام اصطلاح میں جنگ میں شرکت، میدانِ جنگ کی شرکت ہے، نہ کہ عملاً قال میں شرکت، اسی لئے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:
من کشر سو اد قوم فھو منھم و من رضدی عمل قوم کان شریک

ترجمہ: جو شخص کسی قوم کی تعداد میں اضافہ کرے وہ انہیں میں سے ہے اور جو کسی قوم کے عمل سے راضی ہو وہ بھی گویا شریکِ عمل ہے۔

بالخصوص جنگوں میں عد دی کثرت بڑی اہمیت رکھتی ہے اور یہ بھی ایک مستقل ہتھیار ہے دشمن کو مرعوب کرنے کا، غزوہ ٔ ہدراس کی واضح مثال ہے۔

<sup>966 -</sup> مندانی تعلیٰ، نصب الرابیه ۴۰: ۳۴۲٫ مندانی

یہ مسکلہ حل نہ ہو ، تو فقہاء نے بھی اس کی اجازت دی ہے کہ کفر کی بالادستی کے باوجود مسلمان اپنی بقا اور تشخص کے لئے یاا پنی وفاداری کایقین دلانے کے لئے اپنی فوجی خدمات پیش کرسکتے ہیں۔

شرح السير ميں مسلم قيديوں كے بارے ميں ايك جزئيہ ہے اس سے بيہ مسّلہ مستنبط ہو تاہے: ولوقال ابل الحرب لاسراءفيهم قاتلوامعناعدونامن المشركين وهم لايخافون على انفسهم ان لم يفعلوا فليس ينبغى ان يقاتلُو امعهم لان في هذا القتال اظهار الشرك والمقابل يخاطر بنفسم فلا رخصة في ذلك الا على قصد اعزاز الدين او الدفع عن نفسم فاذاكانوايخافون اولئك المشركين الآخرين على انفسهم فلا باس بان يقاتلوهم لانهم يدفعون الآن شر القتل عن انفسهم ــ و لو قالوا للاسراء قاتلوا معنا عدونا من اهل حرب آخرین علی ان نخلی سبیاکم اذاانقضت حربنا لو وقع في قلوبهم انهم صادقون فلا بأس بان يقاتلوامعهم يدفعون بهذا الامر عن انفسهم 1967رجمه: اگر اہل حرب مسلم قیریوں سے کہیں کہ ہمارے مشرک دشمنوں سے ہمارے ساتھ مل کر سجنگ کر واور ان قیدیوں کو جنگ میں حصہ نہ لینے پر اپنے اوپر کوئی خطرہ نہ ہو تو ان کے لئے جنگ میں حصہ لینا درست نہیں، اس کئے کہ اس جنگ سے کفر ہی کو غلبہ حاصل ہو گا، اور جنگ کرنا اینے آپ کو ہلاکت میں ڈالناہے، اس لئے اس قسم کی جنگ میں حصہ لینے کی اجازت اس وقت تک نہیں دی جاسکتی جب تک کہ دین اسلام کی عزت یا اپنے دفاع کامعاملہ در پیش نہ ہو۔ البتہ اگر ان قیدیوں کو دوسرے دشمن مشر کوں سے اپنے لئے خطرہ ہو توجنگ میں حصہ لینے کی اجازت ہو گی، اس لئے کہ بیر جنگ در اصل اپنی دفاع کے لئے ہو گی ... اور اگر اہل حرب بیہ کہیں کہ ہمارے دشمنوں سے جنگ کرو جنگ ختم ہونے کے بعد تم کور ہائی دیے دی جائے گی ، اس صورت میں اگر ان مسلمانوں کو ان

<sup>967 -</sup> شرح السير الكبير: ١٣٢،٢٣٢ ـ ٢٣٣

کے قول کی صداقت کا یقین ہو تو ان کے ساتھ اپنی دفاع کی امید پر جنگ میں حصہ لے سکتے ہیں۔

اس اصول کو مدِ نظر رکھا جائے تو جن علاقوں میں مسلمان اقلیت میں ہیں، اور خود اتن عددی قوت نہیں رکھتے کہ انتخابی جنگ میں مستقل طور پر حصہ لے سکیں، لیکن کسی سیاسی جماعت کاساتھ دینے سے بہت سے ملی اور قومی مفادات کے حصول کی امید ہو، اور بصورتِ دیگر قومی ترقی کی شاہر اہ پر بچھڑ جانے کا اندیشہ ہو یا کسی سخت گیر اور متعصب ذہنیت رکھنے والی جماعت کے حاوی ہو جانے کا خطرہ ہو، نیز دوٹنگ سسٹم میں حصہ نہیں سخت گیر اور متعصب ذہنیت رکھنے والی جماعت کے حاوی ہو جانے کا خطرہ ہو، نیز دوٹنگ سسٹم میں حصہ نہیں سخت گیر اور متعصب ذہنیت رکھنے والی جماعت کے حاوی ہو جانے کا خطرہ ہو، نیز دوٹنگ سسٹم میں حصہ نہیں سخت گیر اور متعصب ذہنیت رکھنے والی جماعت کے حاوی ہو جانے کا خطرہ ہو، نیز دوٹنگ سسٹم میں شرکت کا خیر ہو جانا ہے۔

اگر اس روشنی میں حبشہ کے واقعہ کو بھی دیکھیں تو کسی تاویل کی ضرورت نہیں رہ جاتی، اور نہ بھ کہنے کی ضرورت رہتی ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے علم میں یہ واقعہ آیا یا نہیں۔ پہلی بات تو یہ ہے کہ صحابہ کا اجتہاد (جس کے بارے میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی کوئی نکیر منقول نہ ہو) خود بھی ایک وزن رکھتا ہے۔ دوسرے یہ کہ اس واقعہ کی سب سے معتبر راوی حضرت ام سلمہ ہیں، جب وہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی زوجیت میں آئی ہوں گی تو حبشہ کے اس عظیم ترین واقعہ کو کیسے فراموش کر گئی ہوں گی، اس لئے اس سلسلے نوجیت میں حضرت ام سلمہ کی جانب سے کسی نکیر کا نقل نہ کرنا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے سکوت کی دلیل ہے، واللہ اعلم بالصواب۔

## فارس وروم کی جنگ کے موقع پر مسلمانوں کار دعمل

کی دَور میں فارس وروم دونوں غیر مسلم نے اور دونوں ایک عرصہ تک باہم برسر پریکار رہے فارس کی فنج پر مسلم انوں میں غم کا ماحول پیدا ہوا، اور روم کی آئندہ فنج کی خبر سن کر ان میں خوشی کی فضا پیدا ہوئی، یہاں تک کہ حضرت صدیق اکبرٹنے اس پر اُبی بن خَلف سے شرط بھی لگالی، خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اس تعلق سے صدیق اکبرٹ کو ضروری مشورے دیئے، روم کی فنج کی خبر حضور مُلَّا اللَّهُ عَلَیہ میں ملی تو آپ ب

پناہ مسرور ہوئے، واقعہ کی پوری تفصیل تفسیر کی کتابوں میں موجو دہے <sup>968</sup>

علامه ابن تيميه حضور صلى الله عليه وسلم اور صحابة كى مسرت كى توجيه كرتے ہوئے كسے بين: و قد كان النبى صلى الله عليه و سلم و اصحابه يفرحون بانتصار الروم و النصار على المجوس و كلاهما كافر لان احدالصنفين اقرب الى الاسلام 969

ترجمہ: یعنی نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے صحابہ مجو سیوں پر روم اور نصاریٰ کی فتح سے مسرور ہوئے حالاں کہ دُونوں فریق کا فرتھے مگر اس لئے کہ ان میں سے ایک فریق اسلام کے قریب تھا۔

#### غزوه أحزاب كاايك واقعه

<sup>968 -</sup> دیکھئے تفسیر مظہری:۷۱۹،مطبوعہ مکتبہ رشیدیہ کوئٹہ پاکستان

<sup>&</sup>lt;sup>969</sup> -الحسنة في الاسلام لا بن تيميه: ١٣٠ مطبوعه داراالفكر لبنان

اس کا اندازہ کیا جاسکتا ہے،اس موقع پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مختلف قشم کی جنگی حکمت ِ عملی اختیار فرمائی اسی میں سے ایک کام یہ بھی تھا کہ آپ نے قریش کے اتحادی قبیلہ غطفان کو مدینہ کی پیداوار کا ایک تہائی حصہ دینے کی پیش کش فرمائی تاکہ وہ اتحاد سے الگ ہو جائے، آپ نے اس تجویز کے ساتھ اپنا ایک قاصد غطفان کے دوسر دار عیبینہ بن حِصن ، اور حارث بن ابی عوف المزنی کے پاس بھیجا، اور معاہدہ تقریباً طے ہو گیا، معاہدہ نامہ بھی تیار ہو گیا...لیکن فیصلہ کے نفاذ سے قبل حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اوس وخزرج کے سر دار حضرت سعد بن معاذ اور حضرت سعد بن عبادہ سے مشورہ کرلینا مناسب سمجھا، ان حضرات کو بلوایااور ساری صورتِ حال سامنے رکھی ان حضرات نے عرض کیاا گریہ آپ وحی کی روشنی میں کرنا جاہ رہے ہیں، تو سوائے سمع وطاعت کے جارہ نہیں اور اگر اپنی رائے سے کر رہے ہیں تو آپ کی رائے مقدم ہے، لیکن ہم نے اسلام سے قبل مجبور ہو کر آج تک ان کو تبھی مدینہ کی ایک تھجور بھی نہیں دی، ہاں خوشی سے یا بطورِ مہمانی کے وہ کھاسکتے تھے، آج جب اللہ نے ہمیں اسلام کی عزت سے مالامال کیااور آپ جیسی نعمت سے سر فراز کیا ہے، ہم ان کو اپنامال کیوں دیں ؟ سوائے تلوار کے ہم ان کو پچھ نہیں دیں گے یہاں تک کہ اللہ ہمارے اور ان کے در میان فیصلہ کر دیں، حضور صَلَّیْقَیْمُ ان دونوں باعز بیت اصحاب کے عزم و ہمت سے بہت مسرور ہوئے اور معاہدہ نامہ جاک کروادیا<sup>970</sup>

ال واقعہ سے یہ نتیجہ نکاتا ہے، کہ مسلمان اگر نازک صورتِ حال سے دوچار ہوں، تو غیر مسلموں سے کسی چیز کے بدلہ الی مصالحت کی جاسکتی ہے، جس میں سخت گیر متعصب اور دشمن جماعت کا زور ٹوٹ جائے بشر طیکہ اس میں اسلام اور مسلمانوں کی ہتک عزت لازم نہ آتی ہو، شرح السیر میں ہے:

ففی هذا الحدیث بیان ان عند الضعف لاباس بهذه الموادعة فقد رغب فیهار سول الله صلی الله علیہ وسلم حین احس بالمسلمین ضعفا و عند القوة لایجوز فانہ لما قالت الانصار ماقالت علم رسول الله صلی الله علیہ وسلم منهم القوة فشق ماقالت علم رسول الله صلی الله علیہ وسلم منهم القوة فشق

<sup>970 –</sup> التلخيص الحبير: ٢/ ٣٨١، تاريخ طبري: ١٣٧٨، سيرت ابن مشام : ٧٤٦، طبقات ابن سعد: ٢/ ٥٣،٥٢، امتاع الاساع للمقريزي: ا ر ٢٣٥، الوثائق السياسية: ٨٧

الصحيفة وفيه دليل ان فيها معنى الاستذ لال ولا جلم كرهت الانصار دفع بعض الثمار والاستد لال لايجوز ان يرض به المسلمون الاعند تحقق الضرورة 971

ترجمہ: اس حدیث سے ثابت ہو تا ہے کہ مسلمانوں کی کمزوری کی صورت میں اس فسم کا معاہدہ کیا جاسکتا ہے، جیسا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے مسلمانوں میں کمزوری محسوس کرنے کے بعد ارادہ فرمایا، البتہ کمزوری نہ ہو تو جائز نہیں، یہی وجہ ہے کہ انصار کی گفتگو سننے کے بعد رسول اللہ صلیفی کے مسلمانوں کی قوت کا اندازہ ہوا، اور آپ نے معاہدہ نامہ چاک فرمادیا، اس سے ثابت ہو تاہے کہ اس طرح کی صورت ذلت آمیز ہے اسی لئے انصار نے اس کو ناپیند کیا، اس سے یہ استدلال ہو تا ہے کہ باش طرح کی عہ بلاضر ورت مسلمانوں کے لئے اس فسم کا معاہدہ کرنا جائز نہیں ہے۔

لیعنی سخت ضرورت کی صورت میں جب کہ مسلمان بے حد ضعف میں مبتلا ہوں کفار کے سیاسی یا فورجی اسخاد کو کمزور کرنے کے لئے بعض سیاسی یا فورجی جماعتوں کو مالی یا اخلاقی تعاون پیش کرنے کی اجازت ہے ووٹ اس دور میں سیاسی جماعتوں کے لئے سب سے بڑی طاقت ہے کبھی اس کی قیمت لا کھوں اور کروڑوں میں لگتی ہے ، اس لئے اگر مسلمان غیر مسلموں کی کسی ایک سیکولر جماعت کو اقتدار میں لاکر اس کے ذریعہ ملی مفادات حاصل کریں ، یا کسی ایک جماعت کی حکومت بننے کے بجائے مختلف جماعتوں کی مخلوط حکومت بننے کے بجائے مختلف جماعتوں کی مخلوط حکومت بننے کے اسباب فراہم کریں تاکہ مسلمانوں کی عزت و آبر و، دولت و طاقت اور ملی اثاثے ان کے حکومت بننے کے اسباب فراہم کریں تاکہ مسلمانوں کی عزت و آبر و، دولت و طاقت اور ملی اثاثے ان کے شرور و فتن سے محفوظ رہیں، تو اس کی گنجائش معلوم ہوتی ہے ، بلکہ بعض حالات میں اس میں ثو اب کی بھی امید ہے۔

سنت بو سفی

<sup>971 -</sup> شرح السير: ۴۸ ۲ ، بحواله اعلاءالسنن: ج۱۲ ص۵۵

خدمات انجام دیں، اور اسی کے ساتھ دعوت و تبلیغ کا بھی کام کرتے رہے یہ بھی ایک بہترین نظیر ہے کہ بعض مرتبہ مسلمانوں کے ضعت کی صورت میں غیر مسلم سیاسی جماعت کی بالا دستی میں رہ کر بھی اپنے ھے کا کام کیا جاسکتا ہے

#### علامه ابن تيميه رقمطراز ہيں:

وكذلك يوسف الصديق كان نائبالفر عون مصروهو وقومه مشركون و فعل من العدل والخير ما قدر عليه ودعاهم الى الايمان بحسب الامكان 972

ترجمہ: یعنی حضرت یوسف علیہ السلام فرعونِ مصرکے نائب تھے، جبکہ فرعون اور اس کی قوم مشرک تھی اور اس کی نیابت میں رہتے ہوئے حضرت یوسف متی اللہ قد در عدل و خیرے کام انجام دیتے اور ان کو ایمان کی دعوت بھی دیتے رہے۔

ان تفصیلات سے ثابت ہو تاہے کہ ضرورت کے وقت ملی اور قومی مفادات کے حصول کے لئے غیر مسلم سیاسی جماعتوں سے اتحاد قائم کرنا درست ہے، البتہ اس میں پہلی کوشش بیہ ہونی چاہئے کہ مسلمان اپناوزن اس اتحاد میں قائم کریں، اور ایک بالا دست قوت کی حیثیت سے ان کے در میان کام کریں، اگر بیہ صورت ممکن ہو تو ذلت کے ساتھ کفر کی بالا دستی تسلیم کرتے ہوئے اتحاد میں شامل ہونا جائزنہ ہوگا، البتہ اگر الیسی صورت ممکن نہ ہو تو اپنے دفاع اور تحفظ، ملی مفادات کے حصول اور قومی ترقیاتی دوڑ میں شرکت کے لئے کفر کی بالا دستی کے باوجود ان کے اتحاد میں شامل ہونے یااس کی تائید و حمایت کرنے کی اجازت ہوگا۔

اسی طرح اس کی بھی گنجائش ہے کہ معاشرہ میں عدل وانصاف اور امن وسلامتی کی فضابنانے اور مثبت اقدار و روایات کی ترویج و اشاعت کے لئے غیر مسلم جماعتوں کے اتحاد کے ساتھ مل کر کام کیا جائے، بشر طیکہ اس میں کوئی بات خلافِ شرع نہ ہو، اور اسلام اور مسلمانوں کی ہتک عزت نہ لازم آتی ہو، جبیبا کہ معاہدہ ٔ حلف الفضول، معاہدہ ٔ خزاعہ اور میثاق مدینہ سے ثابت ہو تاہے۔

<sup>972 -</sup> وظيفة الحكومة الاسلامية لابن تيمية صفحه ١٣

### تجاويزاسلامك فقه اكبرمي انڈيا

اسلام کااپناایک مستقل نظام حکمر انی ہے ،لیکن موجودہ عالمی حالات میں دوسرے غیر اسلامی نظامہائے حکومت کے مقابلہ میں مروج جمہوری نظام ہی مسلم اقلیتوں کے لئے قابل ترجیح ہے ، لہذااس نظام کے تحت مسلمانوں کاالیکش میں حصہ لینا،امید واربننا،ووٹ دینااور کسی امید وار کے لئے انتخابی مہم چلانا جائز ہے۔ اور مذہبی مفادات کا تقاضاہے کہ وہ ووٹ دینے کا قانونی حق 🖈 مسلمانوں کے ملی اور مذہبی بھرپور طریقہ سے استعال کریں۔

☆جن سیاسی جماعتوں نے اعلانیہ ،اسلام اور مسلمانوں کی مخالفت کواپنی جماعت کا مقصد بنالیاہو،ان میں مسلمانوں کی شمولیت جائز نہیں،اوران کے کسی امید وار کو ووٹ دینا بھی جائز نہیں ہے،خواہ وہ ذاتی طور پر نیک خصلت ہو۔

🚓 جمہوری سیکولر سیاسی یارٹیوں سے ملی مفادات کے تحت معاہدات کئے جاسکتے ہیں۔ 🖈 ملک اورانسانیت کے نفع اور معاشر ہ میں عدل وانصاف اورامن وسلامتی کی فضا قائم کرنے کے لئے غیر مسلموں کے ساتھ مل کر کام کیاجاسکتاہے ،اوران کے اشتر اک سے تنظیمیں بھی قائم کی جاسکتی ہیں <sup>973</sup>۔

المحجہوری نظام میں ووٹ کی غیر معمولی اہمیت ہے ،اس اہمیت کے بیش نظر مسلمانوں 🖈 پرلازم ہے کہ وہ اس حق کا بھر پور استعمال کریں۔

الکیشن میں باصلاحیت اوراہل افراد کااپنے آپ کو بحیثیت امید وارپیش کرناجائز و بہتر 🖈

973 - حدید مسائل اور فقہ اکیڈمی کے فیصلے ، حصہ اول ص ۲۱۸،۲۱۷

ہ قانون سازاداروں میں ملی مفادات کے تحت مسلمانوں کی نمائندگی ضروری ہے ،البتہ اگر کوئی قانون ایسابنایاجائے جو شرعی احکام یاانسانی مصالح کے خلاف ہو تواس کورو کنے کی ہر ممکن کوشش کرنامسلم ممبران کادینی وملی فریضہ ہے۔

ہمسلم ممبران کا یہ بھی دینی وملی فریضہ ہے کہ شرعی احکام یاانسانی مصالح کے خلاف جو قوانین پہلے سے بنے ہوں ان میں تبدیلی کرانے کی ہر ممکن کوشش کریں۔

ہمنت ممبران کے لئے دستور سے وفاداری کاحلف اٹھانے میں کوئی حرج نہیں ہے۔

ہمندستان جیسے جمہوری ملک میں مسلمانوں کے لئے الیکشن میں حصہ لیناایک ناگزیر ضرورت ہے، لہذاالیں سیاسی پارٹیوں میں شرکت درست ہے جن کامنشور فرقہ واریت یر مبنی نہ ہو۔

یر مبنی نہ ہو۔

المسلم خواتین کے لئے شرعی احکام کی رعایت کے ساتھ ووٹ دینادرست ہے 974۔

-----

## حجنڈے کو سلامی دینا

غیر مسلم ممالک میں اقلیتیں بعض ایسے مسائل سے دوچار ہوتی ہیں، جن کو دوسری قومیں محض سیاسی اور قومی مسکلہ سمجھتی ہیں، لیکن مسلمانوں کے لیے وہ مذہبی نوعیت کی ہوتی ہیں، مثلاً:

(الف) آج کل اکثر ملکوں میں حجنڈے کو سلامی دینے کارواج ہے اور اسے حجنڈے کا احترام کہاجا تاہے، حجنڈے کی سلامی کے وقت کسی شخص کا بیٹے ار ہنا خلاف ادب اور قومی جرم مانا جاتا ہے، شرعی نقطۂ نظر سے ہمارے علمائے دیوبند میں اس سلسلے میں دور ججانات یائے جاتے ہیں۔

(۱) ایک نقطۂ نظر مفتی اعظم حضرت مولانامفتی کفایت الله صاحب گاہے، مفتی صاحب موصوف کافتویٰ"نقیب" پچلواری شریف پپٹنہ میں شائع ہواتھا، فتویٰ کی عبارت درج ذیل ہے :

<sup>974 -</sup> جدید مسائل اور فقہ اکیڈ می کے فیصلے ، حصہ اول ص ۲۹۳،۲۹۲

''حضِنڈے کی سلامی مسلم لیگ بھی کرتی ہے، اور اسلامی ملکوں میں بھی ہوتی ہے وہ ایک فوجی عمل ہے۔ اس میں اصلاح ہوسکتی ہے، مگر مطلقاً اس کو مشر کانہ عمل قرار دینا صحیح نہیں ہے <sup>975</sup> ہے، اس میں اصلاح ہوسکتی ہے، مگر مطلقاً اس کو مشر کانہ عمل قرار دینا صحیح نہیں ہے۔ <sup>975</sup> بعض معاصر اہلِ علم نے بھی اس رائے کو قبول کیا ہے۔ ( فقاوی رحیمیہ )

البتہ بعض حضرات نے سیدھے کھڑے رہنے کو جائز قرار دیاہے، اور ہاتھ جوڑنے یا سر جھکا کر تعظیم کرنے کو ناجائز کہاہے <sup>976</sup>

مگراس نقطۂ نظر کی طرف سے کوئی معقول دلیل نہیں دی گئی ہے کہ جواز کی بنیاد کیا ہے؟ مسلم لیگ یااسلامی ملکوں کے ذریعہ کسی کام کاانجام پانا ججت شرعیہ نہیں بن سکتا، اس کو فوجی عمل کہنے سے بھی حکم شرعی کے اطلاق سے خارج نہیں کیا جا سکتا، اس میں کیا خرابی ہے؟ جس کی اصلاح ہوسکتی ہے؟ اور اصلاح کا طریقہ کیا ہو گا؟ اور اصلاح کے بعد حجنڈ اکو سلامی دینے کا صحیح اسلامی طریقہ کیا ہو گا؟ ان سوالات میں سے کسی سوال کا کوئی تشفی بخش جو اب اس نقطۂ نظر میں نہیں ملتا ہے۔

"کا دوسر انقطهٔ نظر تحکیم الامت حضرت مولانا انثر ف علی تھانوی گاہے، حضرت کا مفصل فتوی" امد ادالفتاوی، میں "عجالة کشف الحجاب عن مسکله تعظیم بعض الانصاب، کے نام سے موجود ہے، حضرت نے اس عمل کو ناجائز اور غیر اسلامی قرار دیاہے ، اور اپنے موقف کی دلیلیں بھی ذکر کی ہیں غور کیاجائے تو یہ دو سر انقطہ نظر دلائل کے لحاظ سے ، زیادہ مضبوط ہے اور اس کی کئی وجوہ ہیں:

(۱) حضائہ کو قومی شعار، اور ملکی و قارکی علامت مانا جاتا ہے، اسی لیے ہر ملک کا حضائہ االگ الگ ہوتا ہے، اس کو تقریباً معبودیت کا مقام حاصل ہوتا ہے، اسی لیے اس کے اردگر دلوگ کھڑے ہو کر قومی ترانے گاتے ہیں اور اس کو خراج عقیدت پیش کرتے ہیں، سر زمین وطن کی عزت کی علامت سمجھ کر غلامی وبندگی کے جذبات اس پر نچھاور کیے جاتے ہیں بوقت سلامی، حصنائہ ہے یاس کسی کو ہیٹھنے، کی اجازت نہیں ہوتی، سلامی کا وقت اور دن مقرر کیا جاتا ہے، ان تمام چیزوں پر پوری باریکی اور حساسیت کے ساتھ غور کیا

<sup>975 -</sup> نقیب جلد کے سچلواری شریف پٹنہ،۲۲؍ جمادی اول <u>۳۵۸ ب</u>رہے، ۹ جولائی <u>۱۹۳۹ء ک</u>شنبہ 976 – موجو دہ زمانہ کے مسائل کا شرعی حل: صفحہ ۱۳۵۵ مولانابر ہان الدین سنجیل <sup>976</sup>

جائے تو یہ حجنڈ ااس دور کاسب سے بڑاسیاسی بت ہے، جس کو ہم قر آن کی زبان میں "الانصاب" سے تعبیر کر سکتے ہیں "الانصاب" کی تعریف مفسرین نے یہ کی ہے:

"الانصاب "وهى الاصنام المنصوبة للعبادة، ويذبحون عندها والاصنام: ماصور وعبد من دون الله 977

"لیعنی، انصاب" سے مراد وہ بت ہیں جو بندگی کے لئے نصب کیے گیے ہوں، اور ان کے پاس لوگ اپناذ بیجہ پیش کرتے ہوں، اور بت سے مجسمہ بھی مراد ہو سکتا ہے، اور اللّٰہ کے علاوہ کوئی بھی چیز جو اس غرض سے نصب کی جائے۔

اسی حجنڈے کے ارد گرد"وندے ماترم" پڑھاجا تاہے"وندے ماترم" کے معنی ہی ہیں"نذرانہ عبادت"اس نظم میں اس حجنڈے کو عظمت وطن کا مظہر تصور کرکے غلامی وبندگی کانذرانہ پیش کیا گیاہے، اس طرح حجنڈے پر "انصاب" کی تعریف صادق آتی ہے، اور انصاب کے بارے میں قر آن کا تھم صر سے اس طرح حجنڈے پر "انصاب" کی تعریف صادق آتی ہے، اور انصاب کے بارے میں قر آن کا تھم صر سے

ہے۔

"یا ایها الذین آمنوا انما الخمر و المیسر، و الانصاب، و الاز لام رجس من عمل الشیطان فاجتنبوه لعلکم تفلحون،) ما کده: ۸۹ ترجمه : اے الل ایمان! شراب، جوا، اور انصاب وازلام شیطان کے گندے اعمال بین، ان سے اجتناب کرو، تاکه تم کامیابی حاصل کرو، اس عمم کی روشنی میں حجندے کی تعظیم واحترام اور اس کے پاس کھڑا ہونا یا اس کی پر ارتھنا کرنا گناہ ہے۔

(۲) دوسری دلیل میہ ہے کہ غیر اسلامی ملکوں کا حضڈ ابھی غیر اسلامی ہوتا ہے، اور سلامی، غیر اسلامی حضڈ کے کو دی جاتی ہے، یقینا میہ سلامی، تعظیم واحترام کے اظہار کے لیے ہوتی ہے، ہمارے فقہاء نے غیر مسلم کو سلام کرنے کا جو اصول بیان کیا ہے، اس کو سامنے رکھا جائے تو اس کا حکم بھی دریافت کیا جاسکتا ہے، غیر مسلم کو اس کی عزت افزائی کے لیے سلام کرنا جائز نہیں، بعض فقہاء نے اس کو کفر تک کہا ہے البتہ حداثی

<sup>977 –</sup> روح المعانى: جير ص١٥

کسی ضرورت کے تحت اس کو سلام کیا جاسکتا ہے، اس میں بھی سلام کے ایسے الفاظ استعال کرے جس سے براہ راست اس کی تعظیم نہ ہو، مثلاً''سلام علی من اتبع الھدی،، وغیرہ <sup>978</sup>

اس پر قیاس کرتے ہوئے کسی غیر اسلامی حجنڈے کو تعظیم کے لیے سلامی پیش کرناجائز نہیں ہونا چاہیے، اور نہ اس کے لیے سد اسلامتی کی دعا کرنا جائز ہے، اس لیے کہ ذمی کی درازئی عمر اور سد اسلامتی کی دعاء کرناجائز نہیں <sup>979</sup>

رہ گئے وہ غیر اسلامی ممالک جن کے جھنڈے میں کوئی خاص رنگ مسلمانوں کی نمائندگی کے لیے بھی رکھا گیا ہو، مثلاً ہندوستان، اور سلامی کے وقت نیت صرف اس حصہ کی ہو، مگر حضرت تھانو کُٹ نے اس ذیل میں ایک باریک نکتہ کی طرف اشارہ کیا ہے، وہ یہ کہ اگر بالفرض مان لیا جائے کہ اس کے رنگوں میں ایک رنگ ناسلامی ہے، مگر غیر اسلامی رنگوں کے ساتھ مل جانے کی وجہ سے وہ بھی غیر اسلامی ہی کے حکم میں ہوگا، جس طرح کوئی شخص جانور ذرج کرتے وقت اللہ کے نام کے ساتھ غیر اللہ کانام بھی شامل کر دے تو پورا ذبیجہ ما اہل لغیر الله (یعنی غیر اللہ کے نام پر ذرج کیا ہوا جانور) بن جاتا ہے۔

وإن ذكرمع اسمم تعالى غيره...فالاوجم ان لا يعتبر الاعراب بل يحرم مطلقا... لانم اهل بم لغير الله 980

ترجمہ: اگر اللہ کے نام کے ساتھ غیر اللہ کانام شامل کر دیاجائے توزیادہ راجج قول سے کے اعتبار کیے بغیر وہ مطلقاً حرام ہو جائے گا، اس لیے کہ وہ غیر اللہ کے نام پر ذرج کیا گیا۔

(۳) تیسری بات ہے کہ حجنڈے کے ارد گر داس قیام کی حیثیت کیاہے،خواہ سر جھکا یا جائے یا نہیں ؟ اور ہاتھ جوڑا جائے یا نہیں ؟ علماء نے قیام پر کافی مفصل بحثیں کی ہیں جن کا یہ موقع نہیں،خلاصہ بیہے حاثی

<sup>978 –</sup> ديکھئے:ردالمختار علی الدرالمختار، کتاب الحظر والاباحة: ج9ر ص ۵۹۰" البحر الرائق، کتاب الکراهية "ج۸ر ص ۲۷۷، فقاوی بزازيه علی الهنديه، کتاب الکراهية ج۲ر ص ۳۵۵ر فقاوی مهنديه، کتاب الکراهية ج۵، ص ۳۲۵، وغير ه ذلک من الکتب الفقهية 979 - فقاوی بزازيه، کتاب الکراهية ج۲ر ص ۳۵۵

<sup>980 -</sup> فآوی شامی، کتاب الذبائح: جوس ۳۳۸\_۲۳۳۸

كه: قيام كى كئي صور تين ہيں:

(۱) قیام لہ: یعنی کسی شخص کی آمد پر اس کے اکر ام کے لیے اپنی جگہ پر کھڑ اہو جایا جائے ، اور ایک قدم بھی آگے نہ بڑھایا جائے۔

(۲) قیام الیہ: یعنی کسی کی آمد پر اس کے لیے آگے بڑھ کر اس کا اکرام کیا جائے، یہ دونوں صور تیں اگر تعظیم کے لیے نہ ہوں بلکہ اکرام کے لیے ہوں توجائز ہیں۔

(۳) قیام علیہ : یعنی کسی بیٹھے ہوئے شخص کے پیچھے کھڑارہا جائے، اگر حفاظت مقصد ہو تو یہ صورت بھی جائز ہے،اور اگر تعظیم مقصود ہو جبیبا کہ عجمیوں کے یہاں کا دستورہے تو جائز نہیں۔

(۴) قیام بین یدیہ: کسی بیٹے ہوئے شخص کے سامنے غلامانہ کھڑ ارہاجائے، یہ عجمیوں کا دستور تھا، یہ صورت ہر حال میں ناجائز ہے۔

ہر صورت پر دلیلیں اور تفصیلی بحثیں مطول کتابوں میں موجود ہیں، یہاں صرف وہ صور تیں میں نے لکھی ہیں جو بحث و شمحیص کے بعد منقح ہو چکی ہیں <sup>981</sup>

یہ تقسیم قیام کی ہیئت کے لحاظ سے تھی ایک تقسیم قیام کے حکم کے لحاظ سے بھی کی گئی ہے:

(۱) قیام ناجائز: کسی متکبر و مغرور کے احترام میں کھڑار ہنا، جو چاہتا ہو کہ لوگ اس کے پاس

کھڑے رہیں۔

(۲) قیام مکروہ: ایسے شخص کے لیے قیام جو مغرور ومتکبر نہ ہو،لیکن اندیشہ ہو کہ کھڑانہ ہونے کی صورت میں آئندہ کبھی اس سے ضرر پہنچ سکتاہے۔

(س) قیام جائز: کسی کے ساتھ اکر ام یاحسن سلوک کے طور پر کھڑ اہونا۔

981 - ديکھئے اعلاء السنن ج کے ابر ص ۴۲۲، تا ۴۲۴ اور فتح الباریج ۱۱رص ۴۱ – ۴۸

یہ تمام تفصیلات علماء نے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول، مختلف روایات کی روشنی میں طے کی ہیں، حجنڈے کی سلامی کے لیے کھڑا ہونا پہلی تقسیم کے لحاظ سے بالیقین '' قیام بین یدیہ'' میں شامل ہے ، یازیادہ سے زیادہ ''قیام علیہ '''برائے تعظیم میں شامل ہو گا،نہ کہ قیام برائے حفاظت میں ، اور ان دونوں معنی کے لحاظ سے قیام ناجائز ہو گا۔

دوسری تقسیم کے لحاظ سے یہ یقینا" قیامِ ناجائز" یا کم از کم" قیام مکروہ" میں شامل ہو گا،اور قیام برائے اکرام کی اجازت بھی فقہاءنے صرف اس صورت میں دی ہے جب کہ جس کے لیے قیام کیاجائے وہ مستحق تعظیم ہواور اہلِ فضل و کمال میں سے ہو۔ در مختار میں ہے:

"يجوز بل يندب القيام تعظيماً للقادم الخ أى ان كان ممن يستحق التعظيم<sup>983</sup>

آنے والے شخص کی تعظیم واکرام کے لیے کھڑا ہونا جائز بلکہ مستحب ہے بشر طیکہ وہ مستحق تعظیم ہو۔

اور حجنڈے کا مستحق تعظیم ہونا ثابت نہیں،اس لیے کہ"انصاب"اور"غیر اسلامی" دونوں لحاظ سے وہ تعظیم کا مستحق نہیں بنتا،اس لیے اس کے واسطے قیام جائز نہ ہو گا۔

البتہ ایسا شخص جو سرکاری ملازم ہو، یاوہ حجنڈے کے پاس قیام کرنے پر مجبور ہو، اور نہ کرنے کی صورت میں مالی یابدنی نقصان کا اندیشہ ہو، ایسے شخص کے لیے '' ذمّی '' کوسلام کرنے کے ضابطہ کے مطابق، طبعی کر اہت کے ساتھ حجنڈے کوسلامی دینے کی گنجائش معلوم ہوتی ہے۔

مسکلہ کی بیہ تفصیل حجنڈے کو سلامی دینے،اور اس کے پاس تغظیماً کھڑے ہونے سے متعلق ہے۔

<sup>982 - )</sup>فتح البارى:ح اارص ٣٣

<sup>983 -</sup> در مختار مع ر د المحتار: ج ۹ ر ص ۵۵۱

## وندے ماترم" یااس قسم کے دیگر قومی ترانوں کا حکم

جہاں تک ایسے قومی ترانوں کا مسکلہ ہے جن میں مشرکانہ مضامین شامل ہوں ، ایسے ترانے خواہ حجنٹرے کے پاس ہوں یا کسی دوسرے مقام پر کسی جگہ پڑھنایا گانا جائز نہیں، خود ہندوستان کے قومی ترانہ " وندے ماترم " میں بعض مشرکانہ مضامین شامل ہیں ، "وندے ماترم " کے معنی ہیں ، میں مادرو وطن کی عبادت کر تاہوں ، "بندے " فارسی زبان کالفظ ہے جو سنسکرت میں لیا گیا ہے چوں کہ دونوں زبا نیں خاند انی طور پر متحد ہیں ، دونوں " آرین " خاند ان سے تعلق رکھتی ہیں ، اس لیے لب ولہجہ کے فرق کے باوجود کئی مقامات پر لفظی اور معنوی طور پر متحد ہیں مثلاً اسبی بمعنی اسپ ، اشٹی بمعنی ہشتم وغیرہ ۔۔۔ اس کے علاوہ ہندوک کے یہاں ارضِ وطن کی عبادت کا تصور پایا جاتا ہے مثلاً " دھرتی پوجا یا بھومی پوجا " ایک مخصوص عبادت ان کے یہاں ارضِ وطن کی عبادت کرتے ہیں کہ " وندے ماترم " کے معنی ہیں" اے "ارضِ وطن! میں میں معاون سے مشکل تیں کہ توندے ماترم " کے معنی ہیں" اے "ارضِ وطن! میں اور اسی قرار دینے کا مطالبہ کیا ہے۔

علاوہ ازیں اس نظم میں کئی الفاظ ایسے نامانوس ہیں جن کے معنی معلوم نہیں، اور ایسے الفاظ زبان پر لانا جائز نہیں جس کے معنی معلوم نہ ہوں، کہ ممکن ہے ان میں شرک و کفرکے معنی ہوں<sup>984</sup>

حضرت تھانویؒ نے بھی اس پہلو کے اعتبار سے قومی ترانہ کو ناجائز قرار دیاہے جب کہ ان کے دور کا قومی ترانہ موجو دہ دور کے ترانے سے مختلف تھا <sup>985</sup> نیزیہ غیر مسلموں کا شعار بن چکاہے ، ان کے ساتھ تشبہ بھی اس میں موجو دہے ، اس اصول پر بھی اس کا پڑھنانا جائز معلوم ہو تاہے۔

البته ایسا شخص جواس کے لیے مجبور ہو،اور ترانہ نہ پڑھنے کی صورت میں شدید نقصانات کااندیشہ

<sup>-----</sup> حواشی ------

<sup>984 -</sup> شرح مسلم للنووي: ج٧رص٢١٩

<sup>985 –</sup> امداد الفتاويٰ:ج۸رص۷۳۲

ہوایسے شخص کے لیے بادل ناخواستہ یہ کلمات زبان سے دہر انے کی اجازت ہو گی، قر آن پاک کی اس آیت کی روشنی میں،

" الامن اكره وقلبه،مطمئن بالايمان"

مگر جن پر زبر دستی کی جائے، اور اس کا دل ایمان پر مطمئن ہو،

اگرچہ کہ اس صورت میں بھی عزیمت ہے کہ زبان سے بیہ کلمات ادانہ کرے، کیکن اپنے تحفظ کے لیے مذکورہ کلمات زبان سے اداکرنے کی رخصت ہے۔

### تجويز اسلامك فقه اكيثر مي انڈيا

وندے ماترم جیسے گیت میں شرکیہ الفاظ ہیں ،اور ہندستان کی سرزمین کو معبود کا درجہ دیئے جانے کا تصور پایاجا تاہے ،اس لئے مسلمانوں کے لئے اس جیسے گیت کاپڑھناشر عاً حرام ہے ،اوران پر اس سے احتراز کرنالازم ہے <sup>986</sup>۔

\_\_\_\_\_

## باہمی نزاعات میں غیر اسلامی عد التوں کے فیصلے

986 - جدید مسائل اور فقہ اکیڈمی کے فصلے ، حصہ اول ص ۲۱۸

اس سلسلے میں حضرت امام ابو حنیفہ علیہ الرحمۃ کے اصول پر ایسے معاملات جن کو وجو د میں لانے کا قاضی کو اختیار سے قاضی کو اختیار سے دائر ہُ اختیار سے باہر ہوں، ان میں عدالتی فیصلہ سے استفادہ درست نہیں ہے۔

اسی طرح ایسے معاملات جن میں سبب ملک کی وضاحت نہ ہو کہ کس ذریعہ سے مدعی کو ملکیت یا حق ملکیت عاصل ہوئی ہے ، مثلاً میسی زمین ، جائداد ، یاسامان پر ملکیت کا دعویٰ کرنے جیسے معاملات میں عدالت، حقیقت کے خلاف فیصلہ کر دے تو فیصلہ سے وہ چیز مدعی کے لیے ٹی الواقع حلال نہیں ہوگی، بلکہ اگروہ مسلمان ہے تواس پر فرض ہے کہ وہ حقیقت کے مطابق اللہ سے ڈرتے ہوئے، حق ، حق ، حق ، حق ارکو پہنچائے ، البتہ ایسے معاملات جن میں سبب ملک کی وضاحت کی گئی ہو ، مثلاً یہ چیز میری ہے اور میں نے اس کو فلاں سے خرید اسے وغیرہ ، یا نکاح و طلاق کے معاملات ، ایسے معاملات میں عدالت کا فیصلہ نا فذہوگا ، اگرچہ کہ فیصلہ خلاف واقعہ صادر ہو لیکن فیصلہ کے بعد وہ چیز اس فریق کے لیے جائز ہو جائے گی جس کے حق میں فیصلہ ہوا خلاف واقعہ صادر ہو لیکن فیصلہ کے بعد وہ چیز اس فریق کے لیے جائز ہو جائے گی جس کے حق میں فیصلہ ہوا ہونوں طور پر نافذ ہو تا ہے یا صرف ظاہری طور پر ، یہ مسکلہ قدیم سے فقہاء کے در میان مختلف فیہ رہاہے دونوں طور پر نافذ ہو تا ہے یا صرف ظاہری طور پر ، یہ مسکلہ قدیم سے فقہاء کے در میان مختلف فیہ رہاہے حضر سے امام مالک ؓ، امام شافعی ؓ اور امام احمد بن حسن بل آئے نزد یک سی بھی معاملہ میں عدالتی فیصلہ اگر خلاف واقعہ والے فریق کے لیے اس سے واقف ہوں تو یہ فیصلہ صرف ظاہری طور پر نافذ ہوگا ، مگر حقیقی طور پر جیتنے والے فریق کے لیے اس سے استفادہ جائزنہ ہوگا ، لیکن حضر سے امام ابو حفیقہ آئے یہاں مسکلہ کی وہی تفصیل والے فریق کے بہاں مسکلہ کی وہی تفصیل عداد قریق کے بہاں مسکلہ کی وہی تفصیل ہے جو اویر ذکر کی گئی ، علامہ کاسائی تھے بین :

وأمابيان ما يحلم القضاء ومالايحلم، فالاصل ان قضاء القاضى بشاهدى الزور فيمالم ولاية انشائم في الجملة يفيد الحل عندابي حنيفة وقضاؤه بهمافيما ليس لم ولاية انشائم اصلاً، لايفيدالحل بالإجماع، وعندابي يوسف ومحمد، والشافعي رحمهم الله لايفيد الحل فيهماجميعا 987

<sup>-----</sup> حواشی ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ حواشی

<sup>987 -</sup> بدائع الصائع: ٥٥ ص ٣٥٨ كتاب القصاء

حضرت امام ابو حنیفه رکے اس موقف کی بنیاد دوروایات ہیں:

(۱) ایک روایت بیر ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا

: انكم تختصمون الى ولعل بعضكم الحن بحجته من بعض، و إنما انا بشر فمن قضيت له من مال اخيه شيئا بغير حق فانما اقطعهٔ له قطعة من النار <sup>988</sup>

ترجمہ: تم لوگ میرے پاس مقدمات لے کر آتے ہو،اور کبھی ایک فریق دوسرے سے زیادہ چرب زبان ہو تاہے توسنو، میں ایک انسان ہوں،اگر کسی کی چرب زبانی اور دلائل کی قوت سے متأثر ہو کر اس کے لیے ناحق اس کے بھائی کے مال کا فیصلہ کر دوں تو سمجھو کہ میں اس کے لیے آگ کا گڑا کاٹ کر دے رہا ہوں، یعنی کسی کے لیے فیصلہ صادر ہو جانے سے،ناحق چیز فی الواقع حق نہیں بن سکتی۔

### (۲) دو سری روایت حضرت علی گی ہے:

ذکر ابو یوسف عن عمر و بن ابی المقدام عن ابیہ ان رجلامن الحیی خطب امراۃ و هو دونها فی الحسب، فابت ان تزوجہ فادعی انہ تزوجها واقام شاهدین عند علی، فقا لت:انی لم انزوجہ،فقال:قدز وجک الشاهدان فامضی علیهاالنکاح۔989 تزجمہ:کسی قبیلہ کے ایک شخص نے کسی عورت کو پیغام نکاح دیا، حسب ونسب کے لحاظ سے وہ عورت سے کم ترتھا،عورت نے رشتہ مستر دکر دیا، مر دنے حضرت علی گاظ سے وہ عورت سے کم ترتھا،عورت سے اس کا نکاح ہو چکا ہے اور دوگواہ مجمی گزار دیے، حضرت علی شنے اس کے چی سے کہ میرا نکاح نہیں ہو اہے، تو حضرت علی شنے فرمایا تمہارے کہ حقیقت یہ ہے کہ میرا نکاح نہیں ہو اہے، تو حضرت علی شنے فرمایا تمہارے

<sup>988 -</sup> بخاری شریف، باب اثم من خاصم فی باطل و هو یعلمه، کتاب المظالم:۲۴۵۸ 989 - احکام القر آن للجصاص الرازی ج ارص ۲۵۳

گواہوں نے تمہارا نکاح کر دیا، حضرت علیؓ نے اس نکاح کو نافذ فرمایا،۔ حضرت علیؓ ہے اس قسم کا فیصلہ تفریق نکاح کے سلسلہ میں بھی منقول ہے <sup>990</sup>

نظاہر ہے کہ حضرت علی گا یہ فیصلہ ''مدرک بالقیاس ، نہیں ہے اس لیے علماء نے اسکو حدیث مر فوع کے درجہ میں رکھاہے علاوہ ازیں حضرت علی گے اس فیصلے سے کسی صحابی کا اختلاف منقول نہیں ہے ، اس طرح یہ اجماع سکوتی کے قائم مقام ہو جاتا ہے <sup>991</sup>

ان دونوں روایت کوسامنے رکھتے ہوئے امام صاحب ؓ نے مذکورہ بالاموقف اختیار کیاہے، حضرت علی ؓ کی حدیث کو نکاح وطلاق اور ایسے معاملات سے متعلق کیا، جن میں سبب ملک کی وضاحت موجود ہو، اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے مذکورہ بالا فرمان کو عام معاملات سے متعلق قرار دیا ہے، اس طرح دونوں روایات میں تطبیق بھی پیدا ہو جاتی ہے اور ایک معتدل، معقول اور شاندار نقطۂ نظر بھی سامنے آجا تا ہے، موجودہ دور میں اس سے استفادہ کرنا چاہیے۔

### تجويز اسلامك فقه اكيثر مي انڈيا

"اگر غیر اسلامی قانون شہادت یادوسرے قوانین کی بنیاد پر کسی مسلمان کے حق میں خلاف شرع فیصلے ہو جائیں ، تواس کے لئے اس سے استفادہ جائز نہیں ہے، یہ سیمینار تمام مسلمانوں سے اپیل کر تاہے کہ اپنے تنازعات دارالقصناہی میں لے جائیں ، اور وہاں جو فیصلہ ہو اس کو قبول کریں ، اور اس کے مطابق عمل کریں ، یہ اس لئے بھی ضروری ہے کہ بعض مقدمات میں مسلمان قاضی کا فیصلہ ہی شرعاً معتبر ہے <sup>992</sup>۔

-----

<sup>990 -</sup> احكام القرآن للجصاص الرازي ج ارص ٢٥٣

<sup>&</sup>lt;sup>991</sup> -اعلاءالسنن:ج20ار ص111

<sup>992 -</sup> جدید مسائل اور فقہ اکیڈی کے فیصلے، حصہ اول ص۲۱۸

# غیر مسلموں کے ساتھ ساجی تعلقات

جن علاقوں میں مسلمان غیر مسلم اقوام کے در میان رہتے ہیں وہاں ساجی زندگی میں ایک دوسرے کی قربت کی وجہ سے مختلف مسائل پیداہوتے ہیں۔

تہذیبی اختلاط اسلام کے مزاج کے خلاف ہے

سبسے پہلامسکہ بیہ پیدا ہوتا ہے کہ بیہ ساجی قربت ایک دوسرے کی تہذیبی اور اخلاقی زندگی پر کس حد تک اثر انداز ہوتی ہے۔

مسلمانوں کوہر ممکن حد تک غیر مسلموں کے طور وطریق اور ان کے رسم وروایات سے دور رہنے کی تاکید کی گئی ہے، ان کی مشابہت اور نقل اتار نے سے سختی کے ساتھ منع کیا گیا ہے، عبادات اور معاشر ت کے تمام ممکنہ مسائل میں ایسی راہ منتخب کی گئی جس میں کسی قشم کے غیر اسلامی اثرات نہ پائے جائیں، اس موضوع پر متعدد حدیثیں موجود ہیں۔ جن میں اسلامی معاشرہ کو غیر اسلامی تہذیب سے پاک رکھنے کی ہدایت کی گئی ہے، مثلاً

حضرت عبد الله بن عمر كى روايت ہے كه رسول الله صلى الله عليه وسلم نے ارشاد فرمايا:

من تشبہ بقوم فہو منهم 993

ترجمہ:جو کسی قوم کی نقل اُتارے اس کا شار اسی کے ساتھ ہو گا۔

حضرت عبد الله بن عمر و بن العاص بیان کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے میرے اوپر دوز عفر انی رنگ کے کپڑے دیکھے توار شاد فرمایا:

ان هذم من ثياب الكفار فلا تلبسهما 994

----- حواشی ------

993 - رواه احمد والو داؤد، مشكوة: 20س، كتاب اللباس

994 - رواه مسلم، مشكوة: ١٩٥٣ -

ترجمه: يه كفار كالباس ہے اس كومت پہنو۔

حضرت رُکانہ روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: فرق مابیننا و بین المشرکین العمائم علی القلانس <sup>995</sup> ترجمہ: ہمارے اور مشرکین کے عماموں میں فرق یہ ہے کہ ہماراعمامہ ٹو پیوں پر

ہو تاہے ان کا نہیں۔

حضرت بریدہ ٔ روایت کرتے ہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک شخص کو پیتل کی انگو تھی پہنے دیکھا تو فرمایا میں تمہارے اندر بتوں کی ہو محسوس کر رہا ہوں، اس نے وہ انگو تھی بچینک دی اور پھر لوہے کی انگو تھی پہن کر حاضر ہواتو حضور گنے فرمایا میں تم پر اہل جہنم کازیور دیکھ رہا ہوں، اس نے اس کو بھی بچینک دیا، اور دریافت کیا کہ کس چیز کی انگو تھی بناؤں، آپ نے فرمایا چاندی کی اور اس کا وزن ایک مثقال سے کم رہے اور دریافت کیا کہ کس چیز کی انگو تھی بناؤں، آپ نے فرمایا چاندی کی اور اس کا وزن ایک مثقال سے کم رہے

حضرت ابو ہریرة گی روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا:
ان الیهو د و النصداری لایصبغون فخالفو هم متفق علیه <sup>997</sup>
ترجمہ: یہودونصاری بالوں میں خضاب نہیں لگاتے تم ان کی مخالفت کرو۔
حضرت ابو ہریرة ہی کی روایت ہے، حضور صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا:
غیر و الشیب و لا تشبهو الیهود <sup>998</sup>
ترجمہ: سفیدی کوبدلواوریہودکی نقل نہ اتارو۔

حضرت عبد الله بن عباسٌ كى روايت ہے كہ جب رسول الله صلى الله عليه وسلم نے عاشوراء كاروزه ركھا اور مسلمانوں كو اس كا تحكم ديا، تو لو گوں نے عرض كيا يا رسول الله! يہود و نصارىٰ اس دن كا بہت

<sup>995 –</sup> ترمذى شريف كتاب اللباس: ج ا ص ٨٠ ٣٠ مديث غريب و قال الترمذى اسناده ليس بقائم

<sup>996 -</sup> رواه التريز و ابوداؤد والنسائي مشكوة: ۸۷س

<sup>997 -</sup> مشكوة باب الرجل: ۳۸۰

<sup>&</sup>lt;sup>998</sup> - حديث حسن صيح ترمذي كتاب اللباس: جلد ار <sup>998</sup>

احترام كرتے ہيں، تورسول الله صلى الله عليه وسلم نے ارشاد فرمايا:

لئن بقيت الى قابل لاصمن التاسع 999

ترجمه: آئنده سال اگر زنده ر ہاتونویں محرم کا بھی روزه رکھوں گا۔

حضرت ابن عباس ملى كى روايت ہے آپ نے ارشاد فرمايا: اللحد لنا و الشق لغير نا 1000

ترجمہ: لحد ہمارے لئے اور شق ہمارے غیر ول کے لئے ہے،

حضرت ام سلمہ کی روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہفتہ اور اتوار کے دن بطورِ خاص روزہ رہتے تھے اور فرماتے کہ:

انها يوما عيد للمشركين فاحب ان اخالفهم 1001

ترجمہ: یہ دونوں دن مشر کوں کی عید کے ہیں اس لئے میں چاہتا ہوں کہ ان کی

مخالفت كروں\_

حضرت شداد بن اوس کی روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: خالفو اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: خالفو اللہ علیہ و لاخفافهم 1002 ترجمہ: یہود کی مخالفت کرووہ اینے جو توں اور خف میں نماز نہیں پڑھتے۔

حضرت علی ٔ روایت فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دستِ مبارک میں ایک عربی کمان تھی، آپ نے ایک شخص کے ہاتھ میں فارسی کمان دیکھی تو آپ نے فرمایا اس کو بچینک دواور اس طرح کی کمان لو<sup>1003</sup>

999 - رواه مسلم، مشكوة باب صيام التطوع: 9 كما

<sup>1000</sup> - ترمذى،ابواب الجنائز:ح ار ۲۰۲

1001 - رواه ابوداؤد والنسائي وصحح، ابن حبان فتح الباري: جهم ٢٠٥

1002 - رواه ابو داؤ د مشكوة باب السترة ساك

1003 - رواه ابن ماجبه، مشكوة: ١٨٠٧

حضرت عائشه روایت فرماتی بین که رسول الله صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا: لا تقطعوا اللحم بالسکین فانه من صنع الاعاجم 1004 ترجمه: گوشت کو چهری سے نه کاٹواس کئے که یہ عجمیوں کا طریقہ ہے۔

حضرت ابور بحانہ روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے کئی باتوں سے منع فرمایاان میں سے ایک بات بیہ تھی کہ آدمی اپنے کپڑے کے نیچے ریشم لگائے اس لئے کہ یہ عجمیوں کا طرز ہے، یابیہ کہ اپنے مونڈ ھے پرریشم لگائے اس لئے کہ یہ بھی عجمیوں کا طریقہ ہے 1005

حضرت جابررض الله عنه كى روايت ہے كه رسول الله صلى الله عليه وسلم نے ارشاد فرمايا۔ ان كدتم لتفعلوا فعل الفارس يقومون على ملوكهم و هم قعودفلا تفعلو 1006

ترجمہ: قریب ہے کہ تم لوگ فارس وروم والوں کی طرح کرنے لگو وہ لوگ بھی اپنے باد شاہوں کے ارد گرد کھڑے رہتے تھے۔اور وہ بیٹھے ہوتے ''ایسانہ کرو۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنی امت کے تہذیبی اختلاط کاشدید اندیشہ تھا، ایک موقعہ پر ارشاد

فرمايا:

لتتبعن سنن من قبلكم شبرا بشبر و ذراعا بذراع حتى لو دخلوا حجرضب تبعتموهم قيل يارسول الله اليهودوالنصاري قال فمن متفق عليه 1007

ترجمہ: تم اپنے سے پہلے والوں کی بوری طرح پیروی کروگے بالشت در بالشت ہاتھ در ہاتھ، یہاں تک کہ اگر وہ کسی گوہ کے بل میں داخل ہوں گے توان کی دیکھاد کیھی

1004 – رواه ابو داؤد والبيهتي في شعب الإيمان و قالاليس هو بالقوى، مشكوة كتاب الاطعمة: ٣٦٦)

1005 - رواه ابو داؤد والنسائي، مشكوة كتاب اللباس: ٢٧ سا

1006 - اعلاء السنن: ١٥ ار ٢٣٣

1007 - مشكوة باب تغير الناس: ٢٥٨

تم بھی اس بل میں گھس پڑو گے ، لو گوں نے عرض کیا یار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم آپ کی مر ادپہلے والوں سے یہود و نصاریٰ ہیں؟ تو آپ نے فرمایا پھر اور کون؟۔

کتبِ احادیث میں اس طرح کی بہت سی روایات موجو دہیں جن میں مسلمانوں کو غیر مسلموں کے ساتھ تہذیبی اور تدنی اختلاط سے منع کیا گیاہے، قطع نظر اس سے کہ ان میں کون ساحکم کس درجہ کا ہے؟ ان احادیث میں جو بنیادی روح ہے وہ ہے مسلمانوں کی تہذیبی اور ساجی تطہیر کا تھیم۔

اس طرح کی روایات پر غور کرنے سے معلوم ہو تا ہے کہ اسلام چاہتا ہے کہ مسلمان روئے زمین کے جس حصہ پر بھی آباد ہوں، اپنی تہذیب و ثقافت، اسلامی اقد ار وروایات اور اپنی پوری شاخت کے ساتھ آباد ہوں اور غالباً یہی وجہ تھی کہ یہود و نصاری سے جزیر ۃ العرب کے تخلیہ کا عمل خود عہدِ نبوی، ی میں شروع کر دیا گیا تھا، جس کی شکیل حضرت فاروق اعظم ؓ کے ذریعہ عمل میں آئی۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے یہود کے سامنے جو خطاب فرمایا اس سے اس کی طرف صاف اشارہ ملتا ہے آپ نے ان کو مخاطب کر کے فرمایا:

یامعشر یہو داسلمو انسلمو ا اعلمو ا ان الارض سله و لرسولم و انبی اریدان اجلیکم من ہذہ الارض سلام قالوں الارض سله و اربدان اجلیکم من ہذہ الارض

ترجمہ: اے جماعت یہود! مسلمان ہوجاؤسلامتی پاؤگے، جان لو کہ زمین اللہ اور اس
کے رسول کی ہے اور میں تم کو اس سر زمین سے جلاوطن کرناچا ہتا ہوں۔
حضرت عمر بن الخطابُ فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے ہوئے سنا:
لئن عشت ان شیاء الله لاخر جن المیہود و النصیاری من جزیرة
العرب حتی لاادع فیہا الا مسلما 1009

ترجمہ: اگر میں زندہ رہاتوانشاء اللہ میں یہود و نصاریٰ کو جزیرۃ العرب سے ضرور باہر کر دوں گا، اوریہاں مسلمان کے سواکسی کور بنے نہ دوں گا۔

<sup>1008 -</sup> متفق عليه: مشكوة: 1008

<sup>1009 –</sup> رواه مسلم، مشکوة: 1009

اگرچہ کہ بیہ تھم جزیرۃ العرب کے لئے خاص ہے، اور ساری روئے زمین کو جزیرۃ العرب کا مقام نہیں مل سکتا، لیکن اس سے جور جحان سامنے آتا ہے وہ بیہ ہے کہ حضور صلی اللّٰہ علیہ وسلم کی منشاء بیہ تھی کہ مسلمان روئے زمین پر ایک مکمل اسلامی زندگی گذاریں، جہال غیر اسلامی قوم یا تہذیب کے اثرات موجود نہ ہوں،

اس موقع پر حضرت جریر بن عبد الله گی اس روایت سے بھی رہنمائی ملتی ہے جو ابو داؤد اور تر مذی میں آئی ہے۔

"حضور صلی الله علیه وسلم نے ایک سریہ قبیلہ مختم کی طرف روانہ کیاتو کچھ لوگ اپنے ایمان کے اظہار اور قتل سے بچنے کے لئے سجدہ میں چلے گئے، لیکن مسلم فوجیوں نے اس کی رعایت نہیں کی، اور ان کو قتل کر دیا، اس کی اطلاع حضور صَلَّیَ اللَّهِ مِلْ تو آپ نے ان کی نصف دیت اداکرنے کا تھم فرمایا، اور ارشاد فرمایا:

انا برئ من كل مسلم مقيم بين اظهر المشركين قالوا يا رسول الله لم قال لا تتراى نارا هما1010

ترجمہ: میں ہرایسے مسلمان سے بڑی ہوں جو مشر کین کے در میان قیام پذیر ہو، لوگوں نے عرض کیا، کیوں؟ آپ نے فرمایا اتنی دُور رہیں کہ دونوں ایک دوسرے کی آگ نہ دیکھ سکیں۔

ترمذى ميں حضرت سمرہ بن جندب كى روايت ہے كه رسول الله صلى الله عليه وسلم نے ارشاد فرمايا لاتساكنو االمشركين و لاتجامعو هم فمن ساكنهم او جامعهم فهو مثلهم 1011

ترجمہ: مشر کین کے در میان نہ رہواور نہ ان کے ساتھ ایک جگہ جمع ہوجوان کے در میان رہے یاان کے ساتھ اکٹھا ہو وہ انہیں کے مثل ہے۔

<sup>1010 -</sup> ابودواؤد كتاب الجهاد باب النهى عن قتل من اعتصم بالسجود: ٣٥٥، ترندى باب ماجاء في كراهية المقابلين المشركين: ج ار ٢٨٩ 1011 - ترمذى: ار ٢٨٩

ان احادیث کا مصداق کیا ہے؟ ان کے مخاطب دار الحرب میں رہنے والے مسلمان ہیں یا وہ مسلمان ہیں یا وہ مسلمان جو غیر مسلموں کی مخلوط آبادی میں رہتے ہیں، یہ بحث اپنی جگه پر ہے، لیکن علاء نے ان کی جو تشریحات اور توجیہات کی ہیں ہمارے مسلم سے ان کا خاص تعلق ہے۔

علامہ طبی گھتے ہیں کہ مسلمان کے لئے کافروں کے ساتھ سکونت اختیار کرنا درست نہیں اور حضور صَلَّا اللّٰهِ عِنْ فَیْرِ مُسلمانوں سے اپنی بر اُت کا اظہار کیا ہے ، علاء نے اس کی کئی توجیہات کی ہیں، مثلاً:

(۱) ابو عبید گا کہنا ہے کہ اس کا تعلق سفر سے ہے کہ اگر مسلمان کو دورانِ سفر قیام کی نوبت آئے تو مسلمانوں کی بستی میں نہیں، اس لئے کہ ان سے اس قشم کا کوئی معاہدہ نہیں ہے۔ وہاں جان کو خطرہ ہو سکتا ہے۔

' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' کہتے ہیں کہ یہ ممانعت اس لئے ہے کہ غیر مسلموں کے تہذیبی اور فکری اثرات مسلمانوں کے اندر منتقل نہ ہوں ' ' نار ' ' کااطلاق سیر ت واخلاق اور عادات واطوار پر بھی ہو تا ہے۔

(۳) توربشتی ؓ نے اس کو فرقہ وارانہ کشید گی کا سبب بتایا ہے ، غرض اس کی کئی توجیہات کی گئی ہیں ،

البتہ جولوگ اس کے لئے مجبور ہوں ، مثلاً مسلم قیدی وغیرہ تو ان کے لئے کوئی ممانعت نہیں ہے 1012

علامہ ابن کرنم ؓ تو اس باب میں مبالغہ کی حد تک متشد دہیں ان کے نزدیک جولوگ بلاعذر غیر مسلم ممالک میں مقیم ہیں ان کا ایمان ہی معتبر نہیں ہے ، اس لئے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے اپنی براء ممالک میں مقیم ہیں ان کا ایمان ہی معتبر نہیں ہے ، اس لئے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے اپنی براء ممالک میں مقیم ہیں ان کا ایمان ہی معتبر نہیں ہے ، اس لئے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے اپنی براء سے کا اعلان کیا ہے 1013

<sup>1012 -</sup> شرح الطبيبي كتاب القصاص باب قتل اهل الرد: ٢٠١١ - ١١١، وكذا في المرقات لعلى القارى: ج٣مر ٥٥ ـ 101 - المحلى لا بن حزم: ج11 الروم: 1013 - المحلى لا بن حزم: ج11 / ٢٠٠

لیکن جان ومال کو خطرہ رہتاہے<sup>1014</sup>

## مخلوط آبادی میں قیام کا حکم

رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی یہ ہدایات و تعلیمات ثابت کرتی ہیں کہ مسلمانوں کی ساجی اور اخلاقی تطہیر، اور غیر اسلامی تہذیب و ثقافت سے اسلامی معاشر ہ کا تحفظ زیادہ مقدم اور ضروری ہے، اس لئے اگر مسلمانوں کو غیر اسلامی ممالک میں ایسی گنجائش میسر ہو کہ وہ اپنی خالص آبادیاں بناسکیس تواسلامی معاشر ہ اور نسلوں کے تحفظ کے لئے اس کو اولین ترجیح حاصل ہونی چاہئے، البتہ اگریہ ممکن نہ ہو تو حالت ِ ضرورت میں جہاں سہولت ہور ہنے کی اجازت ہے۔

جہاں تک مخلوط آبادی میں رہ کر غیر مسلموں کو اپنے اسلامی اخلاق وکر دارسے متأثر کرنے کی بات ہے تو عمو می طور پر اب ایسے اقد ار وروایات کے حامل مسلمان نہیں رہے، جن کو دیکھ کر غیر مسلموں پر اسلام کے تعلق سے مثبت اثرات مرتب ہوں، اب توشاعر مشرق کی زبان میں مسلمانوں کا حال ہے ہوگیا ہے کہ

وضع میں تم ہو نصاریٰ تو تدن میں ہنود پیر مسلماں ہیں جنہیں دیکھ کے شر مائیں یہود

اس لئے ایسی سیرت واخلاق کے مسلمانوں سے اسلام کی علمی دعوت و تبلیغ کی امید نہیں ہے بلکہ ان حالات میں مزید ضروری ہو جاتا ہے کہ مسلمانوں کو علیٰجدہ آبادیوں میں منتقل کیا جائے تا کہ ان کی وجہ سے اسلام اور سلف صالحین کانام بدنام نہ ہو۔

دوسرے اسلامی اخلاق و تہذیب سے غیر مسلموں کو متأثر کرنے کی اہمیت سب سے زیادہ عہدِ صحابہ میں ہوسکتی تھی، لیکن اس دَور میں بھی اس پر خاص توجہ دی گئی کہ مسلم معاشرہ غیر مسلم معاشرہ سے قطعاً مختلف رہے۔

<sup>1014 -</sup> احكام القرآن للجصاص الرازى: ج٢٦ ٢٣٣

آبادی میں اسلامی اخلاق و کر دار سے غیر مسلموں کے متأثر ہونے کی اگر کسی درجہ میں امید ہے ، تواس سے کہیں زیادہ اسلامی معاشر سے میں 'غیر اسلامی تہذیبی و فکری اثرات کے داخل ہو جانے کا اندیشہ ہے۔

نیز مخلوط آبادی میں ہندوستان جیسے ملکوں میں فسادات کے موقعہ پر مسلمانوں کا تحفظ ایک نازک مسئلہ بن جاتا ہے۔

اس کے علاوہ کشیر گی کی صورت میں بعض ان قومی رازوں کو چھپانامشکل ہو جاتا ہے جن کی اس وقت بہت زیادہ ضرورت ہوتی ہے۔

سب سے اہم ترین مسلہ آج کے دَور میں انتخابات کے موقعہ پر مسلم نمائندگی کاسامنے آتا ہے، مخلوط آبادی میں کسی مسلم نمائندہ کا کامیاب ہونابلکہ انتخاب کے لئے بحیثیت امیدوار کھڑا ہونا بھی مشکل ہوتا ہے اور اگر علیٰجدہ آبادیاں ہوں تو مسلمانوں کی نمائندگی کا تناسب بہتر ہو سکتا ہے۔

مذکورہ بالاوجوہات کے پیشِ نظر میرے خیال میں مسلمانوں کی علیمہ آبادی کی صورت اگر ممکن ہو تواس کو اولین ترجیح دی جانی چاہئے ، بصورتِ دیگر مسلمانوں کے لئے مخلوط آبادی میں قیام کر ناناجائز نہیں ہے ، بلکہ ایسے مسلمان جن کی زندگیاں صحیح اسلامی نمونوں پر استوار ہوں ، ایسے لوگوں کے لئے مخلوط آبادی میں قیام اسلام اور مسلمانوں کے حق میں زیادہ مفید ہوگا۔ اور انہی لوگوں سے یہ توقع کی جاسکتی ہے کہ ان کے اسلامی اخلاق وسیر ت سے غیر مسلم متائز ہوں گے اور اس سلسلے میں سب سے بڑانمونہ صحابہ کرام کی زندگی ہے ، کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال کے بعد اکثر صحابہ روئے زمین کے مختلف حصوں میں اسلام اور علوم اسلامیہ کی تبلیغ واشاعت کے لئے پھیل گئے ، اور غیر مسلموں کے در میان قیام پذیر ہوئے ، اور اپنی دعوت و تبلیغ نیز اپنی اسلامی زندگیوں سے اسلام کے تعلق سے ان کے اندر مثبت تبدیلیاں پیدا کیں ، صحابہ دعوت و تبلیغ نیز اپنی اسلامی زندگیوں سے اسلام کے تعلق سے ان کے اندر مثبت تبدیلیاں پیدا کیں ، صحابہ کے بعد اولیاء اللہ اور مشائخ بھی اس طریق پر گامز ن رہے ، اور یقینا یہ اس معیار کے لوگوں کے لئے ایک کے بعد اولیاء اللہ اور مشائخ بھی اس طریق پر گامز ن رہے ، اور یقینا یہ اس معیار کے لوگوں کے لئے ایک قابلی تقلید نمونہ ہے ، لیکن عام مسلمانوں کے حق میں یہ مفید نہیں ہوگا۔

غير مسلموں سے ساجی تعلقات کامعیار

جہاں تک غیر مسلموں سے ساجی تعلقات، ایک دوسرے کی خوشی وغم میں شرکت اور مالی لین

دین کے مسائل کا تعلق ہے، تو اسلام اس سے منع نہیں کرتا، اسلام ایک انسانیت دوست، انسانیت نواز اور امن پرست مذہب ہے، وہ مذہبی مسائل میں جبر کا قائل نہیں ہے، اور اسی لئے جولوگ اسلام قبول نہیں کرتے نہ ان کاساجی بائیکاٹ کرتا ہے نہ لوگوں کو ان سے عداوت و دشمنی پر بھڑ کا تا ہے، نہ ان کی حق تلفی کی اجازت دیتا ہے، بلکہ وہ تمام انسانی اور شہری حقوق جو کسی انسان کو مل سکتے ہیں ان کو عطاکر تا ہے۔

بعض لو گوں کو قر آن پاک کی ان آیات سے غلط فہمی ہوتی ہے جن میں غیر مسلموں سے دوستانہ تعلق رکھنے سے روکا گیاہے، مثلاً:

لایتخذ المؤمنون الکافرین اولیاء من دون المومنین و من یفعل ذلک فلیس من الله فی شئی الا ان تتقوا منهم تقة 1015 ترجمه : ایمان والے مسلمانوں کو چپورٹر کرکافروں کو اپنا دوست نه بنائیں ، جو ایسا کرے گااس کااللہ سے کچھ بھی تعلق نہ ہوگا، مگریہ کہ تم ان سے بچاؤچاہو۔ یایہ الذین آمنو الاتتخذو اآباء کم واخوانکم اولیاء ان استحبوا الکفر علی الایمان و من یتولهم فاولئک هم الظالمون 1016 ترجمہ : اے ایمان والو! اپنے باپ اور بھائیوں کو اگر وہ ایمان کے برخلاف کفرسے محبت رکھیں اپنادوست نه بناؤ اور تم میں سے جو لوگ ان سے دوستی رکھیں گے تو وہی صدبے گذرنے والے ہوں گے۔

حالال کہ اس قسم کی آیات کو ان کے نزول کے پس منظر میں دیکھا جائے تو یہ تھم جنگ اور کشیدگی کے حالات کے لئے ہے، اور ان غیر مسلموں کے لئے ہے جو اسلام اور مسلمانوں سے مختلف محاذوں پر مصروف پریار ہیں، ان حالات میں تو ہر مذہب اور ہر قوم اپنے دشمن سے قطع تعلق کو ضروری قرار دیتی ہے، قرآن کریم کی بعض آیات میں ان حالات اور دشمن کے سازشی منصوبوں کی طرف اشارہ کیا گیا ہے، مثلاً: یاایہا الذین لا تتخذوا الیہود و النصداری اولیاء بعضہ اولیاء

<sup>&</sup>lt;sup>1015</sup> - آل عمران: ۳۰

<sup>1016 -</sup> توبه: ۳

بعض و من يتولهم منكم فانه منهم ان الله لايهدى القوم الظالمين فترى الذين فى قلوبهم مرض يسار عون فيهم يقولون نخشى ان تصيبنادائرة فعسى الله ان ياتى بالفتح او امر من عنده فيصبحوا على مااسروا فى انفسهم ندمين 1017

ترجمہ: اے ایمان والو! یہودیوں اور نصرانیوں کو رفیق نہ بناؤ، وہ آپس میں ایک دوسرے کے رفیق ہیں، اور جو کوئی تم میں سے ان سے رفاقت کرے وہ انہی میں ہے،اللہ بے انصاف لوگوں کوراہ نہیں دیتا، اب توان کو دیکھتا ہے جن کے دل میں یماری ہے، کہ وہ دوڑ کر ان سے جاملتے ہیں کہتے ہیں ہم کوڈر ہے کہ ہم پر کوئی گردش نہ آجائے، تواللہ شاید جلد (مسلمانوں کی) فتح یا (ان کی کامیابی کی) کوئی اور بات اپنے پاس سے جھیجے تو پھر وہ اپنے دل کی چھی بات پر پچھتانے لگیں، (ترجمہ علامہ سید سلیمان ندوی)

يايها الذين آمنوا لا تتخذوا الذين اتخذوا دينكم هزواولعبا من الذين اوتوا الكتاب من قبلكم والكفار اولياء واتقوا الله ان كنتم مؤمنين 1018

ترجمہ: اے ایمان والو! اہلِ کتاب اور کفار میں سے ان کی جو تمہارے دین کو ہنسی مذاق بناتے ہیں اپنار فیق نہ بناؤ اور خداسے ڈروا گریقین رکھتے ہو۔

<sup>1017</sup> ما کده: ۸

<sup>1018 -</sup> ما كده: ٩

ڈالی گئی ہے، ایک آیت اس سلسلے میں بہت ہی زیادہ واضح ہے:

لا ينهكم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين و لم يخرجوكم من دياركم ان تبروهم و تقسطوااليهم ان الله يجب المقسطين ، انما ينهكم الله عن الذين قاتلو كم في الدين اخرجوكم من دياركم وظاہرواعلى اخراجكم ان تولوهم ومن يتولهم فاولئك هم الظالمون 1019

ترجمہ: خداتم کو ان لوگوں کے ساتھ نیکی اور انصاف کرنے سے نہیں روکتا جو تم سے مذہب میں لڑائی نہیں کرتے، اور نہ تم کو تمہارے گھر وں سے نکالتے ہیں، خدا انصاف والوں کو پیار کرتا ہے، وہ صرف ایسے لوگوں کے ساتھ دوستانہ تعلقات رکھنے سے منع کرتا ہے ، جو تم سے تمہارے مذہب کے بارے میں جنگ کریں، اور تم کو تمہارے قالیں اور تمہارے نکالنے پر ایک دوسرے کے مددگار ہیں، جوان سے دوستی کا دم بھر کریں گے وہی بے انصاف ہوں گے۔

قر آن نے بیہ خبر بھی دے دی ہے کہ بیہ حالات ہمیشہ نہیں رہیں گے۔ بلکہ ایسے حالات بھی آنے والے ہیں جب یہ لوگ تمہارے مالکل دوست بن جائیں گے۔

عسى الله ان يجعل بينكم و بين الذين عاد يتم منهم مودة والله قدير 1020

ترجمہ: اُمیدہے کہ اللہ تعالیٰ تمہارے اور تمہارے دستمنوں کے در میان دوستی پیدا کر دے اور اللہ بڑی قدرت والاہے۔

جس شخص کے سامنے قرآن پاک کی بیہ تمام آیات ان کے بورے تاریخی پس منظر کے ساتھ ہول وہ مجھی اسلام کے بارے میں غلط فہمی میں مبتلا نہیں ہو سکتا۔

اسلام ساری انسانیت کا دوست ہے اور ہر ایک سے اس کے حدود کے مطابق تعلقات رکھنے کی

----- حواشی ------ حواشی

1019 - المتحنة: • ٢

اجازت دیتاہے،البتہ ہر تعلق میں بیہ لحاظ ر کھنا ضروری ہو گا کہ اسلام اور مسلمانوں کی غیرت وو قارپر سوالیہ نشان نہ لگے۔اور وہ اسلام کے مزاج یااس کے بنیادی اصولوں میں سے کسی اصول سے متصادم نہ ہو۔

# غير مسلموں کی خوشی وغم میں شرکت

باہم ساجی اور انسانی تعلقات کی بنیاد پر ایک دوسرے کی خوشی و غم میں شرکت کرنی پڑتی ہے،
اسلام اس کی اجازت دیتا ہے، بشر طیکہ خلاف شرع کسی امر کاار تکاب کرنانہ پڑے، خود نبی کریم صلی اللہ علیہ
وسلم سے ثابت ہے کہ آپ غیر مسلم کی عیادت کے لئے تشریف لے گئے، بخاری و ابو داؤد میں حضرت انس گی روایت ہے۔
کی روایت ہے۔

قال كان غلام يهودى يخدم رسول الله صلى الله عليه وسلم فمرض فاتاه النبى صلى الله عليه وسلم يعوده فقعد عند رأسه فقال له اسلم فنظر الى ابيه وهو عنده ـ فقال له اطع ابا القاسم فاسلم فخرج النبى صلى الله عليه وسلم وهو يقول الحمد الله الذى انقذه بى من النار 1021

ترجمہ: ایک پہودی لڑکار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت کر تا تھا، وہ بہار ہوا تورسول صلی اللہ علیہ وسلم اس کی عیادت کے لئے تشریف لے گئے، اور اس کے سرہانے میں تشریف فرماہوئے پھر آپ نے اس سے کہامسلمان ہو جا! وہ اپنے باپ کی طرف دیکھنے لگاجو وہیں پر موجود تھا، اس کے باپ نے کہا ابو القاسم کی بات مان لے، چنانچہ وہ مسلمان ہو گیا، حضور صلی اللہ علیہ وسلم اس کے پاس سے یہ کہتے ہوئے کے اللہ کا شکر ہے جس نے میر سے ذریعہ اس کو آگ سے نجات مرحمت فرمائی۔

بعض علماءنے اس حدیث کی شرح کے ذیل میں کہاہے کہ اگر اسلام کی دعوت دینے کاارادہ ہو اور

<sup>1021 -</sup> رواه احمد والبخاري وابو داؤد ، نيل الاوطار: ج٧٧ و٢٤ ، اعلاء السنن: ج٣٢ / ١٣٦

امید ہو کہ وہ یہ دعوت قبول کرلے گاتوعیادت کر سکتے ہیں، یہ ارادہ یاامید نہ ہو توعیادت جائز نہیں، ابن بطال وغیرہ کی یہی رائے ہوئے کہ حدیث میں ایسی وغیرہ کی یہی رائے ہوئے کہ حدیث میں ایسی کوئی قید نہیں ہے بلکہ مختلف مقاصد اور مصالح (جن میں ساجی اور انسانی تعلقات بھی شامل ہیں) کے تحت عیادت کرنے کاجوازہے 1022

الاشباہ والنظائر میں ہے کہ اپنے غیر مسلم پڑوسی کی عیادت اور ضیافت مکر وہ نہیں ہے۔ اس کے حاشیہ میں علامہ حمو کُ رقمطر از ہیں کہ جامع الصغیر کی عبارت سے معلوم ہو تا ہے کہ پڑوسی کی قید محض اتفاقی ہے اس لئے کہ امام ابو حنیفہ سے مر وی ہے کہ وہ نصار کی کی عیادت کو جائز قرار دیتے تھے اسی طرح بہت سے فقہاء حنفیہ نے مجوسی کی عیادت کی اجازت دی ہے۔ بعض کو اس سے اختلاف بھی ہے 1023

امام ابو یوسف گی کتاب ''الخراج'' میں ہے ، فرماتے ہیں کہ میں نے امام ابو حنیفہ ؓ سے یو چھا کہ کسی یہودی یا نصر انی کالڑ کا یا کوئی رشتہ دار مر جائے تواس کی تعزیت کن الفاظ میں کی جائے ، امام صاحب ؓ نے فرما یا کہ اس سے یہ الفاظ کہنے چاہئیں '' بیشک موت برحق ہے ، اللّٰہ آپ کو اس سے بہتر چیز عطا کرے ، اناللّٰہ واناالیہ راجعون مصیبت پر صبر کیجئے۔

ہم کو بیہ خبر ملی ہے کہ ایک نصرانی شخص حضرت حسن بصری کے پاس آتا تھا، اور آپ کی مجلس میں بیٹھتا تھا اس کی موت ہوئی تو حضرت حسن اُس کے گھر تعزیت کے لئے تشریف لے گئے 1024 بیٹھتا تھا اس کی موت ہوئی تو حضرت حسن اُس کے گھر تعزیت کے لئے تشریف لے گئے 1024 نہ مساس سنے میں تکفی میں میں س

غیر مسلم کی تجهیز و تکفین میں شرکت

<sup>1022 -</sup> نيل الاوطار:٢٨/

<sup>1023 -</sup> الاشباه والنظائرَ احكام الذمي: ۳۵۱

<sup>1024 -</sup> كتاب الخراج: 1024

سے زیادہ کوئی قریب ترین اہلِ تعلق موجود نہ ہوجو اس کی تجہیز و تکفین کی ذمّہ داری اٹھا سکے ، تواپسے شخص کے لئے اپنے غیر مسلم رشتہ دار کی تجہیز و تکفین میں شرکت کرنا اور اس ذمّہ داری کو نبھانا جائز ہے ، اور اس حکم کا اصل ماخذ حضرت ابوطالب کا واقعہ اُنتقال ہے۔

حضرت ابوطالب کاانتقال ہوااور حضرت علیؓ نے رسول اکر م صلی اللہ علیہ وسلم کو چچا کی موت کی خبر دی تو آپ نے حضرت علیؓ محیثیت بیٹاان سے زیادہ قبر دی تو آپ نے حضرت علیؓ محیثیت بیٹاان سے زیادہ قریب تھے، یہ روایت مختلف طرق سے مختلف کتابوں میں آئی ہے 1025

ایک روایت دارا قطنی میں حضرت کعب بن مالک کے حوالے سے آئی ہے، فرماتے ہیں کہ ثابت بن قیس بن شاس خدمت نبوی میں حاضر ہوئے اور اپنی نصر انی مال کی موت کی خبر سنائی اور عرض کیا کہ میں اس کے جنازہ میں شریک ہونا چاہتا ہوں، تو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

ار کب دابتک و سر ا مامها فانک اذا کنت امامها لم تکن معھا 1026

کہ اپنی سواری پر سوار ہو کر جنازہ سے آگے آگے چلو، آگے چلنے کا مطلب بیہ ہو گا کہ تم اس جنازہ کے ساتھ نہیں ہو، (جبکہ لوگ تم کو ساتھ سمجھ رہے ہوں گے ) یعنی اس حکمتِ عملی سے صورۃً تمہاری شرکت ہو جائے گی اور حقیقت میں نہیں ہوگی۔

امام احمد کا نقطہ ُ نظر اسی حدیث کے مطابق ہے کہ غیر مسلم رشتہ دار کی موت میں شرکت جائز نہیں لیکن علامہ زیلعی نے اس حدیث کو ضعیف اور نا قابلِ استدلال قرار دیاہے<sup>1027</sup>

فقهاء حنیفه اور اکثر علماء نے حضرت ابوطالب کی نجهیز و تکفین والی روایت کو اس باب میں ماخذ قرار دیشہ

<sup>1025 –</sup> نصب الرابيه: ج۲ ص۲۸۱، اعلاء السنن: ج۸ رص ۲۸۲ بروایت ابو داؤد، نسائی، طبر انی،مند احمد ابویعلی، بزار اور بیهقی، التلخیص الجبیر لابن حجر: ج۱ر ص۱۵۸،۱۵۷

<sup>1026 -</sup> سنن الدارقطني ج 2 ص 75 حديث نمبر : 6 المؤلف : علي بن عمر أبو الحسن الدارقطني البغدادي الناشر : دار المعرفة – بيروت ، 1386 – 1966 تحقيق : السيد عبد الله هاشم يماني المدين عدد الأجزاء : 4

<sup>1027 -</sup> نصب الرابية: ٢٨١/٢

دیاہے اور اس مدیث کے مطابق ہے حکم بیان کیاہے کہ قریب ترین رشتہ داروں کی تجہیز و تکفین میں شرکت کی جاستی ہے البتہ اگر کوئی دوسر اقریبی متبادل شخص موجود ہوتو شرکت سے احتیاط کرنااولی ہے، مگر ظاہر ہے کہ بعض مرتبہ مختلف مصالح کے تحت احتیاط پر عمل نہ کرناخود احتیاط بن جاتا ہے، در مختار میں ہے۔
ویغسل المسلم ویکفن ویدفن قریبہ الکافر الاصلی عند
الاحتیاج فلولہ قریب فاولی ترکہ لھم 1028

ترجمہ: مسلمان اپنے قریب ترین کا فررشتہ دار کی تجہیز و تکفین اور تد فین وغیرہ میں بوقت ِضرورت شریک ہو سکتاہے البتہ اگر کوئی اور رشتہ دار ہو تو چھوڑ دینا بہتر ہے۔

واضح رہے کہ فقہاءنے یہ مسلہ دار الاسلام کے پس منظر میں لکھاہے غیر مسلم ملکوں کے لئے یہ بات اتنی آسانی سے نہیں لکھی جاسکتی تھی ۔

اور اگر کوئی غیر مسلم مر جائے اور اس کا کوئی رشتہ دار موجود نہ ہونہ مسلمانوں میں اور نہ غیر مسلموں میں اور کوئی غیر مسلم اس ذمّہ داری کو اٹھانے کے لئے موجود یا تیار نہ ہو ، تو ایسی صورت میں مسلمانوں پر بیہ ذمہ داری عائد ہوتی ہے کہ اس کی تجہیز و تکفین کریں اور اس تھم کا ماخذ بدر کے موقع پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا عمل ہے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے بدر کے تمام غیر مسلم مقتولین کو خود اپنی نگر انی میں دفن کروایا اس کئے کہ کفار مکہ شکست کے بعد میدان چھوڑ کر بھاگ گئے تھے 1029

عہدِ حاضر کے علماء میں شیخ عبد العزیز بن بازٹنے بھی یہی فتویٰ دیاہے۔

البتہ وہ غیر مسلم جن سے محض ساجی یا انسانی تعلق ہو اور ان کی تجہیز و تکفین کرنے والے

<sup>&</sup>lt;sup>1028</sup> - در مختار على <sub>ب</sub>امش رد المحتار صلوة الجنازه: جـ٣ص ر ١٣٣، كذا في البحر الرائق: جـ٣٧ ص ٣٢٥، وكذا في الهنديه كتاب الجنائز: جـ اص ر

١٦٠ وغير ه ذلك من الكتب لفقهية

<sup>1029 -</sup> روض الانف بحواله سيرة النبي علامه شبلي نعماني: ج اص بر ١٣١٩

<sup>&</sup>lt;sup>1030</sup>- فتاوی اسلامیه: ج۲۷ ص ۲۰ بیروت

دوسرے لوگ موجود نہیں ایسے لوگوں کی بنجہیز و تکفین میں شرکت کے لئے عبد اللہ بن أبی کے جنازہ میں رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی شرکت کو ماخذ بنایا جاسکتا تھا۔

حضرت جابر بن عبد الله را الله الله وسلم (عبد الله بن عبد الله بن وخوائن پر)عبد الله بن ابی کی قبر کے پاس تشریف لائے جبکہ اس کو قبر کے گڑھے میں رکھا جا چکا تھا اس کو فوائن پر والا اور اپنی قمیص اس کو نکالنے کا حکم دیا اور اس کا سر اپنے گھنے پر رکھ کر اپنالعاب مبارک اس کے کفن پر ڈالا اور اپنی قمیص اس کو بہنائی، اور پھر اس کو د فن کیا گیا۔ 1031

ایسا آپ نے کیوں فرمایا، حضرت جابر بن عبد اللّٰدٌ کا خیال ہے کہ اُحد کے موقع پر حضور صلی اللّٰہ علیہ وسلم کے چیاحضرت عباسؓ کو کیڑ اعبد اللّٰہ بن اُبی نے دیا تھا ہے اسی کا بدلہ تھا۔ 1032

بعض روایات سے معلوم ہو تاہے کہ آپ منگانگی آنے یہ عمل ایک دینی مصلحت کے تحت فرمایا، حضرت عمر شنے جب آپ سے اس کی وجہ دریافت کی تو آپ نے فرمایا میر اکفن یالعاب اس کو نفع تو نہیں دے گالیکن میں نے سوچا کہ اس کے ساتھ میر احسن سلوک شاید اسکی قوم کے اسلام لانے کا سبب بن جائے۔ چنانچے روایتوں میں آتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے اس حسن سلوک سے متاثر ہو کر قبیلہ

خزرج کے ایک ہز ار آدمی مسلمان ہوئے <sup>1033</sup>

لیکن ان تمام مصالح کے باوجو د اللہ تعالیٰ نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے اس عمل کو باقی رہنے نہ دیااور آیت کریمہ نازل فرماکر آپ کو کسی بھی مشرک کی قبر پر جانے یا اس کے جنازہ میں شرکت سے منع فرما دیا۔

ولا تصل على احد منهم مات ابدا ولا تقم على قبره1034

1031 - متفق عليه، مشكوة ، كتاب الجنائز :١٣٨٢

1032 \_ متفق عليه، مشكوة: ١٩٧٣

1033 - تفسیر کبیر امام رازی: ج۸ر ص۱۲۱، احکام القر آن لابن العربی: ج۲ر ص۹۹۲، جامع البیان للطبری: ج۱، ص۱۴۲، تفسیر مظهری : جهمر ص۷۷۷ مسورهٔ توبه

1034 - التوبة: ١٨٨

ترجمہ: کسی غیر مسلم پر آپ مجھی نمازِ جنازہ نہ پڑھیں اور نہ ان کی قبر پر کھڑے ہوں۔ صاحب جلالین لکھتے ہیں:

ولا تقم على قبره لدفن او زيارة 1035

ترجمہ: آپ ان کی قبر پر کھڑے نہ ہوں نہ دفن کی غرض سے اور نہ زیارت کے لئے۔ علامہ جصاص رازی اس آیت کے تحت لکھتے ہیں:

قال علماؤنا هذا نص فی الامتناع من الصلوة علی الکفار 1036 ترجمہ: ہمارے علماء نے کہاہے کہ اس آیت میں صراحت کے ساتھ کفار پر نمازِ جنازہ پڑھنے سے ممانعت کر دی گئی ہے۔ (تو پھر ان کے لئے ایصال ثواب کا کیا جواز بناہے)

اس سے ثابت ہو تاہے کہ بلاضر ورت غیر مسلم کے جلوسِ جنازہ یااس کی تجہیز و تکفین میں شرکت کی اجازت نہیں ہے، بالخصوص اس وقت جب کہ تمام رسوم واعمال غیر اسلامی طریقے پر انجام دیئے جائیں، اور بہت سی منکرات بھی اس میں موجود ہوں، اس لئے عام حالات میں عام مسلمانوں کے لئے بلاضر ورت اس کی احازت نہیں ہوگی۔

......

### تجاويزاسلامك فقه اكيثرمي انثريا

ا مسلمانوں کوالیی جگه رہائش اختیار کرنی چاہئے، جہاں وہ اپنے دین وایمان اور اپنے کشتخص کو بر قرارر کھ سکیں اور تعلیم وتربیت کاایساانتظام کرناچاہئے جس سے اپنے دینی وملی تشخص کی حفاظت کر سکیں۔

اسلام میں غیر مسلم پڑوسیوں اور اہل تعلق کے بھی حقوق ہیں، اس لئے ان کی

<sup>-----</sup> حواشی------

<sup>1035 -</sup> جلالين: ج ارض ١٦٨٠

<sup>1036 -</sup> الجامع لاحكام القرآن: ١٨٥ ص ١٩٠٠ دارا لكتب العلمية

### بیاری وغم کے موقعوں پر ان کی عیادت و تعزیت کی جائے۔ 1037

-----

# غیر مسلموں کے تہواروں میں مسلم قصابوں کی خدمات

غیر مسلم حضرات اپنے تہواروں کے موقع پر مسلمان قصاب سے جانور ذرج کرنے کی خواہش کرتے ہیں،اس صورت میں اگریہ جانور بتوں کے سامنے ذرج نہ کئے جائیں، بلکہ بتوں سے دُور الگ مَقام پر ذرج کئے جائیں تومسلمان قصاب کے لئے گنجائش ہوگی کہ وہ غیر مسلموں سے تعلقات کی بنا پر ان کے جانور ذرج کر دے اور چاہے تواس پر اُجرت بھی لے سکتا ہے عالمگیری میں ہے۔

اذا استاجر طبلا ليس بلهو و ذكر مدة يجوز و رجلا يحمل الجيفة اويذبح شاة او ظبيا يجوز 1038

ترجمہ : اگر کوئی غیر مسلم شخص کوئی طبلہ کرایہ پرلے جو آلہ کہوولعب نہ ہو،اور مدّت کا ذکر کر دے تو یہ معاملہ جائز ہے، یاکسی شخص سے کوئی مر دار اٹھا کر لیجانے کا معاملہ کرے، یا بکری یاہر ن ذنج کرنے کا معاملہ کرے تو جائز ہے۔

اگرچہ کہ اس جزئیہ میں کسی مذہبی تہوار کاذکر نہیں ہے لیکن بتوں کے سامنے ذکی نہ ہواور بتوں کے نام پر نہ ہو تواس کے عموم میں اس کی گنجائش نگلتی ہے، البتہ اگر بتوں کے سامنے ذکی کرنے کی فرمائش ہو تو میرے خیال میں اس کی گنجائش نہ ہوگی، اس لئے کہ یہ صر تک طور پر انماالخمر و المیسر و الانصاب الآیہ کے تحت داخل ہوگا، اور یہ بدترین معصیت ہے اور کسی معصیت میں تعاون جائز نہیں بالخصوص اس میں جو غیر مسلموں کے مذہبی شعائر میں داخل ہو۔

الانصاب کی تفسیر روح المعانی میں پیر کی گئی ہے۔

والانصاب وهي الاصنام المنصوبة للعبادة ويذبحون عندها

1037 - جدید مسائل اور فقہ اکیڈ می کے فیصلے، حصہ اول ص ۲۱۸

1038 - فتاوي عالمگيري كتاب الاجارة جهم ص ۴۵۰،المطبعة الاميرية بولاق مصر، • استاير

والاصنام ماصور او عبد من منع دون الله عزوجل 1039 ترجمہ: انصاب سے مرادبت ہیں، جو عبادت کے لئے نصب کئے گئے ہول اور مشرکین اس کے پاس جانور ذرج کرتے ہوں، اوربت سے مراد تراشا ہوا مجسمہ ہے یا اللہ کے سواکوئی مخلوق جس کے ساتھ بت والا معاملہ کیا جائے۔

## غیر مسلموں سے تحا نف کا تبادلہ

غیر مسلموں سے جائز مقاصد کے تحت عام حالات میں ہدیوں اور تحفوں کا تبادلہ جائز ہے، البتہ مخصوص حالات میں اس سے احتیاط کی جائے تو بہتر ہے، رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے اس سلسلے میں دونوں طرح کا عمل منقول ہے، آپ نے کئی غیر مسلموں کا ہدیہ قبول فرمایا ہے، اور بعض کوخود بھی ہدیہ دیا ہے، جبکہ کئی غیر مسلموں کا ہدیہ آپ نے رد فرمادیا ہے۔

مثلاً ہے میں جب اہل مکہ مسلمانوں پر حملہ کے لئے اپنی فوجی مہم نہ بھیجے سکے ، تور سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کی دلجو تی کے حضرت عمر و بن اُمیہ ضمریؓ کے ہمراہ ابوسفیان کو عجوہ کھجوریں بطورِ ہدیہ ارسال فرمائیں ، اور ایک مکتوب کے ذریعہ خود ان سے بھی بچھ ہدیہ طلب فرمایا ، چنانچہ حضرت ابوسفیانؓ نے آپ کووہ چیز بطورِ ہدیہ ارسال کی 1040

قبطی رئیس مقوقس نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو دواجھی باندیاں ، اور ایک خچر بطورِ ہدیہ بھیجا، اور اس کا ذکر اس نے اپنے مکتوب میں بھی کیاجو نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے نام اس نے تحریر کیاتھا، حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے اس کی تر دید منقول نہیں ہے 1041

1039-روح المعانى: ١٥/٥١

<sup>1040</sup> - كتاب الاموال لا بي عبيد فصل نمبر ا٣٢، شرح السير الكبير للسر خسى باب٣١٠ ج ارص ٩٢، الوثا أق ر 24

1041 – فتوح مصرلابن عبد الحكم ر ۴۸، قسطلانی: ج۲ر ص۲۹۲–۲۹۳، قلقشندی: ج۲ر ص۲۲۷، الزیلعی: ج۱ر ص۲۰ الوفاءلابن الجوزی ر۷۱۷، الزر قانی: ج۲ر ص۳۹ سر الوثائق السیاسیة: ۱۳۷۱ بحرین میں کسریٰ کے گور نراُسینبخت بن عبد اللہ نے غالباً حضور صَلَّیْ اَللّٰہُ کو لکھاتھا کہ آپ کسی چیزی فرمائیا:

فرمائش کریں توار سال کروں گا، اس کے جواب میں رسول اکرم صلی الله علیہ وسلم نے تحریر فرمایا:

اما بعد فانی لااستهدی احداً فان تهدالی اقبل هدینتک 1042

ترجمہ: میں کسی سے ہدیہ طلب نہیں کرتا اگرتم کوئی ہدیہ بھیجو گے تو قبول کرلوں گا۔

بعض ہدیے آپ نے رد بھی فرمائے ہیں مثلاً ابو براء عامر بن مالک بن جعفر ملاعب الاسنة نے حضور صلی اللّٰدعلیہ وسلم کی خدمت میں ایک گھوڑ ابطور ہدیہ بھیجا آپ نے اس کا گھوڑ ایہ کہہ کرواپس فرمادیا کہ حضور صلی اللّٰدعلیہ وسلم کی خدمت میں ایک گھوڑ ابطور ہدیہ بھیجا آپ نے اس کا گھوڑ ایہ کہہ کرواپس فرمادیا کہ انہیں نے دیت عن زید المشر کین۔۔۔۔۔

مجھے مشر کین کے ہدیہ سے رو کا گیاہے۔

بعض تحفے آپ نے واپس تو نہیں کئے لیکن خود بھی استعال نہیں کئے بلکہ لوگوں میں تقسیم کرادیئے مثلاً ہر قل نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں کچھ دینار بطور ہدیہ بھیجے تھے اور اپنے آپ کو مسلمان ظاہر کیا تھا، جبکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم تبوک میں قیام فرماتھ، حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو جھوٹا قرار دیااور اس کے بھیجے ہوئے دینار لوگوں میں تقسیم کرادیئے 1044

حضور صلی اللّٰہ علیہ وسلم سے منقول ان روایات کے در میان علماء نے دو طرح سے تطبیق دی

ے:

(۱) ایک بیہ کہ جس شخص کے بارے میں آپ کو احساس ہوا کہ اس کے گمان میں آپ کی تمام تر جنگی جد وجہد کامقصد مال و دولت کاحصول ہے ، اس کے ہدیہ کو آپ نے رد فرما دیا، اور جس کے بارے میں خلوص کا یقین ہوااس کو قبول فرمالیا۔

<sup>1042 -</sup> طبقات ابن سعدج ۱، ص ۲۷، مجم البلد ان ليا قوت مادة "البحرين" الوثا كلّ السياسية ١٥٣-١٥٣

<sup>1043 -</sup> روض الانف ج٢، ص ٣١١، كتاب الاموال لا في عبيد ص ١٦٣٠، الوثائق السياسية ص ١٣٣

<sup>1044 –</sup> يتاريخ دمشق لا بن عساكر: • ۴۲، مند احمد بن حنبل: جسر ص ۴۴۲، ۴۴۲، جهر ۷۵–۴۵، كتاب الاموال لا بي عبيد فصل ر ۲۲۵، ۲۲۴، الوثا ئق السياسية: ۱۱۴۰ – ۱۱۵

(۲) دوسری تطبیق بیه دی گئی ہے کہ جس غیر مسلم کا ہدیہ قبول کرنے میں دینی اور ملی صلابت وغیر سلم کا ہدیہ قبول کرنے میں دینی اور ملی صلابت وغیرت کی کمی کا حساس ہو تااس کو رد فرمادیتے اور جہاں بیہ احساس نہ ہو تااس کو قبول فرمالیتے۔ <sup>1045</sup> فقہاءنے انہی روایات کوسامنے رکھتے ہوئے بیہ مسلہ بیان کیا ہے کہ:

ولا يقبل هدية الكفار ان كان يقل صلابته معهم بقبولها1046

ترجمہ: اگر غیر مسلموں کا ہدیہ قبول کرنے میں غیرت ایمانی اور کفر کے بالمقابل صلابت میں کمی آنے کا اندیشہ ہو توان کا ہدیہ قبول نہ کرے۔

اسی طرح بیہ مسکلہ بھی اسی سے مستنط کیا گیاہے کہ اگر غیر مسلم کا ہدیہ قبول کرنے کا مقصد ان کی دلجو ئی اور پھر اس کے نتیجہ میں اسلام اور مسلمانوں سے قربت کی امید ہو تو ہدیہ قبول کرنا جائز ہے ورنہ جائز نہیں 1047

یہ تھم عام حالات کے لئے ہے، لینی غیر مسلموں کے ایسے تحفے جو ان کے مذہبی تہواروں سے متعلق نہ ہوں ان کا قبول کرنامذ کورہ بالا تفصیل کے مطابق جائز ہے۔

## غیر مسلموں کی دعوت

اسی طرح غیر مسلموں کی دعوت کرنایاان کی دعوت قبول کرنے کا بھی یہی تھم ہے کہ اگر شرح صدر ہو، اپنی صلابت ایمانی کے کمزور ہونے کا اندیشہ نہ ہو، اور اس کی عادت نہ بنالی جائے، تو غیر مسلموں کی دعوت قبول بھی کی جاسکتی ہے۔

نبی اکرم صلی الله علیہ وسلم نے خیبر کے موقعہ پر ایک یہودیہ عورت کی دعوت قبول کی اور اس کا بھیجاہو اگوشت تناول فرمایا، یہ بھی دریافت نہیں فرمایا کہ یہ کس کاذبیجہ ہے۔

1045 – المحط: ج٢رص ٢٣٢، بحواله امداد الفتاوي: ج٣، ص ٢٨١ – ٨٨

1046 - فتاويٰ ہند په کتاب الکراہية: ج٢٦ ص ٣٥٩

1047 - شرح السير الكبيرج ٣٠رص ٧٢، فتح الباري لا بن حجر: ج٥رص ١٤١، اعلاء السنن: ج٢رص ١٥٢

1048 - احكام القرآن للجصاص: ج ٢ رص ٣٩٨

فتاویٰ ہندیہ میں ہے۔

واكل مع الكفار او ابتلى به المسلم لاباس لومرة او مرتين واماالدوام عليه فيكره 1049

ترجمہ: مسلمانوں کواگر غیر مسلموں کے ساتھ کھانے کی نوبت آ جائے توایک دوبار میں کچھ حرج نہیں،التبہ عادت بنالینا مکر وہ ہے۔

اس طرح گاہے گاہے عام حالات میں غیر مسلم کو دعوت بھی دی جاسکتی ہے، ہندیہ میں ہے: لاباس بان یضیف کافر القرابۃ اولحاجۃ کذا فی التمر تاشی 1050 ترجمہ: قرابت یاحاجت کی بنیاد پر کسی غیر مسلم کی ضیافت کرناجائز ہے۔

یہ تمام گفتگو عام حالات کے لئے ہے۔

غیر مسلموں کے تہواروں کا تحفہ

البتہ مذہبی تہوار میں مثلاً دیوالی یاہولی یا کر سمس وغیر ہ کے موقع پر جو تحفے یاد عوتیں دی جاتی ہیں ان میں تھوڑی سی تفصیل ہے۔

صحابہ اور سکف صالحین سے اس سلسلے میں دوقشم کے رجحانات منقول ہیں، مثلاً:

حضرت علی بن ابی طالب ؓ سے منقول ہے کہ کسی غیر مسلم نے ان کی خدمت میں نیر وز کا ہدیہ پیش کیاتو آپ نے قبول کرلیا۔ <sup>1051</sup>

1049 - فتاوى مهنديه كتاب الكرامية:ج۵رص ۳۵۹

1050 - منديه كتاب الكرابهية: ج ١٥ رص ٢٥٥

1051 - الا قضاء لا بن تيميه: • ١٢

فرمایااس دن جو ذبیحے ہوتے ہیں ان میں سے اگر گوشت وغیر ہ دیں تونہ کھاؤ، البتہ کھل وغیر ہ کھاسکتی ہو <sup>1052</sup> حضرت ابو برزہ اسلمی ﷺ منقول ہے کہ مجوسیوں سے ان کے بعض روابط تھے، ان کے پڑوس میں وہ لوگ آباد تھے نیر وز اور مہر حان کے موقعہ پر وہ لوگ تحفے وغیر ہ بھیجا کرتے تھے تو وہ اپنے گھر والوں سے فرماتے کہ کچل وغیر ہ تو کھالواور باقی چیزیں واپس کر دو۔

#### ابن تيميه لکھتے ہیں کہ:

ان آثار سے ثابت ہو تاہے کہ ہدایااور تحائف کے باب میں تہوار سے کوئی فرق نہیں پڑتا،اور نہ اس سے غیر مسلموں کی اعانت لازم آتی ہے،اس لئے غیر حربی کا فروں کا ہدیہ قبول کرنا جائز ہے،خواہ وہ تہوار کے موقعہ پر ہویاکسی اور موقع پر۔<sup>1053</sup>

ہمارے اکابر میں حضرت مولانااشر ف علی تھانوی کی بھی یہی رائے ہے، تحریر فرماتے ہیں:

"صرف دو جزوخاص قابل تعرض کے باقی رہ گئے، ایک بیہ کہ ہدید دیوالی کاشایداس
تہوار کی تعظیم کے لئے ہو جس کو فقہاء نے سخت ممنوع لکھا ہے، دوسرایہ کہ اس میں
تصاویر بھی ہوتی ہیں، ان کا اقتناء واحر ام متازم للتقوم والشمال لازم آتا ہے اور
بعض فروع میں تصاویر کے تقوم کی نفی کی گئی ہے، تو اس میں اس حکم شرعی کا بھی
معارضہ ہے، جو اب اول کا بیہ ہے کہ یہ عادت سے معلوم ہے کہ اس ہدیہ کا سبب
مہدی لہ کی تعظیم ہے نہ کہ تہوار کی تعظیم، اور جو اب ثانی کا بیہ ہے کہ مقصود اہداء
میں صورت نہیں بلکہ مادہ ہے، البتہ یہ واجب ہے کہ مہدی لہ فوراً تصاویر کو توڑ
میں صورت نہیں بلکہ مادہ ہے، البتہ یہ واجب ہے کہ مہدی لہ فوراً تصاویر کو توڑ

اس کے بالمقابل حضرت مولاناعبدالحی فرنگی محلیؓ نے ذخیر ۃ الفتاویٰ کی ایک عبارت نقل کی ہے

<sup>-----</sup> حواشی ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ حواشی

<sup>1052 -</sup> الا قضاء لابن تيميه: • ١٢

<sup>1053 -</sup> اقتضاءالصراط المشتقيم لا بن تيميه: • ١٢

<sup>&</sup>lt;sup>1054</sup> -امداد الفتاويٰ:جسر ص۸۲

، اس سے تہوار کے موقعہ پر غیر مسلموں کے تحائف قبول کرنے کی ممانعت معلوم ہوتی ہے ، ذخیرہ کی عبارت ہے :

لاينبغى للمومن ان يقبل بدية كافر في يوم عيدولوقبل لايعطيهم ولايرسل اليهم 1055

ترجمہ: مسلمان کے لئے مناسب نہیں کہ کافر کا ہدیہ تہوار کے موقع پر قبول کرے، اور اگر قبول کرے، اور اگر قبول کرے، اور اگر قبول کرے ہاتھ بھیجے۔ "فی یوم عید" کا اطلاق مسلم اور غیر مسلم دونوں کے تہوار پر ہو سکتا ہے۔

تھوڑی گنجائش تو ذخیرہ کی عبارت میں بھی موجود ہے۔ دونوں رجانات کے در میان تطبیق اس طرح دی جاسکتی ہے، کہ مذہبی تہواروں کے موقع پر دوطرح کے تحفے آتے ہیں، بعض وہ ہوتے ہیں جو بتوں اور دلیہ تاؤں پر چڑھائے جاتے ہیں، جن کو برادران وطن " پر شاد" کہتے ہیں، ان کا قبول کرنا جائز نہیں ہونا چاہئے، اس لئے کہ مااهل بہ لغیر اللّٰہ کااطلاق اس پر بھی ہو تاہے، اور ذخیرہ کی عبارت کا محمل غالباً یہی صورت ہے، اور بعض وہ ہوتے ہیں جو اس موقعہ پر لوگوں میں تقسیم کرنے یا بچوں کے کھانے کے لئے بنائے جاتے ہیں، اس قسم کے تحفے قبول کرنے کی گنجائش ہے اور علامہ ابن تیمیہ اور حضرت تھانوگ کے فتاوی کا محمل غالباً ہیں، اس قسم کے تحفے قبول کرنے کی گنجائش ہے اور علامہ ابن تیمیہ اور حضرت تھانوگ کے فتاوی کا محمل غالباً ہیں، اس قسم کے تحفے قبول کرنے کی گنجائش ہے اور علامہ ابن تیمیہ اور حضرت تھانوگ کے فتاوی کا محمل غالباً

### غیر مسلموں کوان کے تہواروں میں تحفے دینا

ذخیرۃ الفتاویٰ کے مذکورہ بالا جزئیہ سے معلوم ہوتا ہے کہ غیر مسلموں کو ان کے مذہبی تہواروں کے موقعہ پر ہدید دینے کا کوئی جواز نہیں ہے، نہ ہدید کے بدلے میں ہدید دینا درست ہے اور نہ اپنی طرف سے اس میں پہل کرنا درست ہے، علامہ ابن تیمیہ نے "اقتضاء الصراط المستقیم " میں جو بحث کی ہے اس سے بھی یہی ظاہر ہو تاہے ابن تیمیہ لکھتے ہیں کہ:

"ابن القاسم نے نصرانی کو اس کے تہوار کے موقعہ پر ہدیہ بھیجے کو مکروہ کہاہے،
چاہے بدلہ کے طور پر ہی ہو، بلا بدلہ دینا تو اور بھی زیادہ مکروہ ہے، اس لئے کہ اس
میں ان کے تہوار کی تعظیم اور مصالح کفر میں ان کی بیک گونہ مد دہے، یہی وجہ ہے کہ
مسلمانوں کے لئے غیر مسلموں کے مذہبی تہواروں کے موقعہ پر ان کے لئے ان کے
تہوار کی مناسبت سے کوئی چیز بنا کر مثلاً گوشت، سالن وغیرہ بچپنا یا اپنی سواری ان کو
بطورِ عاریت دینا وغیرہ جائز نہیں ہے، اس لئے کہ اس میں ان کے کفر و شرک ک
تعظیم اور مصالح کفر کا تعاون ہو تا ہے، مسلم بادشا ہوں کو چاہئے کہ غیر مسلموں کے
ساتھ مسلمانوں کی اس قشم کی شرکت پر پابندی لگائیں، امام مالک ؓ اور دیگر علماء ک
دائے یہی ہے اور میرے علم میں اس مسئلہ میں کسی کا اختلاف نہیں ہے۔
1056

# غیر مسلموں کی مذہبی تقریبات میں شرکت

اسی سے اس کا تھم بھی نکاتا ہے کہ غیر مسلموں کے مذہبی میلوں اور تقریبات میں مسلمانوں کی شرکت یاان کے عبادت خانوں میں مسلمانوں کا جانا تفریخ یا نما ئندگی کی نیت سے جائز نہیں ہے، البتہ تجارت کی نیت سے جانا جبکہ وہاں معصیت نہ ہو اور عذر وغیرہ میں داخل ہونے کی نوبت نہ آئے تو اس کی گنجائش

<sup>&</sup>lt;sup>1056</sup> - اقتضاءالصراط المشتقيم: ااا

علامه ابن تیمیہ نے جامع خلال کے حوالہ سے لکھاہے:

کہ امام احمد ﷺ میں غیر مسلموں کے بعض مذہبی تہوار مثلاً طور یا بور، اور دیر ابواب وغیرہ میں مسلمان وہاں خرید اری وغیرہ کے لئے جائیں تو کیا تھم میں مسلمان وہاں خرید اری وغیرہ کے لئے جائیں تو کیا تھم میں مسلمان وہاں خرید اری مقصد ہو، ان کے عبادت گھروں میں داخل نہ ہوں تو حرج نہیں، امام احمد ؓ نے حضرت عمر ؓ کے حوالہ سے بیان فرمایا کہ وہ تہوار کے موقعہ پر غیر مسلموں کے عبادت خانوں میں حانے سے منع فرماتے تھے۔ 1057

ابن القاسم ﷺ سے سوال کیا گیا کہ جو کشتیاں غیر مسلموں کے مذہبی میلوں کی طرف جارہی ہوں ان میں سوار ہوناکیسا ہے، انہوں نے جواب دیا کہ مکروہ ہے اس لئے کہ ان کے ساتھ اجتماع پر اللہ کے غضب کا اندیشہ ہے۔

حضرت عمروبن مرقي لايشهدون الزور"كي تفسير ميں فرماتے ہيں:

لا يمالئون اهل الشرك على شركهم ولا يخالطونهم 1059

ترجمہ: یعنی اہلِ شرکے شرکیہ افعال کی طرف متوجہ نہ ہواور نہ ان کے ساتھ کسی مقام پر جمع

ہو\_

حضرت عطاء بن بسارٌ فرماتے ہیں کہ حضرت عمر ؓ نے فرمایا:

ایاکم و ان تدخلو ا علی المشرکین یوم عیدهم فی کنائسهم 1060 ترجمہ: مشرکین کے تہواروں میں ان کے عیادت خانوں میں داخل ہونے سے بچو۔

1057 - اقضاءالصراط المشتقيم: ص٠١٣، اعلاء السنن: ج١١رص ٢٠٧

<sup>1058</sup> - اقتضاءالصراط المشتقيم: ااا

1059 - رواه البوالشيخ وسكت عنه ابن تبيمية ، الاقتضاء: ص ٨١

1060 – رواه الشيخ، الا قضاء: ص ٨٦ وروى البيه قي بإسناد صيح عن سفيان الثوري عن توربن يزيد عن عطاء بن دينار نحوه )اعلاء السنن: ج١٦ رص ٢٠٠٧ – ٢٠٠٠

حضرت عبد الله بن عمروٌ فرماتے ہیں:

من بنى ببلاد الاعاجم وصنع بنيروز هم ومهر جانهم و تشبه بهم حتى يموت وبو كذلك حشر معهم يوم القيمة ولم طرق عديدة صحاح وحسان ذكرها ابن تيميم 1061

ترجمہ: جوغیر مسلموں کے علاقے میں گھر بنائے اور ان کے تہواروں کی نقل اتارے، ان میں شریک ہواور اسی حالت میں مرجائے، تو قیامت کے دن اس کاحشر انہی کے ساتھ کیاجائے گا۔

ان آثار واقوال سے ثابت ہو تاہے کہ غیر مسلموں کے مذہبی میلوں میں ان کی رعایت و دلجو ئی کی خاطر شرکت جائز نہیں ہے۔

اس سلسلے میں بعض عمومی احادیث سے بھی استدلال کیا جاسکتا ہے، جن میں معصیت کی محفلوں میں شرکت کو باعثِ گناہ قرار دیا گیاہے، مثلاً

(۱) حضرت عبد الله بن مسعودٌ لو ایک ولیمه کی دعوت ملی اور وہ تشریف لے گئے، لیکن وہاں خرافات دیکھ کرواپس لوٹ گئے، لوگوں نے اس کی وجہ دریافت کی توانہوں نے فرمایا میں نے رسول الله صلی الله علیه وسلم سے سناہے آپ نے ارشاد فرمایا:

من كثر سواد قوم فهو منهم ومن رضى عمل قوم كان شريك من عمل به $^{1062}$ من عمل به

ترجمہ: جو کسی قوم کی تعداد میں اضافہ کرتا ہے اس کا شار اسی قوم کے ساتھ ہو گا اور جو کسی قوم کے عمل سے راضی ہو گاوہ اس کے عمل میں شریک مانا جائے گا۔

ابن مبارک نے کتاب الزہد والر قاق میں حضرت ابو ذر غفاریؓ کا واقعہ بھی اسی طرح نقل کیا

<sup>1061</sup> -الا قضاء:ص9۵

1062 — رواه ابو یعلی فی منده، نصب الرابیه: جهر ص ۳۴۲، کنز العمال: ج۹ر ص ۲۲، رقم ۲۳۷۳۵، جامع المسانید والسنن: ج۲۷ر ص۸۰ سر قم، ۵۸۹ ہے، اور قریب انہی الفاظ میں ان سے روایت نقل کی ہے <sup>1063</sup>

(۲) بخاری، مسلم اور ترمذی وغیره میں حضرت عائشہ گی ایک روایت آئی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

يغزو جيش الكعبة فاذا كانو ببيداء من الارض يخسف باولهم و آخرهم قالت،قلت يا رسول الله كيف يخسف باولهم و آخرهم و فيهم اسواقهم ومن ليس منهم قال يخسف باولهم و آخرهم ثم يبعثون على نياتهم 1064

ترجمہ: ایک کشکر کعبہ کی طرف جنگ کے لئے نکلے گا، جب وہ مقام بیداء کے پاس پہونچے گا، تواس کا اول و آخر سب زمین میں د صنسادیئے جائیں گے ؟ جبکہ ان میں بازار بھی ہوں گے ، اور وہ لوگ بھی ہوں گے جو اس ارادہ سے ان لوگوں میں شامل نہ ہوں گے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا سب د صنسا دیئے جائیں گے ، البتہ قیامت کے دن اپنی نیتوں اور ارادوں کے مطابق اٹھائے جائیں گے۔

ان روایات سے ثابت ہو تا ہے کہ معصیت اور کفر کی مجلسوں میں شرکت کرنا اپنے کو ان میں شامل کرنے اور عذابِ الٰہی کو دعوت دینے کے متر ادف ہے ،اس عموم میں غیر مسلموں کی مذہبی تقریبات بھی داخل ہیں اس لئے ان میں شرکت گناہ ہے۔ اور اس ضمن میں جو بازار لگتے ہیں وہ بھی اسی میں شامل ہیں اس لئے بلا ضرورت ان بازاروں میں جانا بھی مکروہ ہے ہمارے بزرگوں میں حضرت تھانوی گی رائے بھی یہی ہے البتہ مقتداء حضرات کے لئے سد اللذرائع ایسے مجمعوں سے احتر از کووہ واجب قرار دیتے ہیں۔ 1065

اسی طرح غیر مسلموں کو ان کے تہواروں کی مبارک باد دینا بھی درست نہیں، اس کئے کہ اس سے ان کے تہوار کے شرکیہ رسوم اور تہواروں کی تغظیم لازم آتی ہے،ایسے مواقع پر حکمت عملی سے ان کے تہوار کے تہوار کے سے ان کے تہوار کے تہوار

<sup>1063 -</sup> نصب الرابه: جهر ص٢٩٣

<sup>1064 -</sup> بخاری مع فتح الباری باب ماذ کر فی الاسوق کتاب البیوع: ج۲رص ۱۵۰ تر مذی: ج۲رص ۲۸، فتح الملهم: ج۲رص ۲۳۲ - 1065 - امداد الفتاویٰ: ج۲رص ۱۳۹۰ - ۱۲۱ ا

بارے میں ضروری باتیں کی جاسکتی ہیں جن سے ان کی تالیف قلب بھی ہو جائے اور ان کے تہواروں کی تعظیم بھی نہ ہو۔

## اسلامی تقریبات میں غیر مسلموں کی شرکت

ایک مسکلہ اسلامی تقریبات مثلاً عید ، یا افطار رمضان وغیر ہ میں غیر مسلموں کی شرکت کا ہے ، اس سلسلے میں فقہاء کے بارے میں فقہاء کہتے ہیں کہ غیر مسلم کو دے سکتے ہیں۔ (شامی وغیر ہ)

امام غزالی ؓ نے حضرت حسنِ بصری ؓ کا مسلک نقل کیا ہے کہ وہ پڑوسی یہودی یا نصرانی کو قربانی کا گوشت کھلانے کی اجازت دیتے تھے <sup>1066</sup>

اس پر قیاس کرتے ہوئے اگر غیر مسلموں کے لئے افطار یا عید کے ماکولات ومشر وبات کا الگ نظم کر دیا جائے، مسلمانوں کے ساتھ مخلوط نہ ہو تو اس کی گنجائش معلوم ہوتی ہے۔

یہاں اس پہلو کو نظر انداز نہیں کرناچاہئے کہ افطار وغیر ہ کے مواقع، شریعت میں انتہائی متبرک مواقع ہیں، اور ان کو فی الجملہ عبادت کا درجہ حاصل ہے، ایسے متبرک مواقع پر کفر کی نحوست سے نقصان کا بہر حال اندیشہ ہے، اس سے یہ بھی سمجھا جاسکتا ہے کہ غیر مسلموں کی طرف سے جو افطار پارٹیاں دی جاتی بہر، ان میں شرکت تو فی نفسہ ناجائز معلوم نہیں پڑتی لیکن مقصدِ افطار فوت ہو جاتا ہے، اس لئے کراہیت سے خالی نہیں ہے، اور اس پر مداومت گناہ ہے۔

## غیر مسلموں کی عباد تگاہوں کی تغمیر اور نقشہ سازی

باہمی روابط کی بناپر اگر غیر مسلم، مسلمان انجینئر وں سے خواہش کریں کہ وہ ان کی عباد تگاہوں کے نقشے بنائیں اور تغمیر کرائیں یا مسلمان مز دوروں سے تغمیر کی کام لینا چاہیں، تو امام ابو حنیفہ آکے اصول پر اس کی گنجائش ہے، فتاویٰ ہندیہ میں اس سلسلے میں ایک صر سے جزئیہ موجود ہے:

<sup>1066 -</sup> احياء علوم الدين بحث حقوق الجوار: ج ٢ رص ٢٣٣

ولو استاجر الذمى مسلما ليبنى لم بيعة او كنيسة جاز ويطيب لم الاجركذافي المحيط<sup>1067</sup>

ترجمہ: اگر غیر مسلم کسی مسلمان سے گر جایا کنیسہ اجرت پر تغمیر کرنے کو کھے تو جائز ہے اور اجرت بھی حلال وطیب ہے۔

### غير مسلموں سے چندہ لینااور دینا

مساجد و مدارس کے لئے غیر مسلموں کا چندہ قبول کرنا جائز ہے، بشر طیکہ وہ ثواب سمجھ کر دیں، مساجد و مدارس کے مصالح کے خلاف نہ ہو، مسلمانوں پر آئندہ ان کے احسان جتلانے کا اندیشہ نہ ہو، اور وہ اس کے بدلہ اپنے عبادت خانوں کے لئے مسلمانوں سے چندہ نہ طلب کریں، ان شر اکط کے ساتھ ہمارے علاء نے غیر مسلموں کا چندہ لینے کی اجازت دی ہے 1068

#### شامی میں ہے:

قولم وان يكون قربة في ذاتم الخ قال الشامي فتعين ان هذا شرط في وقف المسلم فقط بخلاف الذمي لمافي البحروغيره ان شرط وقف الذمي ان يكون قربة عند ناوعندهم كالوقف على الفقر اء وعلى مسجد القدس 1069

ترجمہ: فی نفسہ اس امر کا قربت ہوناضر وری ہے، یہ صرف مسلم کے وقف کی شرط ہے ہیں جر خلاف ذمّی کے اس لئے کہ بحر وغیرہ میں ہے کہ ذمّی کے وقف کی شرط یہ ہے کہ وہ چیز ہمارے اور ان کے نزدیک بھی عبادت ہو، مثلاً فقر اء یا مسجد قدس پر وقف وغیرہ۔

البتہ قربت ہونے کے لئے واقف کے مذہب کا اعتبار ہو گایا اس کی نیت کامشہور قول یہ ہے کہ

1067 - فآويٰ منديه كتاب الاجارة: ج اص ٩٩

<sup>1068</sup> -امداد الفتاويٰ: چ۲ر ص ۲۲۴ تا۲۲۸، چسر ص ۱۳۹−۱۲۹

1069 - شامی: جسر ص 1069

مذہب کا اعتبار ہے، لیکن حضرت تھانو کُٹ کے نز دیک رائج میہ کہ واقف کی رائے کا اعتبار ہے 1070 غیر مسلموں کی عباد تگاہوں کے لئے مسلمانوں کا چندہ دینا درست نہیں اور اگریہ امید ہو کہ غیر مسلم آئندہ ہم سے اپنی عباد تگاہوں کے لئے چندہ طلب کریں گے توان کا چندہ قبول کرنا بھی جائز نہ ہوگا، اگر چہ کہ وہ عبادت سمجھ کر دیں۔

-----

# غیر مسلموں کی طبقاتی جنگ میں مسلمانوں کا کر دار

غیر مسلموں کی باہم طبقاتی جنگ یائش مکش میں مسلمانوں کو اولاً ایک فعالِ ثالث کا کر دار ادا کر نا چاہئے، اور طبقاتی کش مکش ختم کر کے باہم امن وسلامتی کا ماحول بنانا چاہئے، اگر کسی وجہ سے ایسا ممکن نہ ہو تو کم از کم درجہ بیے کہ ظالم کے بجائے مظلوم کے ساتھ اخلاقی ہدردی رکھی جائے، جہاں تک ظالموں کے مقابلے میں مظلوم طبقہ کا قانونی یا فوجی طور پر ساتھ دینے کی بات ہے وہ ملک و قوم کے حالات و ظروف پر مو قوف ہے،اگر حالات اجازت دیں اور مسلمان اس پوزیشن میں ہوں کہ مظلوم طبقہ کاساتھ دینے سے ظلم مٹ سکتا ہو اور امن و انصاف کو فروغ مل سکتا ہو تو مسلمانوں کو ایساضر ور کرنا چاہئے، جس طرح کہ ''حبشہ'' میں حضرت زبیر شنے کیا تھا، تفصیل پہلے گذر چکی ہے ، لیکن اگر مسلمان اس پوزیش میں نہ ہوں یا حالات نا ساز گار ہوں اور مظلوم طبقہ کا ساتھ دینے سے خود مسلمانوں کی جان ومال اور عزت و آبرو خطرہ میں پڑسکتے ہوں توالیی حالت میں قلبی اور اخلاقی طور پر مظلوم کے ساتھ ہم در دی برتی جائے گی، عملی اقدام کے لیے میدان میں اتر ناضر وری ہے، بلکہ مناسب بھی نہ ہو گا، اس وقت مکہ میں قیام کے دوران روم اور فارس کی جنگ میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور مسلمانوں کاجو طر زِ عمل رہا، وہی ہمارے لیے بہترین اسوہ ہو گا۔ اس لیے کہ عزت و آبرو، یا جان ومال کو خطرہ میں ڈال کر ظلم یا گناہ کا ختم کر نامطلوب نہیں ہے، ظلم یا گناہ کے خلاف آواز اٹھانابڑے ثواب اور فضیلت کا کام ہے لیکن اس کے لیے شرط یہ ہے کہ پہلے آواز اٹھانے والا اپنی

<sup>&</sup>lt;sup>1070</sup> -امداد الفتاويٰ: چ۲رص ۲۲۸

حیثیت خوب اچھی طرح جان لے،اور اس کا، جان و مال اور عزت و آبر و پر کیار دِ عمل ہو گا،اسکاا چھی طرح اندازہ کرلے،اس کے بعد ہی اس کے لیے میدانِ عمل میں انز ہے۔

اس باب میں ہمیں بعض صحابہ کرام کے طرزِ عمل سے روشنی ملتی ہے:

حضرت ابن عمر فرماتے ہیں کہ میں نے ایک دن (مشہور ظالم) حجاج کی تقریر سنی،اس میں اس نے بہت سی غلط باتیں کہیں، میں نے سوچا کہ اس کی اصلاح کروں،اور اس کو غلطی پر متوجہ کروں،لیکن مجھے فرمانِ رسول صلی اللہ علیہ وسلم یاد آیا کہ:

لا ينبغى للمومن ان يذل نفسم"

مومن کے لیے جائز نہیں کہ اپنے آپ کو ذلیل کرے۔

میں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا، اپنے کو ذلیل کرنے کا کیامطلب ہے؟ فرمایا: اپنے کو ایسے خطرات میں مبتلاء کرنا جن سے حفاظت کی طاقت نہ ہو۔<sup>1071</sup>

امام احمد ؓ نے قاضی شر تگڑے حوالہ سے نقل کیا ہے کہ عیاض بن غنم ؓ نے ہشام بن حکیم ؓ کو ایک خاص واقعہ پر متنبہ کرتے ہوئے فرمایا :

اے ہشام! رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے جوتم نے سناوہ ہم نے بھی سناہے، اور جوتم نے دیکھا ہے وہ ہم نے بھی دیکھا ہے، کیا تم نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کویہ فرماتے ہوئے نہیں سنا۔
من ارادان ینصبح لذی سلطان بامر فلا یبد لہ علانیۃ ولکن لیاخذ بیدہ فیخلو بہ، فان قبل منہ فذاک، والاکان قد ادی الذی عادہ

جو شخص کسی صاحبِ طاقت شخص کو کسی بات کی نصیحت کرنا چاہے تو علی الاعلان نہ لوے بلکہ اس کا ہاتھ پکڑ کر تنہائی میں لے جائے، اگر قبول کر لے تو بہتر ہے، ورنہ اس نے تو اپناحق اداکر دیا۔

<sup>1071 -</sup> رواه الطبر اني والبنز ار واسناد الطبر اني جبير، مجمع الزوائد: ج ٢ رص ٢٧٨

اورتم اے ہشام جری ہو، تم نے صاحبِ طاقت کے خلاف جر اُت کا مظاہر ہ کیا، تجھے خطرہ نہیں ہوا ؟ کہ وہ اگر قتل کر دیتاتو اس سلطان کا قتیل کہلا تا <sup>1072</sup>

" طبر انی "اور" احمد" کی روایت ہے کہ سعید بن جمہان فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت ابو امامہ "
سے کہا کہ سلطان لو گوں پر ظلم کر رہاہے ، اور ایساویسا کر رہاہے ، انہوں نے میر اہاتھ پکڑ کر زور سے دبادیا اور
پھر بعد میں کہا، اے ابن جمہاں! سوادِ اعظم کی پیروی کرو، اگر سلطان تیری بات مُن سکتا ہو تو اس کے گھر جا
اور اپنی باتوں سے آگاہ کر، اگر قبول کرلے تو ٹھیک ہے ورنہ اس کو چھوڑ دے ، کہ صاحبِ معاملہ اپنی چیزوں
کوزیادہ بہتر جانتاہے 1073

امام ابو یوسف کی کتاب "الخراج" میں ہے کہ ایک شخص حضرت عمر بن الخطاب کے پاس حاضر ہوااور عرض کیا: اے امیر المومنین! میں اللہ کی باتوں میں کسی ملامت کرنے والے کی پر واہ نہیں کرتا، خواہ وہ میرے لیے بہتر ثابت ہو یانہ ہو، حق بات کہہ ہی دیتا ہوں، اس پر حضرت عمر بن الخطاب نے فرمایا: امامن ولی من امر المؤمنین شیئا فلا یخاف فی الله لومۃ لائم، و من کان خلوا من ذلک فیقبل علی نفسہ ولینصح لولی امرہ

ترجمہ: جو شخص کسی ذمّہ دارانہ منصب پر فائز ہواس کے لیے بیہ تھم ہے کہ کسی ملامت کرنے والے کی پرواہ نہ کرے، لیکن جواس سے خالی ہو اسے پہلے اپنی بوزیشن دیکھنی چاہئے اور اپنی ذات کا خیال رکھنا چاہئے اور ذمّہ داروں کے ساتھ اس کارَ ویہ خیر خواہانہ ہونا چاہئے 1074

<sup>&</sup>lt;sup>1072</sup> - مجمع الزوائد: ج۵رص ۲۲۹ - ۲۳۰

<sup>1073 -</sup> مجمع الزوائد: ج٧ر ص ٢٣٢

<sup>1074-</sup> كتاب الخراج لا بي يوسفٌّ: ١٦

اٹھاناضر وری ہے۔

ہندوستان کے موجودہ حالات میں مسلمان اقتدار سے محروم ہیں، اور حالات اسنے ساز گار نہیں کہ مسلمان کسی کا کھل کر ساتھ دے سکیں، اس لیے مسلمانوں کو یہاں پہلے اپنی جان ومال اور عزت و آبرو کی حفاظت کی فکر کرنی چاہئے،اس کے بعد ہی در جہ ہے دوسروں کی قانونی یا اخلاقی امداد کا۔

ہنگامی مواقع پر غیر مسلموں کی امداد

یقیناً اسلام میں خدمتِ خلق کی بڑی اہمیت ہے، اور انسانیت کے ناطے اسلام ہر ایک کی خدمت کرنے کا حکم دیتا ہے، انسان توانسان اسلام جانوروں کی خدمت کو بھی باعثِ اجر قرار دیتا ہے۔

ر سول الله صلى الله عليه وسلم سے سوال كيا گيا:

ان لنا في البهائم اجرا؟

چوپايوں ميں بھی ہم کواجر ملے گا؟

حضور صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا:

"في كل ذات كبد رطبة اجر"

ہر زندہ حبگر والی مخلوق میں اجرہے <sup>1075</sup>

اسلام حسبِ توفیق ساری انسانیت کی خدمت کا تھم دیتا ہے، اور انسانی بنیاد پر غیر مسلموں کی نصرت واعانت کی اجازت ہی نہیں تر غیب دیتا ہے۔

حضرت اسماءٌ فرماتی ہیں کہ میرے پاس میری ماں آئیں جب کہ وہ مشرک تھیں، قریش سے معاہدہ کازمانہ تھا، میں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو اس کی اطلاع دی اور عرض کیا کہ میں ان کے ساتھ حسن سلوک اور ان کی مد د کر سکتی ہوں؟ آپ نے فرمایا: ہاں کرو<sup>1076</sup>

<sup>1075</sup> - بخارى ومسلم، اعلاء السنن: ج١٦٧ ص١٥٢

1076 - متفق عليه، مشكوة: ١٥٦٨ - ١٩٩

حضرت عبد الله بن مسعودٌ اور حضرت ابو ہریرہؓ دونوں روایت کرتے ہیں که رسول الله نے ارشاد

الخلق عيال الله،فاحب الخلق الى الله من احسن الى عيالم

ساری مخلوق اللہ کی عیال ہے، اللہ کو سب سے زیادہ وہ شخص بیند ہے، جس کابر تاؤ اس کی مخلوق کے ساتھ زیادہ اچھا ہو۔

اس طرح کی متعدد احادیث موجود ہیں، جو انسانی بنیادوں پر تمام انسانوں کی خدمتِ خلق کی ترغیب دیتی ہیں، اس لیے اگر مسلمان خدمتِ خلق کا کوئی ادارہ قائم کریں یا قدرتی آفات کے موقع پر امدادی اسکیم لے کر چلیں تو حتی المقدور غیر مسلموں کو بھی اس میں شامل کریں، مسلمانوں سے دوہر بے رشتہ کی بنا پر ان کو اولیت ضرور دی جائے گی، لیکن اگر گنجائش ہو تو غیر مسلموں کو بھی اس میں ضرور شامل کرنا چاہئے، بالخصوص ہندوستان جیسے ممالک میں اس کی بہت زیادہ اہمیت ہے، غیر مسلموں میں اس سے اسلام اور مسلمانوں کے تعلق سے اجھاماحول پیدا ہوگا۔

رہا ہے کہ بعض شدت پہند عناصر ایسے مواقع پر مسلمانوں کے ساتھ امتیاز کا معاملہ کرتے ہیں توان کا کر دار ان کے لیے ہے، لیکن ہم اسلام کی اعلیٰ اخلاقیات ہر گز ترک نہیں کریں گے، تمام اقوام عالم میں یہی ہمار اامتیاز ہے۔

فرمایا:

<sup>1077 -</sup> رواه البيهقي، مشكوة: ٣٢٥

حضرت ثمامہ بن اثال نے اہلِ مکہ کورسد تھیجنے پر پابندی لگادی، اہلِ مکہ نے حضور صلی اللّٰہ علیہ وسلم سے درخواست کی تو آپ نے حضرت ثمامہ لُکو ہدایت کی کہ جس طرح پہلے مکہ غلہ آتا تھااسی طرح آنے دیاجائے 1078

اس لیے غیر مسلموں کا رویہ مسلمانوں کے ساتھ جو بھی رہے، لیکن مسلمانوں کو اپنے اسلامی اخلاق اور اصولوں کو جھوڑ ناہر گز مناسب نہیں، واللّٰہ اعلم بالصواب، وعلمہ اتم واحکم۔

#### تجاويز اسلامك فقه اكيثر مي انڈيا

اسلام انسانیت کا حتر ام کرتا ہے ،اس لئے مسلمانوں کے لئے حتی المقدور انسانی ہدر دی کی بنیاد پر مظلوم غیر مسلم بھائیوں کی مدد کرناان کا اخلاقی اور مذہبی فریضہ ہے۔

ہمسلمانوں کی طرف سے چلائے جانے والے خدمت خلق کے اداروں مثلاً ہاسپیٹل وغیرہ کے ذریعہ بلا تفریق ندہب تمام لوگوں کی خدمت واعانت کرنی چاہئے ، پہی انسانی ہمدردی اوراسلامی تعلیمات کا تقاضاہے ، البتہ اس کالحاظ رکھناضر وری ہے ، کہ زکوۃ کی رقم صرف مستحق مسلمانوں ہی پر خرج کی جائے۔
ﷺ اسلامی تعلیمات کا تقاضاہے کہ قدرتی آفات کے موقعہ پر مسلم تنظیموں کی جانب سے برادران وطن کے ساتھ ہمدردانہ رویہ اختیار کیا جائے ، اوران کے ساتھ ہمدردانہ رویہ اختیار کیا جائے ، اوران کے ساتھ ہمدردانہ رویہ اختیار کیا جائے ۔

-----

<sup>1079 -</sup> جدید مسائل اور فقہ اکیڈی کے فیصلے ، حصہ اول ص۲۱۹

